
 
 

 

  

 هو العليم 

  

 السير الترتيبي لمراتب العلم الإلهي

 ٢۷المحاضرة  -شرح حديث عنوان البصريّ 

  

 ألقاها

 آية الله الحاجّ السيدّ محمدّ محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذُ باللهِ منَ الشيّطانِ الرجّيم

 بسمِ الله الرحّمنِ الرحّيم

 الحمدُ للِهّ ربِّ العالمينَ والصلّاةُ و السلّامُ على سيدّ المرسلينَ 

 محمدٍّ وآلهِِ الطّيبينَ الطّاهرينَ  وأشرف النبيين

 اللهم صل على محمد وآل محمد

 واللعنة على أعدائهِم أجمعين 

 إلى يوم الدين

  

  

كان من المفترض أن نتحدّث كما جرت عليه العادة 

ول شرح حديث عنوان البصري، لكن في هذه الجلسات ح

بما أنّنا على أبواب الدخول في الأشهر المباركة رجب 
 ـرأيت   ـوبالخصوص شهر رجب  وشعبان وشهر رمضان 

أنّه إذا أخّرنا الجلسة إلى الأسبوع القادم قد نحرم ـ 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

بالخصوص أنا ـ من بعض النقاط والأمور التي يوجب 

لطاف والعنايات الإلهية التذكيُر بها الاستفادةَ أكثر من الأ

في هذا الشهر المبارك. لذا ينبغي أن نمرّ أولاً مروراً إجمالياً 
على فقرة من حديث عنوان البصري، ثم نشير إلى بعض 
 فضائل شهر رجب والبرامج التي ينبغي علينا القيام بها.

يقول الإمام الصادق عليه السلام لعنوان البصري: 
مِ، إنّما هو نورٌ يقَعُ في قَلبِ مَن يريدُ الُله لَيسَ العِلمُ باِلتّعل  "

 ."تَباركَ وتَعالى أن يََْدِيَهُ 

لقد أشرنا سابقاً إلى مراتب العلم؛ الظاهرية 
والباطنية، وقيمة كل مرتبة من مراتب العلم الظاهري، 
وكيفية نزول العلم من عالم العلم المطلق وصفة العلم 

الإطلاقي للواجب تعالى التي هي من الأسماء الحسنى 

الكلية، وكيفية نزول اسم العليم في جميع مظاهر عالم 
والمتعيّنة، كل وجود بحسب سعته الكثرة الجزئية 

وظرفيّته. كما تحدّثنا عن مسألة كيف يمكن أن يكون العلم 
 نوراً وموجباً للهداية.

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

وقد أشرنا إلى وجود نقطة باقية في هذه الفقرة، واليوم 

سنكمل البحث فيها حتى ننهي الكلام في هذه الفقرة، 

لية إن لكي نبدأ في الجلسة القادمة بالحديث عن الفقرة التا
 شاء الله.

 التدرّج في بلوغ مراتب الكمال

والنقطة هي أنّ القرآن أشار إلى أنّ الوصول إلى 
مراتب الكمال ـ الذي هو بمعنى تجرّد النفس وقطع 

علاقتها بعالم الكثرة وميلها إلى العالم الربوبي ـ لا تتحقّق 

دفعة واحدة، بل بحاجة إلى زمان وطي مراتب ومراحل 
يمكن أن يطوي شخص هذه المراحل  متعددة. نعم،

بسرعة أكثر من غيره، وآخر يطويَا بسرعة أقل، لكن في 
نفس الوقت لا بد من العبور من مرحلة إلى مرحلة أخرى 

للوصول إلى المرحلة الأخيرة وطي جميع المراحل؛ 

وذلك لاستحالة وجود الطفرة في هذا المسير. مثلًا، 
ائية حتى يصل إلى الطفل الذي يكون في المدرسة الابتد

الشهادة الجامعية، لا بد أن ينتهي من المرحلة الابتدائية 

والمتوسطة والثانوية ثم يصل إلى الجامعة، أما أن يصل 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

إليها بطفرة مباشرة، بأن ينتقل دفعة واحدة من الابتدائية 

إلى الجامعة فلن يفهم شيئاً ولن يستفيد أمراً. وهذا الأمر 

. فكما أنّ طي مراحل العلوم بحاجة إلى وسائل وأدوات
الظاهرية بحاجة إلى أدوات ووسائل وشروط واستعداد، 
كذلك الوصول إلى تلك المراتب بحاجة إلى أدوات 

ووسائل وشروط. لذا ينبغي على الطفل في المرحلة 
الابتدائية ـ لكي يصل إلى المراحل العليا ـ أن يكتب 

ب أمّه فرضه المنزلي ويترك اللعب واللهو ويجلس بجان

لتعلّمه، حتى يتجاوز تلك المراحل مرحلة بعد أخرى 
ويصل إلى المرحلة العليا، وكلّما ترقى أكثر كلّما صار 
تعليمه أصعب. ففي المراحل الأولى لا يلزم الطفل بأمور 

صعبة ـ التفتوا إلى هذه المسائل، ففيها نقاط مهمة جداً ـ 

تقبل منه كيفما  فعندما يطلب منه أن يكتب جملة معيّنة، فإنّّا
كانت، حتى لو كانت الأحرف غير متناسقة في الحجم، بل 

يتم تشجيعه وتشويقه وإعطاؤه علامة كاملة، أما عندما 
يصل إلى الصف الرابع أو الخامس يدقّق عليه أكثر ويقول 

له المعلّم لماذا حجم الأحرف غير متناسب ومتّسق، 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

لأمر في المرحلة ولماذا لم تراع الدقّة في الكتابة؟! وكذا ا

المتوسطة، حيث يزداد التشديد عليه وهكذا في المرحلة 

الثانوية، وعندما يريد الدخول إلى الجامعة عليه أن يصرف 
تمام وقته في الدرس، إذ لا فائدة في دراسة الجامعة أن يجلس 
الإنسان ويشاهد التلفاز والخروج مع الأصحاب والسفر 

اسب هذا الأمر مع طالب واللعب وسائر الأمور، إذ لا يتن
جامعة مجدّ. نعم، في المراحل الأدنى لا إشكال في هذه 
الأمور، لكن إذا أراد الإحاطة بجميع المراتب والجوانب 

فعلًا فعليه أن لا يفارق الكتاب أبداً، ويبتعد عن كل ما 
يمكن أن يعيقه عن درسه، وإلا فلن يصل إلى شيء، ولن 

 ينبغي، بل سيبقى في مكانه.يصل إلى المراتب العالية كما 

 تناسب التكليف مع مرتبة كمال الإنسان

وكذلك الأمر بالنسبة إلى الله تعالى، فقد كلّف 

الإنسان بتكاليف مختلفة في مراحله المختلفة، وقد 
 شخّص هذه التكاليف للإنسان واحدة بعد الأخرى؛ 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

 المرتبة الأولى الالتزام بظاهر الشريعة

مرتبة العوام، وفي هذه المرتبة أمر فالمرتبة الأولى هي 
الله تعالى الإنسان أن يلتزم بالأمور الظاهرية فيبتعد عن 
المحرّمات الظاهرية؛ كالسرقة وشرب الخمر والكذب 

والأعمال القبيحة، فيكفي الالتزام بذلك للوصول إلى 

المطلوب، إذ المطلوب هو عدم الدخول في نار جهنّم، 
تزام بالأعمال الظاهرية وهذا يتحقّق من خلال الال

وموافقة الشرع، وشموله بشفاعة الأئمة عليهم السلام 

والأولياء، فيكون في المرتبة الدنيا من الجنة وهي مرتبة 
الوصول إلى النعم الحسية لله تعالى في عالم القيامة؛ وهي 

عبارة عن الفواكه والأطعمة والأشربة مثلًا، أو الحور 
والأنّار. فيكفي ذلك للوصول العين والغلمان والأشجار 

إلى هذه المراتب الحسية للنعم، وهذه المرتبة الأولى التي 

نضع لها مثلًا اسم الدورة الابتدائية، وهي الحدّ الأدنى من 
 القراءة والكتابة ورفع الأميّة، 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

 المرتبة الثانية: انكشاف الصور العلمية للباري تعالى

ان أن يستفيد من والمرتبة الأعلى هي أنّه يمكن للإنس
الصور العلمية للباري تعالى، مع غض النظر عن الجانب 
الحسي في عالم القيامة، وتلك الصور العلمية غير حسية، 

بل هي انكشاف حقائق علم الباري بشكل صور؛ كما 

تنكشف لك الحقائق في عالم الرؤيا بشكل صور لا بجسم 
دما ولا حس، وتلتذّ بها وتستفيد منها، بحيث أنّه عن

تستيقظ من النوم تشعر بحالة من الانبساط؛ تشعر بأنّك 

كنت في حرم الإمام الرضا عليه السلام، والإمام عليه 
السلام استضافك وبيّن لك أمراً، وكذا عندما ترى أحد 

الأولياء في المنام.. فعندما تنهض من النوم تشعر بانبساط 
في ولذّة، فحالة الانبساط هذه واللذة التي حصلت لك 

المنام ليس لها جهة حسية، بل لديَا جهة صورية فقط، 

فقد رأيت صورة فقط، لكن بما أنّ الإنسان يشعر بلذّة 
وتلك اللذّة مرتبطة بعالم الخيال للإنسان لا بجسمه وبدنه 
المادي والعنصري.. باعتبار أنّ الجسم العنصري بجهته 

ثلًا المادية يمنع الإنسان من الشعور بالأمر المجرّد. فم

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

تضع الآن وردة في قبالك، وهي تشتمل على لون أحمر مثلًا 

أو زهري ولها أوصاف وخصوصيات أخرى، يجعلك تلتذّ 

بالنظر إليها وشمّها، وهذه اللذّة التي تحصل لك الآن 
ليست هي انعكاس هذا الشكل والصفات الخاصة 
بالوردة في دماغك، بل هي مسألة مادية وعنصرية 

ارج لها جانب مادي وهو عبارة عن أنّ موجودة في عالم الخ
النور الذي يقع على ذاك الشيء الخارجي ويعود إلى عيننا 
ويدخل القرنية، وبعد تصويره في الشبكية يحصل 

 انفعالات فيزيائية في الخارج.. 

 اللذة والابتهاج أمر مجردّ غير مادي

وهذه الأمور التي تحصل لها جانب مادي، لا يطلق 
عالات اسم اللذّة، ثم تنتقل هذه الصور عبر على هذه الانف

النقطة الصفراء إلى الدماغ ويحفظها الدماغ عنده. كل من 

هذه الأمور ليس هو اللذّة، بل هو عبارة عن أمر فيزيائي 
 خارجي فقط. 

وكذا الحال في الشم؛ فأنت عندما تشمّ وردة، إنّما 

ة يحصل من خلال ما يتطاير منها من الذرّات غير المرئي

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

ويختلط بالهواء، وهذه الذرات لطيفة جداً لدرجة أنّه لا 

يمكن ملاحظتها لا بالعين ولا بالحس، لكن لو فرضنا أنّه 

يوجد لدينا وسيلة تمكّننا من قياس هذه الذرات ـ يقال بأنّ 
بعض الآلات يمكنها أن تقيس بدقة، بحيث أنّه يمكن أن 

ورقة بعد تلاحظ التفاوت بين ميزان الورقة الفارغة وال

وضع نقطة أو رسم خط عليها ـ فلو وضعت هذه الوردة 
على هكذا ميزان لرأيت أنّ وزنّا يتناقص بشكل دائم، 
وذلك بسبب تطاير هذه الذرات من الوردة، فترى أنّّا بعد 

مدة ذبلت، وبعدها يبست بشكل كامل.. فالهواء بسبب 
مجاورته لهذه الذرات عندما تشمّه يصيب الغدد الحساسة 
في الأنف فتضبط هذه الذرات كما هي وتنقلها إلى الدماغ، 

فتشعر أنت برائحة معيّنة بهذا الشكل الخاص والجميل قد 

حصل من هذه الوردة، وهذا الأمر ليس مرتبطاً بالدماغ، 
بل هو مرتبط بالنفس، والفعل الذي يقوم به الدماغ في 

هذه الحالة هو كونه واسطة للإنسان؛ بحيث ينقل هذه 
مور الحسية إلى النفس التي هي أمر مجرّد، ويوجِد هذا الأ

الارتباط بين النفس وبين الظاهر. واللذة التي تحصل لك 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

من شم هذه الوردة الجميلة ومشاهدتها هي أمر معنوي 

 ومجرّد.

وبناء عليه فحتى اللذات الظاهرية التي نحصل عليها 
في هذه الدنيا؛ من قبيل الطعام وشم الروائح ورؤية 
المناظر الجميلة وأمثال ذلك، هذه اللذّات الظاهرية لها 

جانب برزخي ومجرّد، باعتبار أنّ اللذة ليست أمراً مادياً 
بل هي أمر مجرّد. فالمادة أمر خارجي والوردة أمر خارجي 
وطبيعة الوردة أمر خارجي، لكن إحساس هذه الطبيعة 

مختلف عن نفس الطبيعة، وإحساسك شيء والوردة شيء 
ر. وبناء عليه، فتلك الجهة لها جانب مجرّد، والأمر آخ

 المجرّد يرجع إلى النفس لا إلى الظاهر.

 ما يحصل للإنسان في عالم المنام لا علاقة له بالمادة

وأما ما يحصل في المنام، ترى أنّك انتقلت دفعة 

واحدة إلى الأمام ـ لا علاقة لك ببدنك ـ فالذي يتمثّل لك 
فقط، وتمثّل هذه الصورة يوجب  هو عبارة عن الصورة

لك حالة انبساط، بحيث تلاحظ نفسك عندما تستيقظ 

بأنّ حالتك تختلف عنها ما قبل النوم، ترى أنّ لديك حالة 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

شغف؛ فقد شاهدت في المنام إمام الزمان عليه السلام، 

أو شاهدت في المنام أمير المؤمنين، أو الولي الفلاني 

أنّه لم يحصل لك أي أمر ورأيته يتحدّث معك.. والحال 
ماديّ؛ إذ لم تأكل شيئاً، ولم يحصل لك أمر حسّي في المنام، 
مع ذلك ترى أنّ هذه الصورة قد أوجبت لك نشاطاً، 

وحقيقة الأمر هي كذلك؛ لأنّ أصل اللذة ليس أمراً مادياً، 
يعني أنّه لم يحصل في المنام أمر غير عادي، بل المسألة 

ذة في عالم المادة والظاهر هي لذّة مسألة طبيعية. فهذه اللّ 

مثالية؛ يعني أنّ مثالك هو الذي حصل على اللذّة، 
وخيالك ومثالك هو الذي تلذّذ هنا، لكنكّ تتخيّل أنّ يدك 
هي التي تلذّذت، فيدك في الواقع عبارة عن لحم وعظام 

ليس إلا، وتتخيّل بأنّ لسانك الذي يتلذّذ بالأكل، أو أنفك 

ور، لكن الأمر ليس كذلك. إذاً فما يحصل حينما يشم العط
في عالم الرؤيا ليس أمراً غير طبيعي، بل هو يحصل ضمن 

 مجراه الخاص به.

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

 المرتبة الثالثة: إدراك المعاني من الله بدون وساطة غيره

فإذا شاهدت رؤيا في المنام، فعلاوة على ما تراه من 
أو صورة وتشعر به من لذّة عند جلوسك إلى هذا العظيم 

هذا الإمام عليه السلام، تشعر بأنّ حالة قد سرت منه 

إليك، والمسألة في هذه الحالة ليست عبارة عن مجرّد 

صورة، إذ عندما تنهض من النوم يكون لديك حالة من 
اللذّة لا يمكن وصفها أساساً؛ يعني أنّ اللذة والشغف 

الذي حصل لك من إدراك ذاك المعنى قد أوجد فيك 

أن تتحقّق تلك الحالة بمجرّد رؤية صورة،  حالة لا يمكن
بل هي مرتبة أعلى بكثير منها، وهذه مراتب مختلفة كثيرة، 

 إلى أن تصل المسألة إلى حدّ لا يمكن بيانّا أصلًا.
لي مع الله حالات لا "فعندما يقول النبي الأكرم: 

، يريد أن يشير إلى 1"يسعها ملك مقرّب ولا نبي مرسل

هذه المطالب، فحتى جبرائيل وأمثاله والأنبياء 
المرسلون لا يمكنهم تحمّل هذه الحالات. فما هي هذه 

                            
 .360، ص 18؛ بحار الأنوار، ج 469، ص 15مرآة العقول، ج   1

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

الحالة التي يتحدّث عنها النبي الأكرم صلى الله عليه وآله 

 وسلّم؟ انتبهوا جيداً! 

 إفاضة جميع العلوم من خلال جبرائيل

من خلاله العلم من فجبرائيل هو الملاك الذي يتنزّل 

مقامه الإطلاقي إلى جميع العوالم الربوبية والناسوتية وعالم 
الملك. جبرائيل هو الذي ينزّل العلم في تمام مراتبه 
المختلفة؛ فحتى هذه العلوم المرتبطة بالمسائل الدنيوية 

 والحياتية تأتي من جهته.. 

يقول بعض المخترعين: نحن لا يمكننا أن نقول بأنّ 
تراع والاكتشاف الذي يحصل لدينا بأنّنا نعرف سببه، الاخ

لكن نقول بأنّه قد تحقّق في وجودنا دفعة واحدة عبر نفحة، 
وهذه النفحة تسوقنا إلى مطالب أخرى. حسناً من أين 

أتت هذه النفحة؟ فهذا المخترع الذي يستعمل جميع فكره 

للوصول إلى المطلوب وإلى هذه النتيجة، أو مثلًا الطبيب 
المتخصّص الحاذق الذي يفحص أحوال المريض، 
ويحقّق في هذه الفحوصات والمعاينات التي يراها منه 

وأمثال ذلك، ومع ذلك لا يمكنه الوصول إلى علاج 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

للمريض في حينها، لكن فجأة تأتيه فكرة ويحصل له نفحة 

ينطلق منها ليصل إلى معرفة ذاك الأمر المجهول الذي 

 سبّب المرض للمريض. 
ذا الأمر يحصل للجميع وفي جميع الحالات أيضاً؛ وه

هو يحصل للعلماء والفقهاء ولأهل العلم عند استنباط 

الأحكام الشرعية، فعندما يرجع إلى الروايات المتعارضة 
ولا يمكنه الجمع بينهما، ويقف حائراً، فجأة يحصل له 
نفحة يتمكّن من خلالها حل جميع التعارض ويوفّق بين 

ا هي هذه النفحة؟ هذه النفحة في الواقع هي الروايات! م
التي ألقاها جبرائيل من مقام العلم وأودعها في قلب 
الأفراد، وهذا الأمر لا يختلف بين شخص وآخر، من أين 

أتى هذا الشخص بهذا الحل؟ هل هذا الأمر كان معلوماً 

لديه سابقاً قبل حصول هذه النفحة؟ حتمًا هو مجهول، ولو 
ابقاً، فلماذا لم يحصل له الحل قبل تلك كان معلوماً س

النفحة؟ إذاً هو يريد أن يصل إلى حل تلك المعادلة 
المجهولة له، ولو كان حلّ المعادلة من أول الأمر 

واضحاً له، لم يكن يستغرق كل هذا التفكير. فحينما يكون 

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

في صدد حلّ لهذه المسألة ويحصل له نفحة، ويقول: ها 

التفتّ! أين كان الفهم قبل هذا؟  الآن فهمت الأمر! الآن

! "الآن فهمت"فلو كان يعلم لما كان هناك معنى لقوله: 
فهذا الأمر هو الذي أتى به جبرائيل، لكن ما يمكننا إدراكه 
من أنّ الملائكة هم الواسطة الذين يقومون بهذا الأمر هو 

القليل القليل جداً مما يمكن تصوّره من حقيقة الأمر. 
ه المرتبة القليلة إلى أن تصل إلى أعلى وانطلق من هذ

مراتب المعرفة الإلهية التي ينزّلها جبرائيل على أنبياء الله 

وأوليائه، وهي مرتبة لا يمكن تصوّرها أساساً. هذه كلّها 
تتحقّق من خلال هذا الملك المقرّب، وهذا ما نطلق عليه 

اري تنزّل العلم. حسناً، تصوّروا الآن أنّ العلم المطلق للب

تعالى قد تنزّل في ظرف الملاك المقرّب جبرائيل بحيث 

أنّ تمام العوالم الربوبية تكون تحت مظلّته وتتحقّق من 
 خلاله..

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

 مشاهدة النبي ما عند جبرائيل من إحاطة علمية

عندما أتى الوحي إلى النبي الأكرم صلى الله عليه وآله 
 باِسْمِ رَب كَِ الَِّ )وسلّم، وقال له 

ْ
، نظر النبي 1(ي خَلقََ اقرَْأ

من أين أتى هذا الوحي دفعة واحدة، ومن الذي أرسله 

إليه؟ ومن الذي ألقى هذه المعاني في قلبه؟ فرأى أنّه 

جبرائيل الذي فعل ذلك، وعندما فتح جبرائيل جناحيه ـ 
والمراد بالجناحين ليس الريش الذي للطيور، بل المراد به 

ية التي لديه ـ شاهد الإحاطة العلمية والإحاطة الوجود

النبي بأنّ أحد جناحي جبرائيل قد أحاط بقسم من العوالم 
الإلهية، والجناح الآخر أحاط بتمام العوالم الأخرى، لا فقط 

الأرض والقمر والتي ليست إلا بمثابة خيط من خيوط 
بيت العنكبوت أمام العوالم الأخرى. بل تمام عوالم 

هذه العوالم تحت قدرة الملائكة والعقول وغيرها، فجميع 

جبرائيل، ولديه إحاطة روحية وإشراف على النفوس 
المجرّدة والملائكة والجن والإنس وتمام تلك العوالم 
العلوية؛ لأنّ إشرافه وإحاطته العليّة والعلمية بها يعني أنّه 

                            
 .۱.سورة العلق، الآية   1

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

هو الذي يوصل إليها الرزق والعلم، لذا يقول النبي: لقد 

ذي أتاني الآن أين هو نظرت فرأيت أنّ هذا الوحي ال

فعلًا؟ لا فقط مَن أتاني بهذا الوحي، بل مَن يكون تمامُ 
العوالم الربوبية للباري تعالى تحت إحاطته وإشرافه 
العلمي، مثل عندما أنظر الآن إلى يدي، حيث لا يوجد 

نقطة منها مجهولة عندي، كذلك الأمر بالنسبة إلى 
 ه. جبرائيل، فجميع مراتب الوجود تحت إشراف

 كون مقام النبي أعلى من مقام جبرائيل

حسناً، جبرائيل هذا الذي يتّصف بتمام مراتب العلم 
هذه والذي ينزل بالوحي على النبي الأكرم وعلى النبي 

إبراهيم وسائر الأنبياء.. مع ذلك يقول النبي: لي مع الله 
 حالات لا يتحمّلها جبرائيل، ولو وصل إليها لاحترق!

اگر ذره اى زين نمط بر پرم *** فروغ تجلى بسوزد 

 پرم 

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

)يقول: لو تقدّمْتُ أكثر من ذلك مقدار ذرةٍ، 

 .1(لأحَرَقتْ أنوارُ التجلّّ رِيشي

فعندما يصل جبرائيل إلى هذه المرحلة يعيى عن 
الكلام؛ يعني أنّ نفس جبرائيل بسعته الوجودية التي هي 

لا تتحمّل ذاك المقام،  مقام العلم الإطلاقي للباري تعالى

بينما النبي الأكرم يستطيع ذلك، فجبرائيل في مقام محدودية 
الذات بحيث لا يمكنه تحمّل ذاك المقام العلمي، ومقام 
الرزق ومقام الحياة. لكن النبي يمكن أن يتحمّلها؛ لأنّ 

النبي عندما يقول لي مع الله حالات، يعني أنّ له جانبين: 
ودية والسعة الذاتية في مرتبة لا جانب هو السعة الوج

يصل إليها جبرائيل، أي كما أنّ ذات الإنسان أشرف من 

ذات الحيوان، وذات الحيوان أشرف من ذات النبات 

والجماد، فهذه الأشرفية هنا بلحاظ الذات، والجانب الآخر 
هو بلحاظ آثار الذات. فنفس الذات أشرف باعتبار أنّّا 

أعلى من المراتب الدانية، وآثار مشتملة على مرتبة كمالية 

                            
 .6۱بوستان سعدي، المقدمة، ص   1

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

الذات باعتبار مدركاته وكيفية تعلّقه وإدراكه من المبدأ 

 الفيّاض. 

فمع غضّ النظر عن ذات رسول الله وعينه الثابتة 
التي مرتبتها أعلى من مرتبة تعيّن جبرائيل، ومع النظر إلى 
المرتبة الأدنى، يريد النبي أن يتنزّل أكثر من ذلك، ويقول 

ع الله حالات، يعني من جهة أنّ لي حوارات علمية لي م
ومعلومات، هذه العلوم التي تحصل لي في هذه الحالة لا 
يمكن لجبرائيل مع مقامه العالي في الوحي وجميع المسائل 

التي تحصل له من الله، لا يمكن أن يحصل له هذا الأمر. 
ما هو هذا الأمر؟ هو ارتباط ذات النبي الأكرم بالله من 

ون وساطة الملائكة المقرّبين. وهذا المقام لا يدرك ولا د

 يوصف. 

 إمكان وصول أمة النبي إلى مرتبة العلم الإطلاقي

وبهذه العبارة يريد رسول الله أن يقول لنا أنتم يا أمّتي 
 يمكنكم الوصول إلى هذه النقطة أيضاً. هل التفتم الآن؟!

لس في عندما كان المرحوم السيد الحداد في ذاك المج

الكاظمية، الذي نقله المرحوم العلامة حيث كان الحديث 

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

عن مقام جبرائيل وكيفية عروجه ونزوله على الأنبياء، 

فقال لهم السيد الحداد ما هذا الكلام الذي تقولونه؟ لماذا 

نترك الحديث في مجالسنا في خصوص عروج الملائكة 
كن المقربين وكيفية نزول جبرائيل، فنحن في مقام لا يم

لجبرائيل وأمثاله أن يصلوا إليه! السيد الحداد لا يمزح في 

هذا الكلام، يعني يريد أن يقول لنا بأنّه لدينا جهتان: الجهة 
الأولى: عندما يجعل الله تعالى فيك استعداداً للوصول إلى 
هكذا مقام، فلماذا تأتي وتصرف وقتك وعمرك وتمضي 

ذا لا تصرف وقتك مجلسك في الكلام عن تعيّناته تعالى؟ لما
ذاته، ولماذا لا تتحدّث عن تلك الحقائق وأمورك في

المنشعبة عن ذاته بلا واسطة، والتي تجذب الإنسان دفعة 

واحدة نحوه تعالى وتقطعه عن جميع التعيّنات؟! ولماذا لا 

تتكلّمون عن الصفات الجمالية والجلالية دون واسطة، 
 جبرائيل؟!وتشتغلون بالتكلّم عن جبرائيل وأمثال 

والجهة الثانية: يريد أن يقول لنا أنا الذي أجلس هنا ـ 
أيَا البسطاء الذين أضعتم الطريق ـ قد وصلت إلى هذا 

المقام، فاغتنموا الفرصة! أنا في مقام لا يصل إليه 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

جبرائيل، وأنتم تتحدّثون عن جبرائيل؟! والحال أني أنا 

 الآن جالس بينكم..

القاضي عنه وسعيهم وراء قصة انصراف تلاميذ السيد 

 صورته 

ينقل المرحوم العلامة عن الشيخ عباس القوچاني 
رحمة الله عليه أنّه قال: أتى بعضهم إلى مجلس المرحوم 

السيد القاضي وكان معه ثماني أو عشر صور مطبوعة 
للسيد القاضي فقدّمها له، فقام تلامذته وتنازعوا على هذه 

ب إلى غرفة.. الصور؛ كل منهم يأخذ صورة ويذه

فضحك السيد القاضي وقال: لقد تركوني وتنازعوا على 
صوري. هذا الكلام دقيق جداً، فنفس السيد القاضي 
جالس هنا، وأنتم تذهبون إلى تلك الغرفة للتنازع على 

صورته! ما هذا؟ هذا الأمر هو تعلّق بالصورة، فهؤلاء 
يتركه السالكون والتلامذة علقوا في الصورة، وأما الذي لم 

ويذهب وراء الصورة فيقول: اذهبوا وتنازعوا في الصور، 

 أما أنا فيكفيني صاحب الصورة.

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

قصة مالك بن نويرة حين بشرّه النبي بالجنة وطلب أبي بكر 

 وعمر شفاعته

نحن فقط من باب ضرب مثال للمسألة ولا نريد أن 

نشبّهها به، فمالك بن نويرة كان من أصحاب رسول الله، 
لى قبيلته ورفض تسليم الزكاة للحكومة الغاصبة وقد أتى إ

التي تسلّمت الأمور بعد رسول الله، وقد أصدر أبو بكر 

قراراً باعتبار كل من لم يدفع الزكاة مرتدّاً، والمرتد ينبغي 
محاربته، فأرسل جيشاً فقتلوا رجالهم وسبوا نساءهم 

 وفعلوا ذلك بعنوان أنّّم مرتدّون امتنعوا عن دفع الزكاة.

والحال أنّّم لم يدفعوا الزكاة بسبب أنّك أتيت وعيّنت 
نفسك مكان رسول الله وغصبت الخلافة من أمير 
المؤمنين، لا بسبب ارتدادهم. وعلى كل حال، كان مالك 

بن نويرة من هؤلاء الأشخاص الذين قتلوا ـ ولا شك أنّ 
ـ حيث قام خالد بن الوليد  1الإخوان يعرفون قصة مالك

 حين صلاته غيلة، وفي نفس تلك الليلة زنا وقتل مالكاً 

                            
 .6۷ـ  5۷؛ الفضائل، ابن شاذان، ص 59، ص 2معرفة الإمام، ج   1

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

بزوجته. وبعد عودته عفا عنه أبو بكر ولم يعاقبه على قتله 

وزناه وهو محصن، وقال هذا السيف هو منحة الله لنا.. 

نعم هذا السيف القاتل والزاني والشارب للخمر صار 
سيف الله المسلول.. والحاصل أنّ مالك بن نويرة قدم 

وأعلن إسلامه ـ طبعاً كان قد أسلم سابقاً، على رسول الله 

ولكنهّ أتى وأعلن إسلامه وإسلام قبيلته كلها ـ فسّر النبي 
بفعله وأعجب بدينه وأخلاقه وسلوكه، فخرج من عند 
النبي مع كمال الشغف والمحبة، وقال النبي من كان يريد 

أن ينظر إلى رجل من أهل الجنة فلينظر إلى هذا الرجل، فأتى 
عمر وتمسّك به وقال: لقد وعدك النبي بالجنة، فلا إليه 

تتركنا في ذاك العالم! فقال له مالك لقد تركت من ضمن 

 لي الجنة وأتيت إلّي؟!

حسناً، السيد الحداد يريد أن يقول لنا: لقد وصلنا إلى 
مقام لا يمكن لجبرائيل أصلًا أن يصل إليه، ولا يقدر على 

قدر هذا الشخص أن ذلك أساساً. لذا علينا أن نعرف 
نعرف قدره ونذهب ونضع أقدامنا هناك. فعندما يكون 

لديه القدرة على المساعدة فعلينا أن لا نتردّد في طلبها منه! 

https://madrasatalwahy.org/


  25 
 

وعلينا أن نطلب منه الأعلى. مثل أن يتم تنصيبك لرئاسة 

بنك ويقال لك يمكنك أن تأخذ من هذه الأموال التي بين 

مليوناً أو عشرة ملايين،  يديك ما تريد.. فتأتي أنت وتطلب
فيقال لك: لو طلبت خزانة البنك كله لأعطيتك إياها، 
 ومع ذلك تأتي وتطلب مليون أو عشرة ملايين فقط؟! 

تحصيل كل مرتبة من مراتب الكمال بحاجة إلى وسائل 

 وأدوات خاصة بها

كلامنا في هذه المسألة، وهي أنّ المراتب العالية 

لك بأنّه لأجل الوصول إلى  بحاجة إلى وسائط، فلا يقال

المراتب العالية عليك أن لا تزني ولا تشرب الخمر ولا 
تسرق ولا تكذب، فهذه الأمور للوصول إلى المرتبة 
الدنيا. أما المرتبة العالية فالأمر سيكون أصعب وأكثر 

أهمية.. فحتى الظن السيء بأخيك المؤمن مثلًا، أو أن 
خيك المؤمن فهذه يحصل لك تخيّل شيء بالنسبة إلى أ

الأمور مرتبطة بالمراتب الدنيا لا المراتب العالية! 

المرتبة الأعلى من ذلك هي أن لا يرى الإنسان نفسه 

أساساً حتى يقدّم نفسه أمام الله تعالى وأمام مشيئته؛ سواء 

https://madrasatalwahy.org/


  26 
 

قبل أم لا، بل المطلوب من الإنسان في ذلك العالم هو 

أن لا يرى الإنسان العبودية المحضة والعبودية الصرفة، و

لنفسه شيئاً، وأن يرى العالم حقيقة واحدة والعمل 
 بمقتضى ذلك، وهذه المرتبة عالية جداً. 

وعندئذٍ كلّما حصل الإنسان على درجة أعلى كلّما 

ارتقى أكثر ـ بحسب ما تذكره الآيات القرآنية في ذلك، 
إنّما هو "وكما ذكرت لكم هذا الأمر سابقاً ـ يقول الإمام: 

؛ "نورٌ يقَعُ في قَلبِ مَن يريدُ الُله تَباركَ و تَعالى أن يَديهُ 

يعني يجعل في قلبه كيفية الوصول إلى طريق المراتب 
 العالية والتخلّّ عن المراتب الدانية.

أختتم اليوم الحديث في هذه الفقرة، وإن كان هناك 

مطالب أخرى حول هذه المسألة، وإن شاء الله نبيّنها 

قت آخر، وإن شاء الله نبحث في الجلسة القادمة كتابة في و
 عن الفقرة اللاحقة من حديث عنوان.

 اهتمام الأولياء بالأشهر الثلاثة رجب وشعبان وشهر رمضان

نحن على مشارف دخول شهر رجب الحرام، فشهر 

 ـكان   ـكما ذكرت لكم سابقاً والجميع يعلمون ذلك  رجب 

https://madrasatalwahy.org/


  27 
 

الجلوات والجذبات  العظماء يَتمّون به كثيراً؛ حيث إنّ 

الإلهية في شهر رجب أكثر منها في سائر الشهور، بما فيها 

شعبان وشهر رمضان. وقد كان دأب المرحوم العلامة في 
بداية شهر رجب أن يجمع رفقاءه ويحدّثهم عن 
خصوصيات هذا الشهر وأهمية المراقبة فيه والأعمال التي 

ليهم دعاء ينبغي القيام بها في هذا الشهر، وكان يقرأ ع
الإمام الصادق عليه السلام ويترجمه لهم، وذلك لكي 

 يعرف رفقاءه أهمية هذه المسائل والأمور.

إذ من جملة الأدعية المأثور قراءتها في كل يوم من 
رجب هو دعاء الإمام الصادق عليه السلام الوارد أنّه كان 

خاب ": 1يقرأه في كل يوم، وهو مذكور في مفاتيح الجنان

، "ون على غيرك وخسر المتعرّضون إلا لك..الوافد

خاب يعني خسر، والخائب هو الذي ليس له أمل في 
الوصول إلى مراده ومطلوبه، ويطلق أيضاً على الذي تخلّف 

عن القافلة، أو على من يخسر أمراً معيّناً ولا يمكنه أن 

                            
، مفاتيح الجنان، أعمال شهر 369مصباح المتهجد، الشيخ الطوسي، ص   1

 رجب.

https://madrasatalwahy.org/


  28 
 

.. كل من خاب الوافدون على غيركيتدارك ما خسره.. 

فهو خاسر ويده خالية، وليس له أي  أتى وتوجّه إلى غيرك

وسيلة ليتدارك بها ما خسره؛ لأنّ كل ما سواك لا شيء 
وعدم، وعبارة عن فقاعات لا أكثر. فالذين سعوا إلى 
سواك وحطّوا رحالهم عند غيرك، والذين سعوا لتحصيل 

المقام والجاه وتحصيل المال.. هم خائبون. بل حتى الذين 
وقصدوها دون الله ودون  سعوا إلى أمور غير مادية؛

التوجّه إلى التوحيد أولئك يصدق عليهم هذه الفقرة 

، فالذين يرون أنّ الولاية غير "الوافدون على غيركخاب "
التوحيد، والولاية مرتبة أدنى من التوحيد وينظرون إلى 
الإمام بنحو مستقل لا كوسيلة إلى الله.. هؤلاء أيضاً 

توجّهون إلى ذات الله حسابهم مختلف عن أولئك الذين ي

 تعالى ويرون الإمام وسيلة للوصول إليه.
، فكل من جعل اعتباراً "وخسر المتعرّضون إلا لك"

لغيرك في علاقاته وتصّرفه هو خاسر.. يشهد الله تعالى أنّ 
كل خطور يصدر من الإنسان ـ نعم حتى الخطور الذهني 

يكتب  ـ يكون خطوراً غير إلهي أو خطوراً مادياً ودنيوياً 

https://madrasatalwahy.org/


  29 
 

على الإنسان. فإذا خطر على بالك بأنّه لا بأس بالتصادق 

مع هذا الرجل فقد ينفعنا يوماً ما، ولا بأس بأن نسلّم عليه 

خسر "ونفتح علاقات معه، فهذه كلّها مصداق لـ: 
، وسيأتي يوم ويدير لك هذا الصديق "المتعرّضون إلا لك

ان ظهره ولا يعود يلتفت إليك، عند ذلك يلتفت الإنس

ويتعجّب! كيف أني بقيت سنتين أسعى وراء هذا الرجل، 
وبعد ذلك يتركني ويذهب بسبب أمر واهي!؟ هذا 
الانزعاج لا يحصل للإنسان بسبب أنّ هذا الرجل تركه 

وذهب، بل ينزعج لأجل أنّه خلال هاتين السنتين كان قد 
بنى آمالاً على هذا الرجل، وصرف عليه وقتاً، وكان لمدة 

ط له أموراً، وفجأة يتركه ويذهب! انزعاجه إنّما سنتين يخطّ 

 هو بسبب ذلك، هذا معنى الخاسر.

 خسران كل من يتوقف في سيره إلى الله

حسناً، لو فرضنا أنّ الإنسان صرف سنتين على رجل، 
لكن دون أن يتعلّق به، فإذا ذهب فلن يتأثر له وينزعج. 

ه. صحيح أنّه لماذا لا ينزعج؟ لأنّه لا يوجد تعلّق له في قلب

كان على ارتباط به لكنّ قلبه كان مرتبطاً بشيء آخر وذاك 

https://madrasatalwahy.org/


  30 
 

الشيء لا يذهب أبداً، أما إذا ذهب ]الله[ من قلبه فعليه أن 

يرفع صوته بالاستغاثة.. لكن في الحقيقة هو لا يذهب، أما 

غيره فجميعهم يذهب ويرحل.. فكم كان لدينا تعلّق 
وكم كان لدينا ثقة بأشخاص في حياة المرحوم العلامة، 

بهم! أين هم الآن؟ جميعهم ذهب ورحل! هذا هو نتيجة 

. قال لنا المرحوم الوالد: "وخسر المتعرّضون إلا لك"
لا تتعرّض لهؤلاء! لكن لم نسمع منه. طبعاً كنا نعتقد بأنّ 
المطلب شيء آخر، وأنّ كلامه هذا لم يكن جدّياً، إلى أن 

ه كان جاداً، وكان يحذّرنا تبيّن لنا حقيقة الأمر بأنّ كلام
 بجد.. وهذه الأمور كلها عبرة للإنسان.

ما ذكرته لكم هو في حدود المطالب المادية والعادية؛ 

مثل الأفراد العاديين والجار والرفيق والشريك، لكن أريد 

أن أقول لكم بأنّ المسألة أعلى من ذلك، فحتى الذين هم 
كم أيضاً هم معكم في السلوك وترونّم رفقاء وأصحاب ل

غير خارجين عن هذه القاعدة. ألم يكن هناك أشخاص في 
زمان المرحوم العلامة كنا نعتبرهم سالكين؟ والحال أنّ 

علاقتنا بهم لم تكن على أساس منفعة مادية! فالمسألة 

https://madrasatalwahy.org/


  31 
 

ليست مختصّة بالجار والشريك في الأمور المادية فقط، لكن 

نسان ما الذي حصل؟ فإن نفس التوجّه إلى هذا الإ

 والركون إليه يعتبر خطأ. 

 ضرورة الرفيق للسالك بما هو وسيلة لا غاية

نعم، لا بد من الرفيق ]لكن لا بما هو غاية بل بما هو 
 وسيلة[ يقول حافظ:

دريغ ودرد كه تا اين زمان ندانستم *** كه 

 كيمياى سعادت، رفيق بود رفيق

)يقول: إنَّني أتألّم وأتحسّر لأنَّني لم أكن أعلم حتّى هذا 
 الوقت، بأنَّ الرفيق يمثّل إكسير السعادة(

هذا لا بد منه! وجميع الكلام الذي فيه تأكيد على 
ضرورة الرفيق كلّه صحيح، لكن كلامنا في مطلب أكثر 

دقة وحساسية، وهو أنّ رفيق الطريق الذي يختاره الإنسان 

نظرتك إليه نظرة استقلال، وقلت في نفسك بأنّي إذا كانت 
قد وصلت إلى هذا الرفيق لذا لا يَمني شيء آخر بعده، 
فإذا تعاملت معه على هذا الأساس ترى أنّه يتركك غداً 

ويذهب.. ما أذكره لكم قد عايناه وجرّبناه فعلًا، ونحن 

https://madrasatalwahy.org/


  32 
 

نذكر لكم خلاصة التجربة، فقد مررنا بتمام هذه المسائل 

وتجاوزناها. والآن أقول لكم: إذا كان هناك شيء  والأمور

باق لي فهو الله تعالى، وأما غيره فقد ذهبوا كلهم، وعندما 
كان الأمر يتّضح لي كنت أعرف قيمة كلام المرحوم 

 العلامة أكثر..

علاقة العلامة بأستاذه السيد الحداد كانت وسيلة وآلة 

 للوصول لا غاية

العلامة وسألته عن  كنت في ليلة في محضر المرحوم

علاقته بالسيد الحداد حيث كان لدي أسئلة في هذا 

المجال، فقال لي: سيد محسن! لا تتصوّر بأنّ علاقتي 
بالسيد الحداد كانت بشكل استقلالي، بل كانت علاقتي به 

وابتغوا إليه }آلية ونظرتي إليه نظرة آلة ونظرة وسيلة، نظرة 
خر. حسناً هذا ، فتوجّهي كان نحو شيء آ1{الوسيلة

الكلام صدر من رجل ألّف في حقّ أستاذه كتاب الروح 
المجرّد، ووصفه في هذا الكتاب بأعلى ما يمكن أن 

                            
 .35سورة المائدة، من الآية   1

https://madrasatalwahy.org/


  33 
 

يوصف شخص، ومدحه بأعلى ما يمكن أن يمدح إنسان، 

والأمر كذلك حقاً. فالسيد الحداد كان كل شيء بالنسبة 

لى إلى المرحوم العلامة، فقد كان السيد الحداد مستحوذاً ع
تمام وجود العلامة؛ بحيث أنّه كان يذكره عند جلوسه 
وقيامه ونومه وقيامه، فكان تمام وجوده فانٍ في السيد 

الحداد، وكان يقول مراراً: أنا صفر أمام السيد الحداد! ولم 
 يكن يمازح في كلامه هذا، كان يقول ذلك واقعاً! 

حسناً مع جميع هذه الأوصاف والأحوال هناك نقطة 

ة وسّرية جداً لم يكن يقولها لأحد قالها لي تلك الليلة، باطني
وهي أنّ كل ما تراه من أمور ومن علاقة به كان توجهنا 
نحو شيء آخر، وكنا نعتبره وسيلة فقط، ونفس السيد 

الحداد كان يريد هذا الأمر من تلميذه، لو لم يكن يريد ذلك 

ذا لما جعله موضع سّره. لكن بما أنّه رأى من تلميذه ه
الاستعداد وهذه القابلية لحمل هذا السّر قبله كتلميذ 

عنده. لا أنّ السيد الحداد قال له عليك أن تقبلني أولاً 
كأستاذ، فأنا تحمّلت كل هذه الأمور لأجلك، وفعلت ما 

فعلت لك، ومع ذلك تجعل موضع اهتمامك في شيء 

https://madrasatalwahy.org/


  34 
 

آخر؟! هل هذا شكر اهتمامي بك كل هذه السنوات؟!لا! 

س العلامة الطهراني بقي عمراً يسعى ويعمل بل إن نف

حتى وصل إلى هذه المرتبة، فالعلامة لم يكن من أول أمره 
كذلك، بل بقي عمراً يسعى ويعمل إلى أن وصل إلى 
الشعور في داخله ووجدانه بأنّ السيد الحداد أيضاً ليس إلا 

وسيلة وآلة، ولو أراد السيد الحداد أن يوصل العلامة إلى 
أنّه هو الذي أوصله إلى هذه الأمور فسيكون الشعور ب

ذلك أول الشرك، والحال أنّ السيد الحداد لا يدعو تلاميذه 

 إلى ذلك أبداً.

 النبي والإمام لم يدعوا الناس إليهم باستقلال

الإمام الحسين عليه السلام لا يدعو أصحابه إلى هذا 
َمَ }الشعور، وكذا النبي.. وقد ورد في القرآن  دٌ إلَِا وَ ما مُح

ل ولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبلْهِِ الرُّسح ، وأيضاً نقول في 1{رسَح

، فجميع هذه "أشهد أنّ محمداً عبده ورسوله"التشهد: 
الآيات والروايات تريد أن تبيّن لنا أساس الأمر 

                            
 .44۱سورة آل عمران، من الآية   1

https://madrasatalwahy.org/


  35 
 

وخلاصته، فالنبي مع كل ما لديه من معاجز وتصّرفات 

ا الذي أفعل وشق القمر وو، ما هو إلا رسول من قبلّ، أن

كل شيء، وأنا الذي أرسلت النبي وجعلته عبدي 
الصالح. وهذه الحقيقة يبيّنها الله تعالى في القرآن من أوله 
إلى آخره. يعني أنّ ستة آلاف وستمائة آية ونيّف والتي 

تتحدّث عن المعاد والمبدأ والأخلاق والدين 
ه والاجتماعيات والفقه والمعاملات.. جميعها تشير إلى هذ
النقطة اللطيفة في القرآن وهي أنّ ما في عالم الوجود هو 

حقيقة واحدة عبارة عن ذات الباري تعالى، وأما غيره 
فمخلوق له؛ سواء كان نبياً أو فرداً عادياً، فإن وصلنا إلى 
هذه النقطة فقد وصلنا إلى رمز القرآن وسر البعثة ورمز 

ة، فقد الخلافة. وهذا الذي وصل إليه المرحوم العلام

سألته يوماً: لقد ذكرت في كتابك الروح المجرّد مطالب 
لم تكن قد ذكرتها حتى لنا، فقال: لقد ذكرت المطالب 

التي يمكن أن تذكر، فهذه الأمور التي استطعت أن أبيّنها، 
وهناك الكثير من الأمور التي لم أستطع أن أذكرها. هذا 

https://madrasatalwahy.org/


  36 
 

نفسك  هو منهج الحق، فإذا رأيت أنك تدعو يوماً إلى

 فاعلم بأنّك بعيد عن الحق!

كان أمير المؤمنين عليه السلام يوماً مع أصحابه، 
فقال له أحدهم ـ وكان عبداً، وتكلّم معه بشكل غير 
مؤدّب، لكن أنا أنقلها بشكل لطيف ـ يا علّ! أنت كسائر 

الصحابة، وأنت وسيلة ليس إلا، لا فرق بينك وبين 
، "موحد والله"لسلام: غيرك، فقال أمير المؤمنين عليه ا

لم يقل له أمير المؤمنين عليه السلام: أنا خليفة رسول الله، 

 فكيف تقول هذا الكلام، ومن أنت حتى تقول ذلك؟! 
إنّ كل ما فعله أمير المؤمنين عليه السلام في حياته 
من جهاده وحربه وغيرها ليقول لنا بأنّ الواقع هو تعالى! 

ين هم أفضل خلق الله لسنا وأما أنا علّ وتمام ولدي الذ

شيئاً في قباله، نحن صفر مقابله. إن كناّ مع الله فنحن 
أفضل خلق الله، وإلا فنحن كسائر الناس لا فرق بيننا 

أبداً. إلهي إن انتسبت إليك أرى نفسي ملكاً وعلى رأسي 
التاج، وإن انتسبت إلى نفسي أراها تراباً وعلى رأسي 

 التراب.

https://madrasatalwahy.org/


  37 
 

نقضى، أشرح سريعاً هذه الفقرات؛ بما أنّ الوقت قد ا

يعني كل من ألمّ بغيرك فقد  ،"ضاع الملمّون إلا بك"

، كل "وأجدب المنتجعون إلا من انتجع فضلك"ضاع، 
بابُكَ مَفْتُوحٌ "من طلب غيرك فقد ضُرب بالفقر والفاقة. 

اغِِبينَ  ، أي أنّ باب رحمتك مشّرع دائمًا أمام من يرغب "للِرَّ

كَ مَبْذُولٌ للِطَّالبِيِنَ "ك، في تنزّل تجلّيات ، يعني أنّ "وَخَيْرُ
وَفَضْلُكَ مُباحٌ "الخير منك مبذول لكل من يطلبه، 

ائِلِينَ  ، يعني أنّ فضلك مباح لكل من يسألك، "للِْسَّ

، أي فضل رحمتك وعطائك "وَنَيْلُكَ مُتاحٌ للِآمِلِينَ "
، "صاكَ وَرِزْقُكَ مَبْسُوطٌ لمَِنْ عَ "ومنكّ متاح لمن أمّلك، 

وأنت تفيض الرزق والعطاء حتى على من عصاك، 

ضٌ لمَِنْ ناواكَ " ، إنّك حليم حتى مع "وَحِلْمُكَ مُعْتَرِ

عادَتُكَ الِإحْسانُ "أعدائك ومع من نصب الحرب لك، 
إلِى المُسِيئِيَن، وَسَبيِلُكَ الِإبْقاءُ عَلى المُعْتَدِينَ. اللّهُمَّ 

، هنا يصير المطلب أعمق قليلًا، "فَاهْدِنِي هُدى المُهْتَدِينَ 
ويصل الإمام فيه إلى الذروة، ويقول إلهي بما أنّك تتصف 

بهذه الأوصاف ولديك هذه الخصوصيات فاجعلني ممن 

https://madrasatalwahy.org/


  38 
 

هديتهم ولن يضّرك ذلك شيئاً، فعطاؤك شامل للجميع 

وبابك مفتوح للجميع وحلمك معترض حتى لأعدائك، 

، وما تعطيه "مُجْتَهِدِينَ وَارْزُقْنيِ اجْتهِادَ ال"فخذ بيدي! 
عَلْنيِ مِنَ "المجتهدين من عبادك فأعطني إياه،  وَلا تَجْ
ينِ   ."الغافلِِيَن المُبْعَدِينَ وَاغْفِرْ لِي يَوْمَ الدِّ

 أهمية المراقبة والصمت في رجب

لقد اقترب شهر رجب، وهو شهر مهما زاد الرفقاء فيه 

الكلمة: مهما زاد  من المراقبة يبقى قليلًا، التفتوا إلى هذه

فيه الإنسان من المراقبة فهو قليل. وأيضاً الكلام في هذا 
الشهر غير مناسب، حتى لو كان في الأمور الصحيحة، 

فالكلام يستهلك من رصيد الإنسان، فعندما يكون لديك 
حال جيد وتشعر في نفسك بشيء، ثم تتكلّم.. أنا لا أعلم 

شاء الله سيأتي في  ما هذا الأثر الذي يتركه الكلام، وإن

الفقرات القادمة من حديث عنوان البصري التعرّض 
لمسألة كثرة الكلام، وعندها سنتحدّث بشكل مفصّل في 
ذلك. لكن بشكل عام من المسائل المهمّة جداً والتي 

كان الأولياء يذكّرون بها كثيراً مسألة قلّة الكلام. فقلّة 

https://madrasatalwahy.org/


  39 
 

لات، دون الكلام توجب بقاء ما يحصل للإنسان من حا

أن يفقدها.. وكلامنا ليس في اللغو واللعب وأمثالها، 

فأثرها ليس فقط في عدم فقد الإنسان لتلك الحالات، بل 
إنّه يضيّع ما حصل عليه الإنسان ويسلبه منه، بل كلامنا في 
خصوص الكلام الصحيح وكلام الحق، فعلى الإنسان أن 

لسكوت. يقلّل الكلام حتى في الكلام الصحيح، ويختار ا
والسكوت أمر عجيب جداً، فهو يوجد في الإنسان ثقلًا 
ومتانة تستلزم أن تتنزّل على قلبه إفاضات إلهية، لكن ذلك 

 لا يتحقق في حالة الكلام.
إن الذين يكثر كلامهم يكون قلبهم مشوشاً وفي حالة 
اضطراب، بخلاف من يبقى صامتاً، ولقد شاهدنا مثلًا 

ئي أو غيره من العظماء، المرحوم العلامة الطباطبا

فالمرحوم السيد الحداد حينما كان يجلس في مجلس لا 
يتكلّم ما لم يسأله أحد سؤالاً، وكذا المرحوم العلامة 

 الطباطبائي حيث كان يجلس لساعة دون أن يتحدّث. 
بينما نرى البعض يقول: سيدنا تكلّم! لماذا أنت 

جالس هكذا بصمت؟ فلنتحدّث عن شيء، عن حرارة 

https://madrasatalwahy.org/


  40 
 

الطقس أو ازدحام الشارع أو غلاء الأسعار.. ينبغي أن 

نتحدّث عن شيء. لكن هؤلاء لديَم اضطراب في 

أنفسهم، وهذا الاضطراب لا يدع السكون والهدوء 
يحصل للإنسان. من هنا فالعلاقة مع هؤلاء الأشخاص 
مضّر للإنسان، بل ينبغي على الإنسان أن يرتبط بأشخاص 

ديَم أقل، وحالة السكون حالة الكلام والاضطراب ل
والهدوء لديَم أكثر. ولدينا الكثير من الروايات في هذا 
الموضوع تفيد بأنّ الملائكة في حالة سكون بخلاف 

الشياطين ففي حالة اضطراب، وهذه المطالب سنأتي على 
 ذكرها لاحقاً.

كان المرحوم العلامة رضوان الله عليه يؤكّد في شهر 

لوا قدر الإمكان الكلام مع رجب على الرفقاء أن يقلّ 

أصدقائهم، وأن يزيدوا من الذكر، فعندما يكون الإنسان 
فارغاً يذكر في قلبه ذكر لا إله إلا الله، فبدلاً من الكلام 

 يذكر لا إله إلا الله. هذا أحد برامجه.
في شهر رجب ينبغي علينا أن نزيد من المراقبة، وأن 

قضي هذا الشهر دون نعلم بأنّه إذا لم نقم بذلك فسوف ين

https://madrasatalwahy.org/


  41 
 

أن نعمل شيئاً، ودون أن نحصل على نتائج. فإذا فرضنا أنّ 

الشخص هو لا يريد الاستفادة أساساً من فضائل شهر 

رجب، بل يريد أن يعيش كسائر الأشخاص العاديين، فلا 
داعي لأن نربط أنفسنا به، بل ينبغي علينا أن نعرف بأنّ 

بما لدينا فنحن مكانة كل شخص مختصة به، وإذا فرّطنا 

الذين سنندم ولن نستطيع الحصول على فرصة أخرى 
 غيرها، كما أنّ الآخرين لن يتحمّلوا عنا تفريطنا.

 المؤمن من ينتهز الفرص للوصول إلى الله ولا يربط نفسه بأحد

، والإنسان الذكي هو الذي 1"المؤمن كيّس"لذا 
يعمل على الاستفادة من الفرص والحصول على أفضل 

ائج، هذا الذي يقال بأنّه ذكي وحاذق. وإذا كان النت
المفترض بالمؤمن أن يكون كيّساً وذكياً فأولى به أن يكون 

 كذلك في أمر آخرته.

                            
 .6۰3، ص 64بحار الأنوار، ج   1

https://madrasatalwahy.org/


  42 
 

في يوم من الأيام طلب هارون من بهلول أن يحدّثه عن 

الزهد قليلًا، فقال له بل أنت الذي ينبغي أن يحدّث عن 

 الزهد! 
 قال: لماذا؟ 

 مني،  قال: لأنّك أزهد

 فقال هارون كيف ذلك؟!
قال: أنا زهدت في هذه الدنيا، أما أنت فقد زهدت في 
الآخرة، وأين الآخرة من الدنيا فأنت مقامك أعلى مني 

 !1وزهدك أشد من زهدي

                            
. نقلت هذه القصة عن الفضيل بن عياض مع هارون، وبعضهم نقلها عن   1

بعض الملوك والزهاد دون أن يسمي، ولم تنقل هذه القصة عن بهلول. نقل ابن 
قال الرشيد للفضيل بن عياض: ما أزهدك ! "أبي الحديد المعتزلي في شرحه: 

ت في آخرة قال: أنت يا هارون أزهد مني، لأني زهدت في دنيا فانية، وزهد
 ( 9۷، ص 2باقية.)شرح نّج البلاغة لابن أبي الحديد، ج 

أتى رجل بعض الزهاد ، فقال له الزاهد : ما جاء بك ؟ قال : بلغني زهدك ، قال 
: أفلا أدلك على من هو أزهد مني ؟ قال : من هو ؟ قال : أنت ، قال :  كيف ذاك 

، وزهدت أنا في الدنيا على فنائها  ، قال : لأنك زهدت في الجنة وما أعدّ اللَّه فيها
 ( ۱49، ص ۱وذمّ اللَّه إياها ، فأنت أزهد مني .)التذكرة الحمدونية، ج 

https://madrasatalwahy.org/


  43 
 

الإنسان الذكي هو الذي لا يربط نفسه بالآخرين، فلا 

يقول: لماذا هذا هكذا، ولماذا أنا كذلك؟ كلا يا عزيزي! 

لهم تكليفهم ونحن لنا تكليفنا، وكل منا له  الآخرون
حساب خاص. وإذا أردنا أن نربط أنفسنا بالآخرين فاتنا 
القطار وبئنا بالخسران! لذا علينا أن نسعى للقيام بالفعل 

 الذي يمكننا من خلاله الاستفادة أكثر فأكثر. 

 أهمية الصوم في شهر رجب

من هنا جرى التأكيد كثيراً على المراقبة والصوم في 

شهر رجب، حتى أنّ مضمون بعض الروايات قد يعتبرها 
الإنسان مبالغاً فيها. فالصوم في رجب عجيب جداً، يقول 

الإمام الصادق عليه السلام لسالم في أواخر رجب ـ 
ـ كم يوماً صمت من  والرواية موجودة في مفاتيح الجنان

شهر رجب؟ فقال لم أصم شيئاً! قال له الإمام لقد فاتك 

من الثواب ما لا يعلم قدره إلا الله! ماذا يعني ذلك؟ يعني 
أنّه فاتك من المواهب الإلهية والبركات في ارتباطك بالله 
والقرب منه. لذا ينبغي قدر الإمكان أن يصوم الإنسان في 

ليه الضعف، وهكذا كان دأب هذا الشهر، ما لم يعرض ع

https://madrasatalwahy.org/


  44 
 

العظماء هو الصوم قدر الإمكان. وإذا لم يستطع الإنسان 

الصوم وكان لديه عذر يقرأ كل يوم هذا الذكر مائة مرة: 

سُبْحانَ الِاله الَجلِيلِ سُبْحانَ مَنْ لا يَنْبَغِي التَّسْبيِح إلِاّ لَهُ "
العِزَّ وَهُوَ لَهُ  سُبْحانَ الاعََزِّ الاكَْرَمِ سُبْحانَ مَنْ لَبسَِ 

 ، فينال به ثواب الصوم.1"أَهْلٌ 

 قراءة أدعية رجب التوحيدية

ومن الأمور التي جرى التأكيد عليها هي قراءة أدعية 

شهر رجب، وبالأخص الدعاء الوارد عن إمام الزمان 

اللهم إني أسألك بمعاني جميع ما يدعوك به "عليه السلام: 
جداً. أذكر أنّ  ، فهو دعاء عجيب2"ولاة أمرك...

المرحوم العلامة كان يشرح هذه الفقرة من الدعاء في 
إحدى الليالي في مسجد القائم، وكان يذكر أموراً عجيبة 

                            
. روى ابن بابويه بسند معتبر عن سالم قال: دخلت على الصادق عليه السلام    1

يا سالم، هل صمت في هذا في رجب وقد بقيت منه أيام، فلما نظر إلّي قال لي: 
ئاً؟ قلت: لا والله يا بن رسول الله، فقال لي: فقد فاتك من الثواب مالم الشهر شَيْ 

يعلم مبلغه إلِاّ الله عز وجل. إن هذا شهر قد فضّله الله وعظّم حرمته وأوجب 
 للصائمين فيه كرامته...

. ومفاتيح الجنان، أعمال شهر ۸۱۷. مصباح المتهجد، الشيخ الطوسي، ص   2
 رجب الحرام.

https://madrasatalwahy.org/


  45 
 

جداً، إلى أن وصل إلى القول بأنّ هذا الدعاء يشير إلى قول 

لي مع الله حالات لا يسعها ملك مقرّب ولا نبي "النبي: 

رجب تشتمل على . والعجيب أنّ جميع أدعية 1"مرسل
جنبة توحيدية. والأفضل أن يقرأ الإنسان هذه الأدعية في 
النهار، مثلًا يقرأ أحد هذه الأدعية بعد صلاة الصبح، 

ويقرأ أحدها بين صلاتي الظهر والعصر، ويقرأ أحدها قبل 
الغروب وبين صلاتي المغرب والعشاء، وأحدها قبل 

آثار كبيرة في  النوم مثلًا. وهذه الأدعية عجيبة جداً ولها

 نفس الإنسان. وقد ذكرنا أهمية السكوت كذلك.
وبالنسبة إلى قراءة القرآن، فرأي المرحوم العلامة أن 
يختم القرآن في هذا الشهر ولو لمرة واحدة، فإنّ فيه الكثير 

 من الفضل. 

ومن الأمور التي كان يؤكّد عليها هي أعمال ليلة 
حيث يصوم يوم  الرغائب المذكورة في مفاتيح الجنان؛

الخميس ويقوم بالأعمال في أول ليلة جمعة من رجب، 

                            
، مفاتيح الجنان، أعمال شهر 3۸۰لمتهجد، الشيخ الطوسي، ص . مصباح ا  1

 رجب الحرام.

https://madrasatalwahy.org/


  46 
 

وكان يقوم بهذه الأعمال بنفسه عندما كان في مسجد 

 القائم. 

أعمال رجب من النعم التي أنعمها الله علينا للوصول إلى 

 الكمال

حسناً، أريد أن أطرح هذا السؤال على الرفقاء وعلى 
ة عليهم السلام القيام بهذه نفسي أيضاً: لقد طلب مناّ الأئمّ 

الأعمال؛ بأن نصوم ونقرأ هذا الدعاء ونقوم بهذه 
الأعمال.. فماذا بعد؟ نقول: أولاً لو لم نقرأ هذه الأدعية 

فماذا سنفعل؟ حتمًا سنضيع وقتنا بالنظر هنا وهناك، 

وبالتالي فلن يكون عبادتنا وصومنا عملًا شاقاً حتى نمنّ 
ء، ونقول لقد قمنا بهذه الأعمال.. به على الإمام أو الأوليا

كلا يا عزيزي، فبدلاً من التكلّم بكلام فارغ مع صديقك 

والحديث عن غلاء البنزين ورخص النفط، تأتي وتقرأ 
 دعاء الإمام الصادق عليه السلام. هذا أولاً. 

وثانياً: سؤالي هو أنّه إذا التفتنا إلى وجود هكذا 

هناك مقامات كمالية  مطالب وعلمنا بهذه المقامات وأنّ 

ومعرفية وعد النبي بها ووعدنا بها أمير المؤمنين عليهم 

https://madrasatalwahy.org/


  47 
 

ولولا الأجل الذي كتب الله لهم لم "الصلاة والسلام: 

تستقر أرواحهم في أجسادهم طرفة عين شوقاً إلى الثواب 

. فهناك حالات تحصل للأولياء 1"وخوفاً من العقاب
وقت موتهم لما بقوا في  بحيث أنّه لو لم يعيّن الله تعالى لهم

وباشروا روح اليقين واستلانوا "هذه الدنيا لحظة واحدة. 

، فقد وصل هؤلاء إلى روح 2"ما استوعره المترفون
اليقين.. فالمطالب التي ذكرها الأئمة عليهم السلام 
ونقلها لنا الأولياء من وجود مراتب للكمال وأمثال ذلك 

يكن لدينا مثل هذه  ـ والتي لا نشك فيها أبداً ـ فلو لم
الأدعية ومثل هذه الأيام، فأي تعاسة ستكون من نصيبنا؟ 
يعني لو فرضنا أننا من جهة علمنا بوجود هذه المقامات، 

ومن جهة أخرى لا طريق لنا للوصول إليها، فماذا كنا 

سنفعل؟ ألم يكن لدينا شعور بأنّ الله ظلمنا؟ ألم نعترض 
الطريق الموصل إلى هذه  ونقول: إلهي لماذا لم تدلّنا على

الأمور؟ ألم نكن نقول إلهي تبتلينا بالداء ولا تصف لنا 

                            
 .93۱نّج البلاغة، الخطبة   1
 .۷4۱المصدر السابق، الحكمة   2

https://madrasatalwahy.org/


  48 
 

الدواء؟! بل كنا قلنا ذلك! لذا قال الله لنا: تفضل! لقد 

منحتك هذا الدعاء وأتحت لك الصوم وجعلت لك 

المراقبة.. ولو لم تكن هذه الأمور موجودة؛ يعني لو لم 
لدعاء، ولم يأتنا من يأت الإمام الصادق ويذكر لنا هذا ا

النبي هذا الطريق وهذه الشريعة، ولم نعرف أنّ هناك قضيّة 

وأمراً، ثم أتينا يوم القيامة وشاهدنا هذه الأمور: شاهدنا 
وجود مراتب جعلها الله تعالى لبعض عباده، ولم يبق لنا في 
ذلك اليوم غير الحسرة.. ماذا كنا سنقول لله؟ ألم نكن 

ا رب؟! لماذا أعطيت هذه المقامات سنقول: لقد ظلمتنا ي
للبعض ولم تعطنا نحن ذلك؟! لكن الله تعالى قال لنا من 
الآن: لقد منحتكم هذا الأمر وهذه الفرصة! فهل ستمنّ 

 على الله بذلك؟!

لو فرضنا مثلاً أنّ الطبيب أتى إلى منزلك وشخّص لك 
المرض وأعطاك الدواء، فهل يمكن للمريض أن يمنّ 

يقول له لقد أخذت الدواء الذي وصفته على الطبيب و
 لي؟!

https://madrasatalwahy.org/


  49 
 

إذن علينا أن نعرف كم نحن مخطئون في فهم 

المطلب، فحالتنا أنّنا نقول: سيدنا أتينا وصرنا تلاميذ عند 

العلامة.. لقد صرت سالكاً.. يا عزيزي لا تأتي، من قال 
 لك تعال..]ضحك[. 

نحن لا  تصدي النبي للدعوة والأولياء للتبليغ إنمّا هو لأجلنا

 لأجلهم

لذا نحن لم نفهم المطلب أساساً، بل الأمر مختلف 
تماماً عما نحن عليه. وهذا كان دأب العظماء والأولياء، 

 يقول حافظ:

من كه ملول گشتمي از نفس فرشتگان *** قال 
 1ومقال عالمي مي كشم از براي تو

أنا الذي صرت ملولًا من أنفاس : والمعنى)

 (.ك كلام الناس جميعاً الملائكة، تحمّلت لأجل
هم في عالم آخر، لكنهم أتوا إلى هنا لأجلنا نحن، ومع 
ذلك نأتي ونقول: يا رسول الله لقد أسلمنا وصرنا من 

                            
 .۱۷4، غزل ۰9۱ديوان حافظ،   1

https://madrasatalwahy.org/


  50 
 

أصحابك! يا رسول الله نحن من شيعة علّّ.. سيقول لنا 

النبي: ]لو ترك الأمر لي[ لا أريد أن أنظر إليكم لحظة 

 واحدة.
في المستشفى قال لي:  عندما كان المرحوم العلامة

سيد محمد محسن، لو لم يكن هناك دستور من أستاذي بأنّه 

لا بد من دوام هذا الطريق واستمراره، لما صرفت ساعة 
من عمري مع أحد أبداً! قال ذلك بصراحة! وهذا يعني 
أنّ جميع الأمور التي ترونّا مني؛ هذه القضايا والمجالس 

أما الأصل فشيء آخر  وهذا الكلام.. فظاهر القضية فقط!
أساساً. أنا إنما أتيت ووضعت نفسي للجميع بسبب 
دستور أستاذي، ولو كان الأمر لي لكنت تفرّغت لنفسي 

ولأعمالي ولمصيري، ينبغي علّّ أن أفكر في نفسي 

 ومصيري. 
حسناً، الله تعالى يقول لنا لكي أثبت لك أني عادل 

رحم مع لست ظالمًا لأحد، وليس لدي واسطة لأحد أو 
أحد من عبادي، وأنّه لا فرق عندي بين النبي وغير النبي.. 

تفضّل! لقد وصفت لك هذا الدواء! والدواء هو المراقبة 

https://madrasatalwahy.org/


  51 
 

والصوم وإحياء الليالي والدعاء و...، هذا هو الدواء لا 

 غير. فهذا الرهان وذاك الميدان.

إن شاء الله يشدّ الرفقاء هّمتهم وينفخون في أنفسهم 
ويش ونفس الدراويش ـ كما يعبّر المرحوم روح الدرا

 العلامة ـ وينظرون إلى التعساء ويفكّرون بهم.

نسأل الله تعالى أن لا ينظر إلى قصورنا وتقصيرنا 
وجهلنا، وأن يعاملنا بلطفه وعنايته، وأن يفيض علينا من 
سعة مراتبه الربوبية، ويشملنا بالنعم التي منحها لأوليائه 

 إن شاء الله.

  

 هم صل على محمد وآل محمدالل

https://madrasatalwahy.org/

	التدرّج في بلوغ مراتب الكمال
	تناسب التكليف مع مرتبة كمال الإنسان
	المرتبة الأولى الالتزام بظاهر الشريعة
	المرتبة الثانية: انكشاف الصور العلمية للباري تعالى
	اللذة والابتهاج أمر مجرّد غير مادي
	ما يحصل للإنسان في عالم المنام لا علاقة له بالمادة
	المرتبة الثالثة: إدراك المعاني من الله بدون وساطة غيره
	إفاضة جميع العلوم من خلال جبرائيل
	مشاهدة النبي ما عند جبرائيل من إحاطة علمية
	كون مقام النبي أعلى من مقام جبرائيل
	إمكان وصول أمة النبي إلى مرتبة العلم الإطلاقي
	قصة انصراف تلاميذ السيد القاضي عنه وسعيهم وراء صورته
	قصة مالك بن نويرة حين بشّره النبي بالجنة وطلب أبي بكر وعمر شفاعته
	تحصيل كل مرتبة من مراتب الكمال بحاجة إلى وسائل وأدوات خاصة بها
	اهتمام الأولياء بالأشهر الثلاثة رجب وشعبان وشهر رمضان
	خسران كل من يتوقف في سيره إلى الله
	ضرورة الرفيق للسالك بما هو وسيلة لا غاية
	علاقة العلامة بأستاذه السيد الحداد كانت وسيلة وآلة للوصول لا غاية
	النبي والإمام لم يدعوا الناس إليهم باستقلال
	أهمية المراقبة والصمت في رجب
	المؤمن من ينتهز الفرص للوصول إلى الله ولا يربط نفسه بأحد
	أهمية الصوم في شهر رجب
	قراءة أدعية رجب التوحيدية
	أعمال رجب من النعم التي أنعمها الله علينا للوصول إلى الكمال
	تصدي النبي للدعوة والأولياء للتبليغ إنّما هو لأجلنا نحن لا لأجلهم

