
 
 

 

  

 هو العليم

  

 مراتب الستّارية ومقام )خير الساترين(

  

المحاضرة الثانية  -هـ ق  ۱٤٣۸سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

 عشرة

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيدّ محمدّ محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ باللـه من الشيطان الرجيم

 بسم اللـه الرحمن الرحيم

 الحمد لله ربّ العالمين

 والصلاة والسلام على سيدّنا ونبينّا أبي القاسم محمد

 وعلى آله الطيبين الطاهرين

 واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  

ولو خفت تعجيل »يقول الإمام السجّاد عليه السلام: 
العقوبة لاجتنبته، لا لأنّك أهون الناظرين وأخفّ 

عين؛ بل لأنّك يا ربّ خير الساترين، وأحكم المطّل
 «الحاكمين، وأكرم الأكرمين

لو كنت أخشى أن تعجّل لي العقوبة يا ربّ، لكنت قد 

اجتنبت الذنب؛ ولكن عدم خوفي ليس لأنّك غير ناظر 
علّي، ولا لأنّك غير مطّلع على أعمالي وأفعالي؛ بل بسبب 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

أنت أفضل  أنّك يا رب أفضل ساترٍ، وفي مقام الحكومة،

حاكم ومحاسبٍ لي، وفي مقام الكرم، عندك أعلى مراتب 

الكرم؛ فهذه الأمور الثلاثة هي التي جعلتني أتجرّأ على 
 الذنب، وأتخلّى عن الحذر و المراقبة عند ارتكابي للذنب.

 منهج الأولياء في كيفية التعامل مع الذنوب

ذكرنا في الجلسات السابقة بأنّ ممشى ومرام العظماء في 
مسألة الخطأ والذنب الذي يصدر من الإنسان، هو أنّ 

الإنسان عليه أن يكون حذراً مراقباً وألاّ يقترف ما هو 

مخالف لرضا الله، ولكن طبعاً نحن لسنا معصومين؛ إذ أنّنا 
نا من نذنب أحياناً ولا مجاملة في الأمر! ولا نبّرئ أنفس

الخطأ والذنب؛ ولكن مع ذلك فقد أمرنا العظماء 
بالمراقبة، فينبغي على الإنسان أن يراقب نفسه قدر 

المستطاع، وإذا تساهل في هذه المسألة فسيتوقّف! يعني 

ذاك السير وتلك الحركة التي ينبغي أن تحصل له ستصير 
حركةً بطيئةً، بل في بعض الأحيان ستكون تلك الحالة ـ 

لة الذنب والمعصية ـ حالة عاديّة بالنسبة له، وهي حا

بحيث سيقلّ شعوره بذلك القبح والحياء الذي كان 

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

يحصل له عندما تصدر منه معصية، ثمّ يضمحلّ شيئاً 

 فشيئاً، وهذا الحال ليس جيداً.

 ما هي حقيقة المحاسبة والاستغفار؟

نعم، عندما يصدر من الإنسان خطأ عليه أن يتوب، 

المحاسبة لأجل هذا الأمر؛ فالمحاسبة تعني وقد أمرونا ب
أنّه: ينبغي على الإنسان في كلّ ليلة قبل النوم أن يحاسب 
نفسه، ويستغفر الله على ما صدر منه من ذنب، والاستغفار 

فقط، بل يجب أن يبني  "أستغفر الله"ليس عبارة عن قوله 

لى على ألاّ يعود إلى هذا الذنب في اليوم التالي، وأن يلتفت إ
نفسه ويكفّها عن ذلك، لا أن تكون المحاسبة عبارةً عن 

تكليف روتيني ينبغي القيام به في كلّ ليلة لنرى ماذا صدر 
مناّ، فنقول: أستغفر الله أستغفر الله أستغفر الله، ثمّ نقول 

لله تعالى: ها قد استغفرناك فلا شيء لك علينا! وفي اليوم 

  فائدة فيه.التالي نفعل نفس الشيء!! كلا هذا لا
هو أن يبني الإنسان على ألاّ يصدر  إنّ معنى الاستغفار

منه أيّ عمل مخالف لرضاه تعالى، هذا هو الاستغفار. 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

وطبعاً للاستغفار معانٍ أخرى عميقة مختلفة، ليس الآن 

 مورد ذكرها.

هذا الممشى هو الذي أكّد عليه العظماء؛ ولكن هذا 
العاديّة؛ فالإنسان قد  بالنسبة للإعمال والذنوب والأخطاء

تتغلّب عليه أهواؤه فيقع في شراكها، ويغفل فيصدر منه 

كلام أو فعل أو ذنب، ثمّ يلتفت ويندم ويقول: إلهي ماذا 
فعلت؟! ها أنا أتوب إليك وأستغفرك، وإذا كان هناك حقّ 
للناس )كما لو قال شيئاً بحقّ أحد(، فإنّه يتدارك ذلك 

 ويعتذر منهم.
رد دأب العظماء وديدنهم هو أن لا يقف في هذه الموا

الإنسان على هذا الذنب، بل عندما يتوب، عليه أن ينساه.. 

ينساه، ويبني على أساس رحمة الله ويعتمد على مغفرة الله، 

عليه أن يستحضر رحمته ومغفرته ويقوّيها في نفسه؛ حتى 
يتحرّك بنشاط وحماس، فمن يكون دائمًا في حالة من الندم 

غلّب عليه هذه الحالة، لن يكون سيره وحركته كما بحيث تت
ينبغي! إذ رحمة الله أعلى من ذلك؛ حيث يريد الله من 

المؤمن ومن عبده أن يستحضر جانب رحمته ومغفرته 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

أَنَا عِندَْ ظَنِّ عَبْدِيَ الْمُؤْمِنِ "أكثر، وقد ورد في الروايات: 

كذلك، مهما ، يعني أنّ المؤمن مهما يكن اعتقاده بي فأنا "بِي 

كان ظنهّ، ]فسوف أتعامل معه طبقاً لذلك[؛ فإن كان ظنهّ 
هو أنّ الله غضوب وقهّار ومعاقب ولا يسامح، فالله يقول 
له: بما أنّك تظنّ ذلك، فسأكون أنا هكذا! إذ أنت تريدني 

هكذا. وأمّا إذا كان ظنهّ به بأنّه رحيم ومسامح، فالله يقول 
ما يمضي في نفس الإنسان له: أنا كذلك؛ يعني أنّ كلّ 

يكون الله تعالى بهذا المقام والصفة معه، وهذه مسألة 

 لطيفة جداً!
لذا يقولون لا ينبغي للإنسان أن يقف على ذنبه، 
وبشكل عام نفس تذكّر الذنب مكدّر للنفس؛ بأن يقول: 

فعلت هذا الفعل، وتكلّمت بهذا الكلام، ويستحضر 

لى الإنسان أن يتجاوز ذلك، فإنّها توجب الكدورة له، وع
هذه المسائل، وأن يتوب منها إلى الله، ويقول: إلهي لن 

 أعود إليها، فلا يقف عند الفعل الذي صدر منه.

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

 أخطر الذنوب: الاستكبار أمام الحقّ، و مواجهة أولياء الله

هذا بالنسبة إلى الذنوب العادية التي تكون بين 
نسان أن يستغفر الإنسان وبين الله، والتي ينبغي على الإ

منها، ولكن هناك قسمٌ آخر من الذنوب؛ وهي عبارة عن 

الاستكبار، والوقوف أمام الحق، ومواجهة الحقّ، وقطع 

الطريق، فهذه الذنوب خطرةٌ، ويحتاج فيها الشخص أن 
يستنقذه الله منها، وذلك حينما يأتي الإنسان ويقف عائقاً 

فسه ووجوده أمام في الطريق، ويجابه أوامر أستاذه، ويبرز ن

 .1مطالب ولي الله ويقف بوجهها، ويظهر نفسه في قبالها
هذا وليس بالضرورة أن يكون أستاذه و ولّي الله حيّاً 

في الظاهر فلا فرق في المسألة، إذ حتّى لو كان ميّتاً بحسب 
الظاهر فهو في الواقع حيٌّ ويقوم بعمله، ولا ينبغي 

شخص في الماضي  للإنسان أن يتصوّر بأنّه كان هناك

ولديه خصوصيّات معيّنة، ولم نكن نستطيع مخالفته في 

                            
ضَا عليه السلام قَالَ:    1 أَحْسِنِ الظَّنَّ باِللَّهِ فَإنَِّ الَلَّه عَزَّ وَ جَلَّ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الرِّ

اً فَشََ.  ، 2الكافي، ج يَقُولُ أَنَا عِندَْ ظَنِّ عَبْدِيَ الْمُؤْمِنِ بِي إنِْ خَيْراً فَخَيْراً وَ إنِْ شَرّ
 .۷2ص 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

حياته، أمّا الآن بعد وفاته فيمكننا أن نقوم بأيّ عمل 

 نريده!

كلّا، إذ لا يمكن اللعب والمزاح مع أولياء الله؛ بأن 
يأتي الإنسان ويلعب بمطالبهم وعباراتهم وكلماتهم، 

ن كان ولّي الله قد وينتقي من كلماتهم ما يفيده فقط! فإ

تكلّم بشيء في مكان، فقد تكلّم بكلامٍ مخالفٍ في ألف 
مكان آخر، لكن يأتي الإنسان ويأخذ بهذا الكلام المطابق 
لميوله وأوضاعه وفضائه، ويدع سائر كلامه جانباً.. فهذا 

العمل يعدّ من تلك الأمور الخطرة! هذا من قبيل اللعب 
ال أنّه يعلم يقيناً ـ قسمًا بذيل الأسد! تراه يفعل ذلك والح

بالعباس ـ ما هو رأي ولي الله ويعلم ما هو مراده! إنّ هذا 

هو ما نعنيه بالتوقّف؛ وهو أن يقف الإنسان مقابل ولّي 

الله، ويحمّله ما يريد ويجرّه معه إلى منافعه؛ اليوم يجرّه إلى 
 هذه الجهة، وغداً إلى تلك الجهة، واليوم

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

 يريده وتقتضيه مصلحته، بينما يأتي بكلام مطابق لما

يأتي غداً بكلام آخر ... وهكذا يلعب ]بكلمات الأولياء[ 

 1، فهم يؤمنون ببعض ويكفرون ببعض!
هذا من الأمور الخطرة، حيث تأتي هذه المسألة و 
تنفذ بقوّة إلى القلب وتسدّ نوافذه، وتنقل الإنسان إلى عالم 

شيطان وسيطرته الشكّ، وعالم أشراك الأبالسة وإحاطة ال
على قلبه وفكره، وتسخيره لأمياله، فيصبح ميله ميل 
الشيطان، وفكره فكر الشيطان، وطريقته طريقة الشيطان! 

يصلّي ولكن... فعُمر كان يصلّي أيضاً، وأبو سفيان كان 
 يصلّي!

كان أمير المؤمنين يصلّي في حرب صفّين والمسلمون 

 وأصحابه يقتدون به، وفي المقابل كان معاوية يصلّي 

يقتدون به! كلّ منهما كان إمام جماعة، وكلّ منهما له 

                            
فَتُؤْمِنُونَ ببَِعْضِ ﴿من سورة البقرة:  5۸ية اقتباس من قوله تعالى في الآ   1

َ
أ

 . ﴾الكِْتَابِ وَتكَْفُرُونَ ببَِعْض  
 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

مأمومون، وكلّ منهما يقرأ الحمد وسورة التوحيد، هل 

 التفتم؟!

والخطر يكمن هنا، إذ لا يمكن للإنسان أن يشخّص 
من خلال الظاهر، بل عليه أن يأتي ويفكّر في عمل هؤلاء 
وتصّرفهم؛ فلو كان الأمر ظاهراً جدّاً ويمكن تشخيصه 

 بسرعة، لما كان بحاجة إلى حشد الجيش وهذه الأمور.

الاستكبار أمام الأولياء ومواجهة الحقّ تؤديّ إلى حصول 

 في أصل المنهجالتشكيك 

كناّ في زمان المرحوم العلامة رضوان الله عليه نرى 

الكثير من هذه المسائل؛ وهي أنّه كانت تظهر لدى بعض 
الأشخاص جنبة المواجهة وإبراز النفس، وإبراز الأنانيّة، 
كانت هذه الجنبة تأتي وتظهر لدى بعض الأشخاص، 

صلهم إلى وكانت تأخذ مكانها لديهم شيئاً فشيئاً، بحيث تو
التشكيك في أصل المسألة! عندما أقول: إنّ الخطر هنا 
فالمقصود هو هذه المسألة؛ يعني أنّه ينتهي به الأمر 

بالتشكيك في أصل المنهج والطريق! ويتساءل هل 

مسلكنا صحيح أم لا؟ ]فيقول:[ من قال بأنّه صحيح؟! 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

من قال بأنّ هذا المسير سليم ومن قال بأنه هذه 

 حيحة؟!الدستورات ص

كان هناك شخص في زمن المرحوم العلامة، وكان 
... الأفضل ألاّ أذكر تفاصيل أوصافه أكثر، ولكن بشكل 
عام كان هناك الكثير من هؤلاء؛ ففي أول علاقته 

]بأستاذه[ كانت حالته مختلفة؛ فكان احترامه وتعظيمه 
وتكريمه جيداً، ولكن شيئاً فشيئاً ضعفت تلك الحالة 

نظرة تساوٍ معه، ثمّ تبدّلت تدريجياً إلى حالة وتبدّلت إلى 

من النقد والاعتراض، وكثيراً ما كانت الحالة تصل إلى 
السخرية والاستهزاء. وكان هذا الأمر ملحوظاً حتى في 
زمن المرحوم السيّد الحداد رضوان الله عليه، وكيف أنّ 

بعض الأشخاص في بداية ارتباطهم به كانوا يتكلّمون معه 

ت ويتصّرفون بنحوٍ ]من الاحترام[، لكنهّم شيئاً بعبارا
فشيئاً، عندما كانوا يخرجون من هذه الحالة كانت عباراتهم 

وكلماتهم تتغيّر؛ إذ صاروا يستخدمون عبارات وكلمات 
مغايرة، إلى أن كانوا يقفون مقابله ويخالفونه، وعندما كانوا 

دين، يصلون إلى هذا الحدّ كانوا يبدؤون بالبحث عن المؤيّ 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

و حشد المناصرين؛ فتراهم يذهبون إلى هذا ويقولون له: 

ما رأيك في هذه المسألة؟ هل سمعت بهذه المسألة؟ لقد 

سمعنا بهذا الأمر، فما رأيك فيه؟ والحاصل أنّهم شيئاً فشيئاً 
يحاولون جمع المؤيدين حولهم. أجل، لقد شاهدنا أمثال 

انت هذه هذه الأفلام في ذلك الزمان! أليس كذلك؟ وك

المواجهة والمخالفة تؤدّي إلى حصول التشكيك في أصل 
 المنهج.

أعطى المرحوم العلامة يوماً أحد الأشخاص 

دستوراً، وقد ابتلي هذا الشخص بهذه المشكلة، وقد كان 
هذا من أقارب السيّد الوالد، لكنه كان مبتلى بهذه 

له إلا لا إ"القضيّة.. أجل، أمره السيّد العلامّة بقراءة بذكر 

على أقسام، وقد  "لا إله إلا الله"بكيفيّة خاصّةٍ، فذكر  "الله

أمره السيّد العلّامة بقراءة الذكر بكيفيّة معينةّ.. فسأله هذا 
الشخص ـ وكان رجلًا وسواسياً! ـ بقوله: أليس في تلاوة 

 بهذه الكيفيّة إشكال شرعاً؟! "لا إله إلا الله"ذكر 
لم مجتهدي النجف! )يا عزيزي هذا الرجل كان أع

 ؟!("لا إله إلا الله"وتأتي أنت وتسأله عن شرعيّة ذكر 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

 سأله: أليس فيه إشكال؟ -

فقال له السيّد العلّامة: أجل ، لا شكّ أنّ فيه  -

 إشكال، بل هو حرام ولا ينبغي عليك فعله...
كان هذا الشخص يتوقّع من السيّد العلامة أن يدافع 

فأنت طوال هذه المدّة عن كلامه، ويقول له: اخجل! 

كنت معنا دون أن يُسمع لك صوت، فالآن بدأ صوتك 
]بالظهور[؛ ولكن العلامة لم يقل له ذلك، بل بمجرّد أن 
رآه يشكّك في المسألة قال له: أنهِ المسألة وأغلق الباب، 

وانتهى الأمر! فما إن دخل الشكّ في قلبه حتّى انتهى أمره 
 وقرأت له الفاتحة مع الصلوات.

إنّ من يحصل له شكّ لا يحصل له خلال ليلةٍ واحدة، 

بل يكون له أرضيّة، وهذه الأرضيّة عبارةٌ عن الأعمال التي 

كان يقوم بها، و البرامج والأمور التي كان يقوم بها طوال 
شهر أو شهرين أو سنة، حيث كانت تأتي إلى نفسه بشكل 

تدريجي، فكانت تهيّء الأرضيّة التي جعلت النفس 
وقف وتعلق في هذا المورد ولا تستطيع العبور، وعندما تت

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

يعلق الإنسان ويتوقّف بهذا الشكل، يقال له: في أمان الله! 

 هذا هو الخطر!

واعلموا أنّ هناك الكثير من الأشخاص قد يكونون 
! نعم، في الظاهر يقال لهم: "في أمان الله"الآن ممنّ يقال لهم 

في أمان "ممنّ يقال لهم السلام عليكم، لكنهّم في الواقع 

، هم في الواقع في حالة من الشكّ والترديد، وفي "الله
الواقع قضيّتهم هي هذه. تراهم في الظاهر يأتون 
ويدافعون ويحامون عن المدرسة؛ ويقيمون مؤتمرات 

وندوات، ويدوّنون الكتب ويخطبون، ولكنهّم في الواقع 
 !"في أمان الله"ممنّ يقال لهم 

ماذا؟ لأنّ أصل الشكّ قد تحقّق في هل التفتم؟ ل

وجوده بالنسبة إلى هذا المنهج، والذي اختلف هو فقط 

أنّ المرحوم العلامة ليس موجوداً، حظّه أنّ المرحوم 
العلامة غير موجود.. وهذا هو السبب في الكثير من 

 الأمور الأخرى.
والله تعالى برنامجه يسير بسيرة واحدة ونمط واحد 

نحو؛ ففي النهاية هناك شخص بهذا الشكل ويستمرّ بهذا ال

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

وشخص آخر بشكل آخر، فالناس مختلفون؛ هذا ينظر إلى 

ذاك، وذاك ينظر إلى آخر، ويقول: هذا الرجل معزّز جداً 

ومعظّم ومحترم، وهذا آية الله وذاك حجّة الإسلام والآخر 
 ملاذ الأنام وكهف الفقراء.

لقد سمعنا من العظماء تأكيدًا كثيًرا على هذه المسألة 

وهي أن علينا أن ننتبه إلى هذا الخطر! يعني الخطر الذي 
يأتي وينفذ إلى القلب بشكلٍ تدريجيّ، فيأتي وينخر في هذا 
القلب شيئاً فشيئاً حتّى لا يبقى منه شيء، سوى الجلد، 

 فجميع نوافذ قلبه تغلق! جميع نوافذ قلبه تغلق!
ذات يومٍ كنت عند المرحوم العلامة، وكانت تُطرح 
بعض المسائل ]والإشكالات[ في زمانه وكنت بطبيعة 

الحال محلّ الأنظار وعرضةً لمثل هذه المسائل ]وكنت 

 أتصدّى للجواب عنها[، فناداني يوماً وقال لي: يا
فلان، لا تصرف وقتك في هذه المسائل، وإذا أردت 

ماذا قال هذا اليوم وتردّ عليه، أن تصرف وقتك في معرفة 
وماذا قال ذاك غداً وتجيب عليه، فستضيّع عمرك، وهذه 

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

المسألة لا تقف عند حدّ! بل عليك أن تقوم بعملك، 

 وتكمل طريقك ودع الآخرين يقومون بما يريدون.

إنّ بعض هؤلاء أصل وجودهم منبعٌ "ثم قال: 
ى ؛ يعني شاكلته هكذا فلا يمكنه أن يسع"للإشكالات

خلف الأمور الحسنة، ولا أن يمشي في طريق مستقيم، فهو 

بمثابة السيّارة التي في عجلاتها انحراف فهي تمشي هكذا 
]أشار سماحة السيّد بيده أنها تمشي باتجاهين مختلفين معًا[، 
فلا يمكن لهذه العجلات أن تمشي بشكل صحيح؛ 

خر، فإحداها تمشي في هذا الاتجاه والأخرى تمشي في اتجاه آ
فماذا سيحدث للسيّارة عند ذلك؟! فهذا أصل وجوده 
عبارةٌ عن وجودٍ مولّدٍ للإشكالات، ووجوده قائم على 

إيجاد العيوب.. طبعًا إشكالاته في الحقيقة ليست بشيء ولا 

قيمة لها؛ لا أنّ هناك عيباً أو إشكالاً في الواقع، بل هو يختلق 
بسم "ة الإشكال ويخترع العيب؛ فحتى لو كتبت عبار

 "الله "شيء آخر ومرادك من "بسم"يقول مرادك من  "الله
... يعني وجود هذا الشخص "الرحمن"شيء آخر، وكذا 

 هو هذا.

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

ولذا لا ينبغي أن يضيّع الإنسان وقته معهم، بل عليه 

أن يقوم بعمله ويمضي، وعليه أن يقدّم جواباً على هذا 

 يفهم لم الإشكال ويترك الأمر! فمن فهم فقد فهم، ومن لم
يفهم، فلا ينبغي أن يكون هناك إصرار! نعم، المهمّ أن 
تكون المسألة واضحة للإنسان نفسه، هذا هو المهمّ 

فالمهمّ أن يكون المطلب واضحاً للإنسان وأن تكون 
القضيّة واضحةً للإنسان، وإذا وصل إلى هذا الأمر، فعليه 

ُ ثُمه ذَرهُْ ﴿ أن يمتثل قوله تعالى: مْ في خَوضِْهِمْ قُلِ اللَّه
يعني قل: الله، ودعهم يخوضوا في أوساخهم 1﴾يلَعَْبُونَ 

وتجاذباتهم، ودعهم يغوصوا في مستنقعاتهم العفِنة، دعهم 
يسبحوا في هذا المجال كالدود! لا شأن لك بهم، بل امشِ 

في طريقك، ولا تعطّل نفسك بسببهم، فبعضهم يقول 

قط، ويلعب بك اليوم كلاماً عنك، ويريد أن يشغلك به ف
فيلقي عليك كلاماً اليوم ليشغلك به مدّة أسبوع، وعندما 

ينتهي، يلقي عليك كلاماً آخر فيشغلك مرّة أخرى 

                            
 .۱9من سورة الأنعام، الآية    1
 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

أسبوعين آخرين، وعندما ينتهي يطرح عليك أمراً آخر 

وهكذا يتلف وقت الإنسان! فمتى يكون هناك وقت 

للذكر وللتفكير بالنفس؟! لقد صار جميع وقته مصروفاً 
 وذاك. لهذا

أجل فهذا النوع من المسائل ]أي الذنوب التي هي 

من قبيل الاستكبار أمام الحقّ ومواجهة الأولياء[ هو ما 
يستحقّ التوقّف والتفكير به، وإلا فإنْ كان الذنب ذنباً 
عادياً وخطأً وزلّة وأمثالها فينبغي للإنسان أن يستغفر منه 

ورحمانيّته ويتوب من عمله ويمضي، وأن يأمل بعفو الله 
 ومغفرته وستّاريّته، هذا هو المهمّ.

 مقام ستاّرية الله له مراتب متعددّة

والآن ما هو مقام الستّارية؟ تقدّم الكلام في أنّ 

]ستّارية الله تعالى لها مراتب[ والمرتبة الأولى من مقام 

الستّارية هي أن لا يدع أحداً يطّلع على خطأ إنسان، هذه 
 يدع أحداً يطّلع، والذي يطّلع على هي صفة الله؛ فهو لا

هذا الأمر هو الإنسان وربّه فقط، و كذا الأولياء الذين 

تجاوزوا مرتبة النفس وصاروا ينظرون إلى الإنسان بنظرة 

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

أخرى، فهؤلاء حسابهم مختلفٌ تمامًا؛ كما يقول الخواجة 

 الشيرازي:

)يقول: لم يخبِر العارفُ السالكُ أحداً بسّر الله ؛ لكن 
 العجيب المحيّر هو أنّه من أين سمع الخمّار به؟!(

وطبعاً فإنّ مراد الخواجة حافظ هنا هو تلك الأسرار 

الأخرى، لا المسائل العاديّة والظاهريّة. أجل، فالذين 
يطّلعون على هذه المسائل هم من الأولياء الذين تكون 
نظرتهم للإنسان بشكلٍ مختلفٍ أصلًا، فهم ينظرون إلى 

الخطأ وأمثالها بنظرةٍ مختلفةٍ تماماً عن نظرة سائر الذنب و
الناس.. ينظرون إليها بشكل آخر تماماً؛ فهؤلاء قد خرجوا 

 من مرتبة البشَيّة والميول والرغبات الإنسانيّة.

لقد ورد عندنا في دعاء كميل؛ بل في المناجاة 

، إنّه "إذ لم تظهرها لأحدٍ من عبادك الصالحين" الشعبانيّة
يا إلهي، تلك الذنوب التي لم تظهرها حتّى لعبادك  يقول:

 الصالحين، تجاوز عنها واغفرها!
إذ لم تظهرها لأحد "أمير المؤمنين عليه السلام يقول: 

من عبادك الصالحين، فلا تفضحني يوم القيامة على 

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

فإن كان الأمر كذلك، فلا تأتِ يوم  "رؤوس الأشهاد!

 القيامة وتسوّد وجهي بين الناس.

ا أولياء الله الخاصّون فهم كما ذكرت لكم: لهم طبعً 
 مراتب أخرى.

 ؟"خير الساترين"ما هي مرتبة 

ثمّ إنّ لمقام الستّارية مرتبةٌ أعلى من هذه أيضاً وهي 
خير "مرتبة عجيبة؛ فالإمام يدعوه ويقول يا ربّ أنت

،وتوضيح ذلك أنّ هناك درجة من الستّارية "الساترين

لآخرين يعرفون بذلك الذنب، بحيث لا يدع الساترُ ا
فيضع غطاءً عليه ويغطيه، ولا يجعل الآخرين يطّلعون 

عليها؛ أو إذا اطّلع أحد من عبيده عليه فإنه لا يسمح لهم 
بإفشاء ما علموه، خلافاً لما يفعله الآخرون حيث تجدهم 

يتحدّثون بالسّر الذي انكشف لهم ويذيعونه في كلّ مكان؛ 

ن، والجرائد وغيرها، ويقولون: في الراديو، والتلفزيو
انظروا إلى فلان فقد فعل كذا! أما أولئك ]الذين اطلعوا 
على الذنب من عبيد الله الصالحين[ فإنّهم لا يفعلون ذلك 

بل يسترونه، ويقولون: إنْ كان في إفشائه صلاحٌ فالله 

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

سيفشيه لا نحن، وهذه حالةٌ من الستّارية لها أثر عجيبٌ 

فإنّها ترفع الإنسان سريعًا، وتترك أثراً على سير الإنسان 

 كبيراً في نفس السالك؛ ففي ليلةٍ واحدةٍ تسيّره ما شاء الله!
ولكن هناك مرتبة لستّارية الله أعلى من هذه أيضاً؛ إذ 
إنّه يرفع أصل الذنب، حيث تنظر فترى وكأنّك لم تذنب 

أصلًا! فتقول: لقد فعلتُ هذا الأمر وارتكبتُ هذا الخطأ 
ذا الذنب؛ ولكننّي لا أرى شيئاً، فكأنّك لم تذنب وه

 أساساً!

بعض الأصدقاء نقلوا لي بأنفسهم بأنّهم في زمن 
المرحوم العلامة عندما كان يعطيهم دستورًا بالتوبة، 
فإنّهم عندما يقومون به، ينظرون إلى أنفسهم فيرون أنّهم 

كمن لم يذنب أساساً! عجيب! يا عزيزي قبل ساعةٍ من 

فعلت هذا الفعل وارتكبت ذاك الأمر، فماذا حدث الآن 
خلال هذه الساعة حتّى صار الأمر كذلك؟! وما التحوّل 

 الذي حصل؟! ما حقيقة الأمر؟
يفترض أنّ الرفقاء قد أدركوا ]من خلال ما تقدّم[ ما 

الذي حصل؛ فنحن ماذا قلنا عن حقيقة الذنب؟ الذنب 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

العمل، عبارة عن ذاك الأثر الذي حصل نتيجة ذلك 

وعبارة عن تلك الكدورة والظلمة التي حصلت في القلب 

 والنفس بسبب ذلك.. هذا هو الذنب.
وعلى قدر وجود هذه الكدورة يكون مقدار هذا 
الذنب كبيراً ومن خلالها تتحدّد رتبة الذنب ودرجته، 

وتكرار الذنب يؤدّي إلى تكرّر الكدورة عند الإنسان؛ 
 معنى التوبة وما الذي ولكن عندما يتوب الإنسان؛ فما

يحصل؟ التوبة تعني أنّك تقول: إلهي لقد تراجعت! لقد 

قرّرت العودة إليك وعزمت على عدم ارتكاب الذنب! 
فهذا الحال والعزم والإرادة التي تحصل في نفسه بالنسبة 
إلى عدم ارتكاب الذنب، توجب حصول تبدّلٍ في قلبه، 

ذا التغيّر فماذا وتغيّرٍ في ذهنه ونفسه، وعندما يحصل ه

يحصل لتلك الكدورة؟ إنّها تذهب، ولا تبقى! وعندما 
 ننظر إلى أنفسنا لا نرى تلك الكدورة.

وعندئذٍ نصلّي بشكلٍ آخر، ونقرأ القرآن بشكلٍ آخر، 
ويصير التوسّل بالإمام الحسين عليه السلام بشكل آخر، 

ويذهب إلى حرم الإمام الرضا وله حالة مختلفة! لقد 

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

حالته تماماً! اختلف حاله وتغيّرت نفسه؛ فأين اختلفت 

تلك الكدورة التي كانت لديه؟! لقد ذهبت وانتهت! لا 

أنّه يذهب بهذه الكدورة إلى الزيارة ويأخذها معه.. وطبعاً 
ليس جميع الناس كذلك! بل الذين يتوبون.. فهو لا يذهب 
إلى حرم الإمام الرضا عليه السلام بتلك الكدورة، بل 

لكدورة خارجاً ويدخل الحرم وحيداً؛ يدخل بقلبٍ تبقى ا
نادمٍ وقلبٍ خاشعٍ منكسٍر يظهر عليه الذلّة والمسكنة، 
ويطلب من الإمام الرضا عليه السلام المغفرة، فيشفع له 

عند الله. وهذه الحالة التي يذهب بها إلى الإمام لا كدورة 
 فيها، وعندما لا يكون كدورة فلا ذنب له!

 زيارات الأئمّة عليهم السلام عند القيام ولذا لدينا في

بالأعمال العباديّة والتوسّل بالأئمّة، أو القيام ببعض 

الأعمال، بأنّه عندما يقوم بهذه الأعمال يكون عند انتهائه 
منها كمن ولدته أمّه! يتعجّب الإنسان كيف يحصل ذلك! 

فقد قام بجميع هذه الذنوب وفعل كلّ ذلك، ثمّ يقال له: 
 كمن خرج من بطن أمّه! يصير

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

وكذلك فيما يتعلّق بشهر رمضان المبارك، أصلًا 

الأمور عجيبة فيما يتعلّق بالشهر المبارك؛ حيث ورد أنّ 

فإنّ الشقيّ من حُرم غفران الله في هذا الشهر "النبي قال: 
،يعني أنّ رحمة الله في شهر رمضان تكون بحيث "العظيم

شقيّ والتعيس الذي يمرّ لا يبقى لديك أيّ ذنب أصلًا، فال

عليه شهر رمضان ولا تشمله هذه الرحمة، فهو في غاية 
الشقاء وفي غاية التعاسة، يعني عندما يأتي شهر رمضان 
يُلقى الإنسان في النهر ويعاد إخراجه، يلقى في البحر 

ويُخرج، فلا يبقى فيه أيّ شيء من هذه الأوساخ والأمور 
لها كلّها، لذا عندما ينتهي غير المناسبة، فماء النهر قد غس

 شهر رمضان يرى الإنسان أنّ حالته تغيّرت كثيراً.

يقول المرحوم العلامة: عليكم أن تحافظوا على شهر 

رمضان بعد انتهائه! لا أن تتصرفوا على أنّه عندما ينتهي 
شهر رمضان فقد انتهى كلّ شيء، لا! بل عليكم أن 

عكم، أبقوها تحافظوا على حالة شهر رمضان وتبقوها م
معكم وأبقوا أنفسكم في هذه الأجواء، ولا تدعوا تلك 

الحالة التي حصلت لأنفسكم ودخلت قلوبكم تفرّ منكم 

https://madrasatalwahy.org/


  25 
 

سريعاً وتخرج من قلوبكم على عجل، بل اتركوها تبقى 

 وتستمرّ.

مثلًا بالنسبة إلى يوم عرفة والذين هم في عرفات، 
درك حيث ورد عندنا أنّ رحمة الله تعالى تشمل من ي

عرفات في يوم عرفة بحيث يصير كمن قد خرج من بطن 

ارحلوا "أمّه، حيث قال رسول الله للذين كانوا هناك: 
، اتجهوا نحو المشعر؛ فإنّ الله قد غفر لكم "رحمكم الله

ورحمكم وصرتم كمن خرج من بطن أمّه، يعني أنّكم 

عندما تنتقلون يكون الأمر قد انتهى، لا تنظروا وراء 
ل انظروا أمامكم وما الذي ستفعلونه؛ فقد ظهركم، ب

صرتم كالذي خرج من بطن أمّه وعليكم أن تمشوا كذلك 

 نحو المشعر.

وكذا الذين يدركون زيارة سيّد الشهداء عليه السلام 
ليلة عرفة أو من يزوره في ليلة الجمعة، وأمثال ذلك، وكذا 

الأمر في زيارات الأئمة عليهم السلام، وكذا في المواقف 
 المختلفة ]التي تنزل فيها الرحمة[.

https://madrasatalwahy.org/


  26 
 

لماذا يحصل ذلك؟ لأنّ الإنسان عندما يدرك الموقف 

فإنّ حاله يتغيّر دفعةً واحدةً ويعود، فإن الأمر قد انتهى، 

يأتي ويمحو جميع الماضي، لقد محى  "خير الساترين"فإنّ 
كلّ شيء وأعدم كلّ شيء، وتنتهي المسألة، فلا معنى 
حينئذٍ لأن ينظر ماذا صدر منه! تلك الكدورة التي كانت 

معه بسبب الذنب الذي فعله، إنّما تبقى ما دام الذنب معك 
وتبقى ما دام مع نفسك، ولا يدعك؛ فهو معك أثناء 
صلاتك وأثناء قراءة القرآن، وأثناء سيرك وذهابك؛ وأما 

الآن فبعد أن توسّلت بسيّد الشهداء وذهبت للزيارة، 
لزيارة الإمام عليه السلام أيّ إمام من الأئمّة.. بعد أن 
أتيت وتغيّرت حالتك، وصار مشهوداً لديك حضور 

الولاية في قلبك ]فإنّ الكدورة قد ذهبت[؛ إذ كيف يمكن 

أن تحضر الولاية وتبقى الكدورة موجودة أيضاً؟! إنّهما لا 
يجتمعان معاً! عندما تحضر تلك الولاية في نفسك فمعناه 

 أنّ ذنوبك قد ذهبت.

https://madrasatalwahy.org/


  27 
 

يوماً: تشَّف  قال المرحوم العلامة رضوان الله عليه

الإمام سيد الشهداء عليه السلام ذات مرة بالذهاب إلى 

 مكّة للحج...
ذات مرّة كنت أتحدّث مع السيّد العلّامة رضوان الله 
عليه، وقلت أثناء حديثي: لقد شّرف سيّد الشهداء أو أمير 

المؤمنين مكّة بالذهاب إليها، فقال لي: بل قل: تشَّف 
هذا الأمر عجيباً بالنسبة إلّي! بالذهاب إلى مكّة! وكان 

فموقعيّة الإمام أعلى ]من كلّ تلك البقاع[، حيث ورد 

عندنا أنّ مكّة وعرفات وغيرها إنّما هي لمعرفة الإمام، 
وزمزم والصفا والمشعر.. كلّها للوصول إلى الولاية! 

مَا أُمِرَ النَّاسُ أَنْ يَأْتُوا  والإمام الباقر عليه السلام يقول: إنَِّ

ذِهِ الأحَْجَارَ فَيَطُوفُوا بِهَا، ثُمَّ يَأْتُونَا فَيُعْلِمُونَا وَلايَتَهُمْ هَ 

، جميع هذه الأمور إنّما هي لأجل الولاية، والإمام 1لَناَ...
عليه السلام هو قلب عالم الإمكان. وقد التفت المرحوم 

العلامة إلى الشبهة التي حصلت لي، وإن لم أطرح عليه 

                            
 .392، ص ۱الكافي، ج    1
 

https://madrasatalwahy.org/


  28 
 

نّ نفس الإمام يذهب إلى هناك لإدراك السؤال؛ فقال: إ

التوحيد، غاية الأمر كلّ شخص بحسب حاله؛ فنحن 

بحسب حالنا، وهو بحسب حاله، وهو وإن كان وليّاً 
وموجودًا في كلّ مكانٍ؛ لكنّ هذا الولّي يذهب إلى هناك 
للحصول على التوحيد العالي والمرتبة العالية من 

 المقامات العالية التوحيد. وبعبارة أخرى: من يكون في
لا يأتي إلى المقام الأدنى ويجعل نفسه في المرتبة الأقل! هل 
التفتم؟ وهذه نكتة مهمّة! وهي كيف أنّ الإمام مع كونه 

حائزاً على هذا المقام والمرتبة لكن يجب ـ من ناحية 
 الكلام والخطاب ـ أن تحفظ هذه المسألة وتراعى.

وعلى كل حال، ]تشَّف الإمام سيد الشهداء عليه 

السلام ذات مرة بالذهاب إلى مكّة للحج[، وكان الإمام 

يطوف بالبيت وكان معه أفراد آخرون، وكان هناك عبد 
أسود يطوف أيضاً، فشاهد هذا العبد امرأةً قد بدت يدها 

من تحت لباس الإحرام، فانجذب لهذا المنظر ووضع يده 
فالتصقت يده بها وتيبّست وبقيت كذلك! على عضُدها، 

وطبيعي أنّ هذا المشهد قبيح، فأتوا به وأخذوه جانباً، 

https://madrasatalwahy.org/


  29 
 

وقالوا ماذا نفعل به؟ فقيل: لا ذنب لهذه المرأة، وهذا هو 

المذنب؛ لأنّه تعرّض لها ووضع يده عليها، فهو المتجاوز 

ولا بد أن نقطع يده! فقال هذا المسكين: لقد أخطأت 
ن قطع يدي! وكان الإمام مشتغلًا وهؤلاء يريدو

بالطواف، فأتوا إليه ونقلوا له ما جرى، وقالوا: إنّ المفتي 

جالس هناك وبيده السكين ـ وما أكثرهم في هذه المواقع 
 ـ والحاصل أنّهم أرادوا أن يقطعوا يده! فأتى الإمام

ودعا بدعاء ثمّ مسح بيده على يد ذلك الشاب، 

دّ المرأة، فقال له الإمام: فاانفتحت وانفصلت يده عن ي
اذهب في حال سبيلك! فقالوا له ـ والمسألة المهمة هنا ـ 
لماذا يذهب؟! فقد أذنب وأخطأ، وينبغي أن نقيم عليه 

الحدّ، فقال الإمام: كلّا، بل أتت رحمة الله وأنهت المسألة، 

 اذهب! ولكن راقب بصرك.
ثم قال المرحوم العلامة: عندما يأتي الإمام ويضع 

يده فإنّه يمحو الباطل كلّه؛ وعندما يذهب أصل الذنب 
وأصل الخطأ والكدورة .. عندما يذهب الأصل لا يبقى 

مجالٌ للعقاب، ولا يبقى جلدٌ ولا حدّ؛ لأنّ أصل المسألة 

https://madrasatalwahy.org/


  30 
 

قد محيت، لقد انتزعت الكدورة من النفس. وهذا المقام 

 أيُ مقام هو؟ هذا هو مقام خير الساترين.

ب أخرى أيضاً، وهي تقع في درجة طبعاً هناك مطال
أعلى من هذه بحسب ما أتخيّل وأتصوّر. إن شاء الله إذا 

 وفقنا الله نتركها لفرصة أخرى.

  

 اللهم صل على محمد وآل محمد

https://madrasatalwahy.org/

	منهج الأولياء في كيفية التعامل مع الذنوب
	ما هي حقيقة المحاسبة والاستغفار؟
	أخطر الذنوب: الاستكبار أمام الحقّ، و مواجهة أولياء الله
	الاستكبار أمام الأولياء ومواجهة الحقّ تؤدّي إلى حصول التشكيك في أصل المنهج
	مقام ستّارية الله له مراتب متعدّدة
	ما هي مرتبة "خير الساترين"؟

