
 
 

 

  

 هو العليم

  

 تجليّ الله في أوليائه

  

المحاضرة الحادية  -هـ ق  ۱٤٣۸سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

 عشرة

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيدّ محمدّ محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ بالله من الشيطان الرجيم

 بسِمِْ الله الرَّحمنَِ الرَّحيِمِِ 

 وصَلََّى الله علَىَ سيَِّدنِاَ ونَبَيِنِّاَ أبَيِ القاَسمِِ محُمََّد  

 وعََلىَ آلهِِ الطيَِّبيِنَ الطاَهرِيِنَ 

 واَللعَنْةَُ علَىَ أعَدْاَئهِمِ أجَمعَيِنَ 

  

  

ولو خفت تعجيل العقوبة لاجتنبته لا لأنّك أهون »
طّلعين، بل لأنّك يا رب خير الناظرين وأخفّ الم

 « الساترين وأحكم الحاكمين وأكرم الأكرمين

لو كنت أخشى أن لي تعجّل العقوبة يا ربّ لكنت 
اجتنبت الذنب والمعصية، وهذه الحالة عندي ليست 

لأنّك غير ناظر إلّي، ولا لأنك غير مطّلع على أعمالي 

ا ولم يص ل إلى وأفعالي، ولا لأنّ اطّلاعك علّي يسير جدًّ
مرتبة يمنعني من ارتكاب الذنب. لا، ليس الأمر كذلك، 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

بل هو لأنّك لست فقط أفضل ناظر، ولديك أعلى مرتبة 

، فاطلاعك  من الاطلاع بالعلم الحضوري وبالعلم العِليي

، وعلمك بأعمالي وتصّرفاتي علم حضوريّ ـ لا  اطلاع عِليي
إلا بعد حصولّي بحيث لا يحصل اطلاع العالِم على المعلوم 

توسّط الوسائط والأدوات ـ بل لأنّك أفضل ساتر 

لعيوبنا، فلهذا السبب ]ارتكبتُ المعصية[، فعندما أرى 
بأنّك تستر الذنب، تحصل لديّ الجرأة على ارتكاب 

 المعصية وعلى صدور الخطأ منيّ! 

ولأنّك أحكم الحاكمين؛ فأنت في مقام المحاسبة على 
كم وقاضٍ ومحاسب؛ أعمال عبادك وأفعالهم أفضل حا

 تضع كلّ عمل في موضعه، لا أعلى ولا أسفل.

والصفة الثالثة هي لأنّك أكرم الأكرمين، فأنت 

بالإضافة إلى أنّك خير ساتر وأفضل محاسب، وليس لديّ 
أي قلق أو خوف من الجور في حسابك؛ لأنّّ أعلم بأنّ 

حسابي عليك، ولستَ كالقاضي الذي يتصّرف بملف 
القضيّة ]ويغيّر فيه[ فيأخذ منه بعض الملفّات ويضيف 

مثل هذه الأمور غير موجودة أخرى من عنده.. لا! ف

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

عندك، بل إنّ حسابك اللّائق وحُكمك الحسن هو الذي 

سيحكم علّي ويحاسبني، فبالإضافة إلى ذلك فأنت أكرم 

الأكرمين؛ يعني في مقام الكرم وفي مقام عظمتك التي 
تُعامل بها عبادك، لديك مرتبة لا يمكن تصوّرها أبداً، ولا 

 يُدركها التصوّر!

 اللـه في أوليائه ولوازمهصفاء تجليّ 

أحياناً نرى آثار كرم الله في أوليائه، واقعاً عندما يريد 

الإنسان أن يرى الله، عليه أن ينظر إلى الأولياء ويرى كيف 

يتعاملون في المسائل والأمور الدقيقة، ويرى كيف 
يتعاملون مع الناس، وكيف يلتفتون إلى بعض النقاط 

م؟! وكم لديهم من العظمة؟! الدقيقة، فكم لديهم من الكر
ا من أفعالهم! لماذا  بحيث يقف الإنسان مبهوتاً ومتحيّرً

ا، فلأنّنا  نتحيّر ونُبهت منها؟! لأنّنا بعيدون عنهم جدًّ

ا عن تصّرفات العظماء والأولياء فلذلك نتحيّر  بعيدون جدًّ
من أعمالهم ولا ننسجم معها، فأعمالهم لا تتوافق مع فكرنا 

تنسجم مع معادلاتنا! ولأنّ هؤلاء الأولياء  ومنطقنا، ولا

والعظماء بالإضافة إلى كونهم تجلّياً لله، فهم تجلٍّ لظهور الله 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

وظهور لأسمائه بدون اختلاط وبدون امتزاج بتلوّثات 

عالم الكثرة! وبدون اختلاط بتجاذبات ومعاملات عالم 

الكثرة، فتأتي الحقائق إلى أنفسهم وتخرج على لسانهم وعبر 
قلمهم وعبر آرائهم ] دون تغيّر[. أما نحن فلا، بل عندما 
تريد العلم الإلهيّ أن يظهر فينا، فما إن يقارب الخروج 

أوووه ماذا يحلّ به؟! يكون على حال ويخرج مناّ على حال 
أخرى! مثل الماء الذي يخرج من النبع، تنظر إليه النظرة 

دو صورة الأولى فتتعجّب: يا له من ماءٍ زلال! بحيث تب

الإنسان فيه، كم هو ماء صافٍ وزلال! بحيث يرى الحصى 
داخل الماء من خلاله، ويتمكن من عدّها وإحصائها، 
وبعد أن يبتعد كيلومتراً واحدًا عنه يرى أنّ هذا الماء الذي 

كان صافياً صار شيئاً آخر! فماذا جرى على هذا الماء في 

ى خرج بهذا الطريق من النبع إلى هنا، وبماذا ابتلي حت
الشكل بحيث لم يعد ينفع إلا للمزروعات؟ هذا إذا 

احترمناه، وإلا فيقول بعضهم بأنّ هذا الماء لا ينفع حتى 
للزرع! كيف حصل ذلك؟! فهذا الماء لم يكن كذلك في 

البداية! الماء الذي يُشبّه به الأولياء هو ما يخرج من النبع 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

كما هو في ويبقى هو عينه إلى ما بعد كيلومتر؛ يبقى 

خصوصياته وكيفيّته، لذا بعد كيلومتر يكون مثلما خرج 

من النبع. أو إذا فرضنا الماء الذي يكون في الأنبوب، فالماء 
لا يتّسخ في الأنبوب، بل يبقى كما هو إذا كان الأنبوب 
سالمًا ونظيفاً، فإنّ الماء الذي يخرج منه هو نفس الماء الذي 

الأولياء؛ لأنه لا شوائب لديهم، يدخل فيه. لذا ينبغي اتّباع 
 فخروج الماء عندهم ليس فيه شوائب.

 تكدر مرايا غير الأولياء

أما نحن فكلّنا شوائب، جميعنا كذلك دون مجاملة، 
جميعنا، لكن نسأل الله أن يرفعها عناّ، ونسأل الله أن يأخذ 

بأيدينا، أما نحن فنعرف أنفسنا فلا نخدعها، جميعنا لدينا 
ما نسمع كلمة من الأولياء أو من النبيّ، شوائب! عند

نجعلها تجول في ذهننا قليلًا حتى نجعل لها صبغة فنمزجها 

بشيء آخر، ونضيّقها أو نوسّعها، ففي النهاية نتصّرف بها 
بأي شكلٍ كان! ثم عندما ننقل الموضوع نرى أنّه يختلف 
عمّا ذكره الأولياء، نقول: ماذا قال السيّد؟ ـ وقد جرت 

 ذه الأمور كثيراً في زمان المرحوم العلامة ـ مثل ه

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

 فيقول: قال كذا، يعني رأيي أنّه قال كذا.

يا عزيزي لا أريد أن تقول لي رأيك، بل قل لي نفس 

 عبارة العلامة! 
يقول: أنا أعتقد بهذا وقد فهمت من كلامه ومراده 

 هذا الأمر.

فترى أنّه لا ينسجم مع كلام العلامة، ففي النهاية 
نعرف كلام أبينا، لا أقل نعرف كلامه بهذا الشكل! نحن 

إذ لم نكن بُلَهاء إلى هذا الحدّ بحيث لا نفهم، بل يكفي الحدّ 

الطبيعي والاستعداد العادي حتى يفهم الإنسان ماذا 
هناك! ليس بحاجة إلى أن يكون لديه استعداد ابن سينا 

 حتى يفهم، ويكفيه الفهم الطبيعي. 

م ليس كلام والدنا، ثمّ بحثنا رأينا أنّ هذا الكلا

فوجدنا أنّه لا ربط له به أساساً، بل قال أمراً آخر تماماً. 
وأحياناً كناّ نسأله عن بعض الأمور فيجيب: لم أقلها. بل 

إنّ نفس المرحوم العلامة قال: يا سيد محمّد محسن! قد 
أقول شيئاً في مشهد، فينتقل إلى قم بشكل معاكس! يعني 

ك وذاك يقول للآخر، وهذا يزيد شيئاً وذاك هذا يقول لذا

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

ينقص شيئاً، ويوجّه الكلام يميناً وشمالاً، بحيث تصل 

المسائل وتُطرح في مكان آخر بشكل آخر تماماً. فهل 

 يمكن والحال هذه أن يثق الإنسان بأحد؟! 

 عدم حجيةّ خبر الواحد في الاعتقادياّت

وهنا يمكن أن يُطرح مبحث أصولي من الناحية 
الفنيّة، وهذا الطّرح والمبنى الأصولي والذي يعتقد به 
كثير من العظماء ومن جملتهم العلّامة الطباطبائي رضوان 

الله عليه، وهو أنّه لا حجيّة لخبر الواحد في المسائل 

الاعتقاديّة، فالمسائل الاعتقادية والعقائد والأصول تعدّ 
ناقل ونقل من مبانّ التكاليف، ومبادئ الأحكام، فإذا أتى 

خبراً عن الإمام... فلو سمعت من الإمام أمراً بنفسك فلا 
إشكال؛ إذ أنت سمعت من الإمام مباشرة، ولا حاجة لأن 

يكرّر الإمام المسألة، بل يكفي أن يقولها مرّة واحدة 

وينتهي الأمر. لكن أحياناً لا يكون الأمر كذلك، بل 
لكنهّ في تسمع خبراً من زرارة، وهو أفضل راوٍ فليكن، 

النهاية بشٌر، والإنسان لديه أذن، وأذنه فيها غشاء الطّبلة، 

وفيها عظيمات، ومطرقة وسندان، وألف أمر آخر حتى 

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

يدخل الكلام، وبعد ذلك كيف يدركه؟ ثم كيف ينقله؟ 

ا! فكيف يمكن له  وغير ذلك من الأمور المعقّدة جدًّ

رتكز ]القبول بخبر الواحد[ في مسألة مهمّة كهذه والتي ي
عليها اعتقاد الإنسان، وعلى أساس هذا الاعتقاد يتعيّن 
تكليفه. فكيف يمكن للإنسان أن يتمسّك بخبر الواحد 

ويجعله الملاك في ذلك؟! وقد جرّبنا ذلك بأنفسنا، لقد 
جرّبنا صحّة هذه المسألة بأنفسنا، وهي أنّه لا يمكن 
 الوثوق بخبر الواحد والاعتماد عليه! نعم جرّبنا ذلك،

 جرّبنا ذلك في موارد عديدة، وفي مسائل مختلفة.
نعم، لا إشكال بالعمل بالأخبار الموثوقة في 
الأحكام ضمن شروط وقرائن، فإذا كان الخبر موثوقاً 

فللإنسان التمسّك به، وأما في المسائل الاعتقاديّة 

والأساسيّة والأصوليّة فلا يمكن ذلك أبداً أبداً! فليس 
 بخبر الواحد، نعم. فيها قابليّة العمل

 ضرورة التمسّك بأولياء اللـه والوظيفة في حال عدم توفّرهم

فلهذا السبب ينبغي على الإنسان أن يجعل سلوك 

الأولياء أسوة له، لماذا؟ لأنّ عمل الأولياء لا يمتزج 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

بالحوادث ولا يمتزج بالظّواهر الماديّة وعالم الشهوات، 

فسانيّة، ولا يختلط بها. ولا يمتزج بعالم الهوى والميول الن

 بل يأتون بالواقع كما هو، ويقولونه كما هو. 
وإذا لم يوفّق الإنسان للوصول إلى الأولياء، فعليه أن 
يبحث عن واسطةٍ ثقةٍ في نقل أقوال الأولياء! فالأولياء 

غير متوفّرين في كلّ حين؛ مثل هذا الوقت، من هو ولّي الله 
ي كان موجودًا وكناّ نعرفه في هذا الوقت؟! لا نعلم. والذ

قد ارتحل عن الدنيا، والآن لا نعرف أحداً فجميعنا سواء، 

فنحن رأينا ذاك العظيم وسمعنا حديثه وجلسنا بعض 
الشيء في مجالسه، وكناّ من أولئك الذين كانوا ورأوا، ففي 
النهاية نعرف بأنّ هؤلاء ]الأولياء[ يختلفون عناّ، 

هنا ينبغي على الإنسان أن وحسابهم مختلف كذلك، نعم، ف

: لديه حافظة جيّدة أولاً يبحث عن صديق ورفيق يكون 
فلا ينسى، ويكون السّهو والخطأ والنسّيان أقلّ في كلامه، 

لا أن يكون بدون ذلك، فتلك صفة المعصوم.. لا، 
فجميعنا لدينا ذلك، فيبحث عن الأقل ]خطأ ونسيانًا 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

اوي في السند؛ وسهوًا[ وهذه من مرجّحات الرواية والر

 وهي أن يكون خطأه وسهوه ونسيانه أقل ]من الآخرين[. 

: أن تكون خصائصه ومسائله النفسانيّة أقلّ وثانياً 
ا. وعلينا أن نبحث عن هكذا  مشاكلَ، وهذه مهمّة جدًّ
إنسان بحيث لا يأتي ويخلط أهواءه بما يقوله؛ بأن يقول: 

ه ليس رأي المرحوم العلامة هو كذا، والحال أنّ رأي
كذلك! وأنا شخصيًّا سمعت بنفسي أكثر من مرّة من 
المرحوم العلامة في حياته بأنّه قال: الطلاب الذين هم في 

مشهد إذا أرادوا استمرار دراستهم وتحصيلهم، 
والاستمرار في التقدّم في مراتبهم العلميّة، ورأوا مكاناً 
أفضل لهم ـ سواء في قم أو في أيّ مكان آخر ـ فعليهم 

لذهاب إليه بدون الرجوع إلّي وأخذ إجازتي! وقد سمعت ا

ذلك أكثر من مرّة، وأنا أشهد الله أنّه قال هذا الأمر لي؛ 
ولكن بعد وفاة المرحوم العلامة سمعنا بأنّه نقل عنه أنّه 

قال: على الطلاب الذين يريدون الانتقال من مشهد أن 
وفقًا يأتوا إلّي لأرى إلى أيّ مكان عليهم أن ينتقلوا 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

لمصلحتهم!! يا للعجب!! يا عزيزي، لقد قال هذا الكلام 

 لي مراراً!! فكيف يحصل ذلك؟! هل التفتم؟! 

هذه إحدى الموارد، ولن أوضّح أكثر من ذلك، هذه  
إحداها إذ طُرحت خلافًا لرأيه الصّريح وخلافًا لما نتوقّعه 
منه، يعني حتى لو لم يكن قد قال ذلك لنا، لكان هذا الأمر 

متوقّعاً منه؛ فأنا ابنه وأعرف مزاجه وكيفيّة تعامله مع مثل 
هذه المسائل! فيُمكن للإنسان توقّع ما يصدر ]عن 
الشّخص إثر معاشرته[ وبعد وفاة المرحوم العلامة رأينا 

أنّ المسألة اختلفت فنحن لا نعرف من الذي أشاع هذا 
الأمر، فهناك الكثير من الأشخاص والدّوافع مختلفة! 

قولون[ رأيه كان بأنّ الطلاب لا ينبغي أن يذهبوا إلى ]ي

مكان آخر قبل مجيئهم إلي وأخذ الإجازة؛ إذ قد لا يكون 

في ذهابهم مصلحة لهم! وعلى أساس هذه المسألة 
 حصلت مسائل أخرى وابتنت عليها. 

نحن نعلم بأنّ هذا الكلام خاطيء! كلامٌ خاطيء، 
حسناً؟ وبعد ذلك طُرحت مسائل وأمور مختلفة في هذا 

المجال. وكما قلت لقد جرّبنا هذه المسألة، وخلصنا إلى 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

أنّه ينبغي التدقيق في مثل هذه المسائل؛ فينبغي أن لا 

يسمع الإنسان أيّ شيء، وأن لا يقبل من أيّ إنسان، ولا 

لأثر مباشرة ويعكس مسيره بناءً على أيّ أمر يُنقل يرتّب ا
له؛ فقد يكون لا أصل له أساسًا! لا أصل له ولا فرع ولا 
شيء.. لا شيء ! والآن الأمر كذلك، يعني الآن أيضًا 

تحصل معنا أمور مشابهة، إذ يأتي بعض الأفراد فينقلون 
 أمرًا عناّ، وبعد ذلك يبلغني سؤال: 

 فلانّ في المسألة الفلانيّة؟ هل أفتيت بالحُكم ال-

 أصلًا هل يُمكن أن يكون هذا رأيي؟!! -
 فيقول: لقد نُقل ذلك عنك! -
كيف يُمكن أن تصدر منيّ هذه الفتوى؟! وهل -

ذلك ممكنٌ أصلًا؟! ألا ينبغي على الإنسان أن يدقّق أكثر 

في الأمور؟! ألا ينبغي عليه ذلك؟ فذاك الذي نقل المسألة 
يكن متعمّداً في ذلك إن شاء الله! لكن بشكل مختلف لم 

 ينبغي على الإنسان أن يعرف عواقب الأمور التي ينقلها. 

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

 عدم ضرورة إجابة الفقيه البصير على بعض المسائل

وهناك الكثير من المسائل التي لا آتي على ذكرها، 
مثلًا يأتي سائل ويسألني عن حُكم وتكليف فلا أجيب 

 بشيء! 

 في الأمر الفلانّ؟! سيّدنا ماذا أفعل -

 الأمر إليكم.  -
 نريد أن نعرف رأيكم. -

 الأمر إليكم!-

 سيّدنا ماذا نفعل في هذه المسألة؟-
الأمر إليكم. ولو سألتمونّ عن هذه المسألة إلى  -

العام القادم سيكون جوابي: الأمر إليكم! فاسأل. فإذا 
وكان لديك ذكاء « الأمر إليكم»قلتُ لك مرّة واحدة: 

وفطنة وقدرة على فهم كلامي، فافهم! وإذا لم تصل إلى هذه 

الدّرجة من الفطنة فجوابك هو هذا: الأمر إليكم! لماذا؟ 
نّ الجواب على هذه المسألة يحمل آلاف التّبعات، فإن لأ

قلت: نعم، فسيترتّب عليه تبعات! وإن قلت: لا، 

فسيترتّب عليه تبعات أخرى! والفقيه لا ينبغي أن يجيب 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

على كلّ مسألة يُسأل عنها، كلا، المسألة ليست كذلك، بل 

 كلّ شيء له حسابٌ خاص!

تفتاء الميرزا الشيرازي قصةّ قتل المرحوم الجنابذي ومحاولة اس

 فيها

الآن تذكّرت هذه المسألة، في زمان المرحوم 
« گناباد»الآخوند الميرزا الشيرازي، عندما أثيرت مسألة 

، الذي 1والمرحوم الآخوند الملا سلطان محمد گنابادى
كان من العظماء ومن العرفاء العظام، وله مقام وقدر رفيع 

ا؛ حيث كان هناك گناباد وكان لديه محفل ومجلس يأتي  جدَّ

إليه الناس ويستفيدون منه، وبطبيعة الحال كان هناك 
بعض المخالفين له والمعارضين للعرفان، مثل بعض 
المعمّمين الذين عادةً لا يصدر منهم غير الفتنة وأمثالها! 

والحاصل أنّه بعد مضايقته وأذيّته، ذهب بعضهم إلى 
لزمان، فقد كانت سامرّاء، حيث كانت المرجعيّة في ذلك ا

المرجعيّة العامّة للمرحوم الميرزا حسن الشيرازي في 

                            
 صاحب تفسير بيان السعادة ويسمى بالعربية الجنابذي. )المترجم(   1

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

سامرّاء، وكان المرحوم الميرزا حسن رجلًا ذكيًّا، بل كان 

حادّ الذّكاء وكان رجلًا فَطنِاً وكان من أهل المعنى 

والباطن وكان لديه نصيب من ذلك، وكان لديه أحوال 
علاقته ومسائل، وكان من أهل البصيرة، وكان في 

بالمجتمع وبالناس يرجع إلى أمور أخرى ]غير ظاهريّة[ 

وكان لديه أحوال خاصّة به، والحاصل أنّه كان إنساناً 
عظيمًا جداً، هذا بالنسبة إلى المرحوم الميرزا حسن. وكذا 
ا،  الميرزا محمد تقي الميرزا الأصغر كان رجلًا عظيمًا جدًّ

نّه كان رجلًا بلا وقد قال عنه المرحوم العلامة مراراً بأ
هوىً نفسانّّ، نعم المرحوم الميرزا محمد تقي الشيرازي، 
وكان يلقّب بالميرزا الأصغر أو الميرزا الثانّ، وكان 

المرحوم الميرزا محمد تقي في كربلاء، بينما كان المرحوم 

 الميرزا حسن في سامرّاء.
الحاصل أنّهم أرادوا أن يؤذوه ]الجنابذي[ فجاؤوا إلى 

اء لأخذ الإجازة في القضاء على المرحوم سلطان سامرّ 
محمد ومحو أثره، فأتوا إلى منزله ]الميرزا حسن[ وقالوا 

للخادم: نحن جماعة أتينا من جنابذ لنقابله، فأجابهم بأنّه 

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

لا يمكنه الآن، فقالوا سلّمه هذه الرسالة، فأخذ الخادم 

الرسالة وسلّمها إلى المرحوم الميرزا حسن، فنظر في 

لرسالة ثم وضعها تحت الفراش الجالس عليه وعاد ا
لمواصلة أعماله! مضت خمس دقائق، وعشر دقائق، 
ونصف ساعة، وساعة! وهم ينتظرونه في الخارج لمدّة 

ساعة، فقالوا: كم تحتاج هذه الرسالة حتى يجيب عليها! 
فجاءه الخادم وسأله: يقول الرجال لماذا لا تجيبهم على 

لهم لا جواب على هذه الرسالة! هذا رسالتهم؟! فقال: قل 

ولكن بصورة مختلفة. هذه  "الأمر إليكم"هو قولنا 
الرسالة لا جواب لها! فماذا يجيبهم في هذه الحالة؟! هل 
يقول لهم أنا لا أقول كذا.. فسوف يعترض عليه جماعة، أو 

 لا قدّر الله ـ نعوذ بالله نعوذ بالله ـ يصدر فتوى بجواز... 

يخ فضل اللـه النوري ولعنه على المنابر وتوبة قصّة قتل الش

 أحد الخطباء عن لعنه 

ألم يفعلوا ذلك في قضيّة الحركة الدستوريّة 

والمشروطة؟! فمن الذي أصدر فتوى قتل الشيخ فضل 

الله النوري؟! المطّلعون على تلك الأحداث يعلمون من 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

أولئك الذين أصدروا الفتوى! فهل كان ذلك صحيحاً؟! 

 عالم ويصدر فتوى بقتل الشيخ فضل الله النوري؟! أن يأتي

رحمة الله على المرحوم... فقد كان لدينا صديق سابق في 
زمان المرحوم العلامة، وهو الخطاط الهمدانّ المرحوم 
السيد همايونّ، لا بدّ أن بعض الرفقاء كانوا قد رأوه سابقًا، 

كان في ذلك الزمان السابق، كان خطّاطًا من أصدقاء 
ا، حيث كان  المرحوم العلامة، وكان رجلًا جيّدًا جدًّ
مستقيمًا في عمله وتصّرفه.. نقل للمرحوم العلامة هذه 

القصّة، وهي أنّ المرحوم الأنصاري رضوان الله عليه 
قال بأنّ أحد السادة، وكان قد ذكر اسمه كما ذكر ذاك 
الرجل اسمه؛ لكننّي نسيته، كان ذلك السيد من المعمّمين 

الخطباء المعروفين في همدان، أو في طهران، ظاهراً  ومن

كان في طهران، كان من الخطباء المعروفين في طهران، 
وكان سيّداً من السّادة، فكان في كلّ محاضرة يلقيها يلعن 

الشيخ فضل الله ـ حيث كان من أنصار الحركة 
الدستوريّة، وكان مع المرحوم الشيخ فضل الله النوري 

اً من أنصار الحركة الدستوريّة ثم تراجع الذي كان أيض

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

بعد أن التفت إلى حقيقة المسألة، والذين قتلوه هم أنصار 

الحركة الدستوريّة ـ كان يلعن المرحوم الشيخ فضل الله 

النوري على المنبر! وكانت هذه عادته، يقول المرحوم 
الشيخ الأنصاري: رأى هذا الرجل في منامه يوماً بأنّ 

امت، والنبيّ واقف والناس يأتون إليه القيامة قد ق

ويسلّمونه رسالة، فيأمرهم النبيّ بالذهاب إلى هذا الاتجاه 
أو ذاك، بعد أن ينظر في رسالة أعمالهم، فجاء هذا الرجل 
ووقف إلى جانب النبيّ وصحيفته في يده، يريد أن يعطيها 

لجدّه ليحدّد له مسيره، نظر فإذا برجلٍ يقف إلى جانب 
والنبيّ ينظر إليه باحترام وتعظيم، نظر جيّدًا فإذا به النبيّ، 

الشيخ فضل الله النوري، يقف إلى جانب النبيّ والنبيّ 

يعامله باحترام وتعظيم ويتحدّث معه، فلمّا أراد أن يعطي 

صحيفته إلى النبيّ، نظر الشيخ فضل الله النوري إلى النبيّ 
 ذا. وقال له: يا رسول الله أنا أشكو إليك ابنك ه

 قال النبيّ: وما هي شكواك؟  

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

قال: إنّه يلعنني في كلّ يوم على المنبر، فأنا واحد من 

الذين يلعنهم، فهو يلعن الذين تسبّبوا في هذه الأحداث 

 لا سيّما الشيخ فضل الله.
فقال النبيّ: ما دام الأمر كذلك فقد أخرجناه من 

 بنوّتنا.

السيّد الواعظ من فلمّا قال النبيّ هذا الكلام أفاق هذا  
نومه، وأخذ يلطم على رأسه ويقول: يا لتعاستي، لقد 
خسرت الدنيا والآخرة، وانتهى أمر حياته وصار يقضي 

 وقته بالبكاء والنحيب أن ما هذا الخطأ الذي كنت أرتكبه! 
لم يكن هذا المسكين يعلم حقيقة الأمر، ولم يكن 

سيّدة معاندًا، والخلاصة وبعد ذلك يقرّر أن يزور ال

المعصومة في كلّ أسبوع مرّة في يوم الجمعة، ويزور قبر 

المرحوم الحاج الشيخ فضل الله ـ والذي يقع في صحن 
السيدة المعصومة الكبير الذي في وسطه حوض ماء، 

ويقع قبره على يسار الداخل إلى الحرم من جهة المدرسة 
 ـفيزوره ويزوره  ويزوره الفيضيّة في الغرفة الثانية أو الثالثة 

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

حتّى يشفع له ويُعيده ]رسول الله ابناً له[ وكأنّه ألهم أن 

 يقوم بذلك. 

والحاصل أنّه بدأ بالمجيء والزيارة. يقول المرحوم 
الأنصاري: جاء إلى قم أربعين مرّة في أيام الجمعة وجلس 
قرب قبره في كلّ مرّة ساعة يقرأ القرآن والفاتحة يريد منه 

وبعد المرّة الأربعين رأى النبيّ  أن يشفع له ويصلح الأمر.
ليلةً في منامه وتكرّر ذلك المشهد نفسه، فقال المرحوم 
الحاج الشيخ فضل الله: يا رسول الله لم تعد لديّ شكوى 

 على ابنكم هذا فاقبلوه من جديد ابناً لكم.
ا، قبلنا شفاعتك وقبلناه من جديد  قال النبيّ: جيّد جدًّ

 ابنًا لنا. 

دقيق حساب هذه الأمور! فهناك انظروا كم هو 

حساب ودقّة، ولا يكفي أن تكون ابناً للنبيّ، بل هناك 
حساب وتدقيق، ولا بدّ أن تكون الأمور في مواضعها، 

صحيح؟! ماذا صنع أتباع المشروطة هذه؟ إنّهم من 
 أصدروا فتوى القتل. 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

 حكمة موقف الميرزا الشيرازي في قضيةّ الجنابذي

المرحوم الميرزا حسن ذهبوا إلى ثمّ ولمّا يئسوا من 
الآخرين وحصلوا على فتوى قتله ]المرحوم الجنابذي[ 
منهم، ثمّ قاموا بقتله في منتصف الليل حين قام لصلاة 

الليل، فهاجمه رجلان أو ثلاثة من الذين كانوا قد جاؤوا 

وكمنوا له في منزله، وكان يمرّ في منزله نهر ، فقاموا بخنقه 
في النهر، فلمّا أفاق الناس في الصباح بمنديل ورموا به 

جاؤوا ووجدوه ملقى، ثمّ وأثناء تغسيله تنبّهوا إلى آثار 

الخنق على رقبته. وقد مات كلّ واحد من هؤلاء بنحو 
مُفجع، حتّى غدوا مضربًا للمثل واشتهر أمرهم، فقد 

أصيب هؤلاء الذين أقدموا على قتله بشقاء عجيب، وابتلي 
راض غريبة وماتوا على إثرها. فهل كلّ واحد منهم بأم

الأمر بهذه البساطة لتأتوا وتحصلوا على فتوى وتقتلوا 

أولياء الله؟! بهذه السهولة؟ كيف يكون ذلك؟! فهل 
اتضح الأمر؟ لا يمكن للإنسان أن يقول كلّ ما يخطر على 

 باله وكلّ ما يحلو له، بل عليه أن يتأمّل.

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

الذكاء وواعيًا، فإن  وعلى الفقيه أن يكون ذكيًّا، حادّ  

لم يكن على اتصال بتلك العوالم، فعلى الأقلّ ومن ناحية 

ظاهريّة عليه أن لا يقول كلّ ما يجول في باله، وعليه أن لا 
يطرح أيّ شيء، هناك آلاف المفاسد خلف كلّ كلمة 

 «. لا»أو « نعم»

فقبل عدّة أيّام اتصل بي رجل من طهران وسألني عن 
لآن هناك من يسألني عنها ـ فيقول: سيّدنا قضيّة معيّنة ـ وا

هل نحجّ هذه السنة أم لا؟ خصوصًا النساء، ما هو 

رأيكم؟ وأنا أقول: ليس لي كلام في هذا الموضوع أبدًا، 
والآن أيضًا أكرّر فلا داعي لأن يسألني أحد عن هذا 
الموضوع. ليس لي رأي في هذا الموضوع وكلّ منكم 

 ؟ يعرف تكليفه بنفسه. حسناً

ا،  وأمثال هذه المسائل وهذه القضايا كثيرة جدًّ
ونحن تعلّمنا منها مقدارًا بسيطًا من والدنا، فقط مقدارًا 

يسيًرا منها. ففي أيّ مرتبة كان هؤلاء؟ أين نحن منهم؟! 
ولكن في النهاية لقد تعلّمنا مقدارًا ما في تلك الأوضاع 

 شيء. هل التي كناّ نراها وهو أنّه لا ينبغي أن يُقال كلّ 

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

التفتّم؟ ولا ينبغي أن تضع قدمك في أيّ موضع، ولا 

ينبغي للإنسان أن يزجّ بنفسه في كلّ قضيّة بل اجلس 

جانبًا، استر ذهبك وذهابك ومذهبك، نعم، ففي فترة من 
الزّمان كناّ نقوم ببيان المسائل بشكل أكثر وضوحًا 

م وصراحة ثمّ تحمّلنا عواقب ذلك، فقلنا علينا أن نتكلّ 

بنحو أكثر هدوءًا واتّزانًا، وباحتياط أكبر، صحيح سيّد 
اشكوري؟ أتؤيّدون هذه الطريقة وهذا النهّج؟ ولن 

 يختلف الأمر فلا فرق. 

قيل: ليحترق قلبكَ على شخصٍ يحترق قلبُهُ كثيًرا 
لأجلكَ، وعندما يرى الإنسان أنّ هناك من هم ليسوا في 

زارهم وأحمالهم؟ هذه العوالم فهل يجب عليه أن يحمل أو

فما هو الداعي إلى أن يتكلّم الإنسان بهذا الكلام؟ لا، فهو 

ليس مكلّفًا بذلك، يريد أن يكون ملكيًّا أكثر من الملك 
 ويتدخّل، لا داعي لذلك. 

أيكفي أم نستمرّ بالبيان؟ ]السيد ممازحًا[ الحقيقة أنّّ 
عندما جئت إلى هنا لم أكن أنوي أن أتكلّم؛ لأنّّ كنت 

ا في مكان وكان هناك جلسة طويلة، ثمّ لمّا جئت إلى م دعوًّ

https://madrasatalwahy.org/


  25 
 

هنا كانت طاقتي قد نفدت كليًّا، أردت أن أستريح في 

الطابق العلويّ، ثم قلت لآتي وأجلس مع الرفقاء على 

الأقل، فإن لم تكن محاضرة، فعلى الأقل أراهم ويرونّ، 
 فقال لي السيد مير حسيني ماذا ستفعل؟ 

ظر ماذا أصنع، فجئت وجلست فقلت: لأذهب وأن 

 وفرض الحديث نفسه. 
وتتمّة المسائل والكلام ـ إذا شاء الله وبتوفيقه ـ 

 نتركها للّيالي القادمة.

  

 اللهم صلّ على محمدّ وآل محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	صفاء تجلّي اللـه في أوليائه ولوازمه
	تكدر مرايا غير الأولياء
	عدم حجيّة خبر الواحد في الاعتقاديّات
	ضرورة التمسّك بأولياء اللـه والوظيفة في حال عدم توفّرهم
	عدم ضرورة إجابة الفقيه البصير على بعض المسائل
	قصّة قتل المرحوم الجنابذي ومحاولة استفتاء الميرزا الشيرازي فيها
	قصّة قتل الشيخ فضل اللـه النوري ولعنه على المنابر وتوبة أحد الخطباء عن لعنه
	حكمة موقف الميرزا الشيرازي في قضيّة الجنابذي

