
 
 

 

  

 هو العليم

  

 التدرّج في السير والسلوك

  

 المحاضرة العاشرة -هـ ق  ۱٤٣۸سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيدّ محمدّ محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ باللـه من الشيطان الرجيم

 بسم اللـه الرحمن الرحيم

 الحمد لله ربّ العالمين

 والصلاة والسلام على سيدّنا ونبينّا أبي القاسم محمد

 وعلى آله الطيبين الطاهرين

 واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  

وَلَوْ خِفْتُ تَعْجِيلَ الْعُقُوبَةِ لاجْتَنبَْتُهُ، لا لِِنََّكَ أَهْوَنُ »
نَّكَ يَا رَبِّ خَيُْْ النَّاظرِِينَ وأَخَفُّ الْمُطَّلِعِيَن، بَلْ لَِِ 

اترِِينَ وأَحْكَمُ الْْاَكِمِيَن وأَكْرَمُ الِْكَْرَمِين  .«السَّ
يقول الإمام السجّاد عليه السلام: يا إلهي، أنا لا 
أخاف من تعجيل عقوبتك، وأن تُسّرع جزائي بحيث ما 

إن أرتكب معصيةً حتّى تعاقبني عليها مباشرة، لا، فأنا لا 
خوفي ليس ناشئًا من أنّك غيْ  أخاف من ذلك! وعدم

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

مطّلع على أعمالي وغيْ عالم بتصّرفاتي؛ لا، ليس بسبب 

ذلك! فأنت أقرب إلّي من جميع الناس، بل ومن حبل 

الوريد، ومن نفسي؛ فأنت أقرب إلّي من نفسي؛ لِنّك أنت 
 مبدأ وعلّة نشِأتي، وأنا معلول ومخلوق لك.

، وليس اطّلاعًا علميًّا  ٌّ فاطّلاعك عَلََّ هو اطّلاع عِلَِّ

اكتسابيًّا مبتنيًا على القواعد والِصول؛ لذا فإن اطّلاعك 
أكثر من الاطّلاع العلميّ؛ ولهذا، فإنّ عدم خوفي ليس 
ناشئًا من هذه الجهة )أي أنّك غيْ مطّلع على أعمالي(؛ فإذن 

لك يرجع إلى ما هو السبب في عدم خوفي منك؟ إنّ ذ
معرفتي بأنّك خيْ الساترين، أي أننا لو قارنّاك مع أولئك 
الذين يسترون العيوب لكنت تفوقهم جميعًا، فأنت تمتلك 

نوعًا من الستّاريّة لا يمكن لِيّ أحد آخر أن تكون عنده؛ 

 فهذه هي الستّاريّة التي تمتلكها أنت.
وكذلك في مقام الْكم والقضاء وحساب أعمالي 

فاتي، فإنّك الِحكم؛ أي إنّ حكمك هو عين الواقع وتصّر 
ونفس الْقيقة، ونابع من ذلك المقام المتّصف بهذه 

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

الصفات... وسنتحدّث لاحقًا عن فقرات: )أحكم 

 الْاكمين وأكرم الِكرمين( إذا وفّقنا الله تعالى لذلك.

ستاّرية الله: الغضّ عن السيئّة والنظر إلى الحسنة حتىّ من 

 المشرك 

فقد ذكرنا للرفقاء في  "خيْ الساترين"ا فيما يخصّ وأمّ 
الليالي السابقة أنّ الستر يعني إخفاء العيوب؛ ]في مقابل 

ذكرك "الغيبة والإفشاء[ فعلى ماذا تُطلق الغيبة؟ على: 
؛ أي أن تذكر أخاك أمام الناس، بنحو 1"أخاك بما يَكره

هي غيْ يُؤدّي إلى انزعاجه؛ فهذا هو الذي يُقال له غيبة، و

التهمة والبهتان الذي يعني أن تنسب إليه شيئًا لا حقيقة 
له؛ فعلى الإنسان ألاّ يرضى للآخرين بما لا يرضاه لنفسه، 
وإذا كان لا يُُبّ أن يتحدّث الآخرون بمساوئه، فكذلك 

عليه أن يكون في علاقته مع الآخرين؛ فليس حديثنا هنا 
يقوم الإنسان بفعل، عن البهتان بتاتًا؛ لا! بل عن مسألة أن 

ويصدر منه نقص أو عيب من دون أن يطّلع عليه أحد، 
                            

قلت: يا رسول ورد في حديث رسول الله صلّى الله عليه وآله وسلّم لِبي ذرّ:    1
 .۸٩، ص ۷4بحار الِنوار، ج  الله وما الغيبة؟ قال: ذكرك أخاك بما يكره.

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

فيأتي أحدهم ويُفشي عيبه هذا للآخرين؛ فهذا عمل قبيح، 

والله تعالى يتنزّه عن هكذا أفعال، وهو سبحانه لا يُفشي 

 العيوب للآخرين.
وبشكل عامّ، فإنّ الله تعالى يأخذ بعين الاعتبار تلك 

ي يتّصف بها الناس، وترجع إلى ذاته الصفات الْسنة الت

المقدّسة؛ فقد يكون هناك إنسان غيْ موحّد، لكنهّ يتّصف 
بصفةٍ حسنة؛ نظيْ حاتم الطائي الذي كان سخّيًا لكنهّ لم 
يكن موحّدًا، كما كان هناك العديد من الِفراد الذين 

يتحلّون بصفات حسنة، مع أنّّم لم يكونوا من أهل 
وا مستضعفين، أم لا، لكنهّم كانوا التوحيد، سواءً أكان

يتحلّون بهكذا صفات، ونرى بأنّّم مُدحوا في الْكايات 

 والروايات والِخبار بسبب امتلاكهم لهذه الصفات.

 قانون التغيرّ التدريجي في السير والسلوك

فعلى الإنسان أن يتحرّك في هذا الاتّّاه، ويمشي، 
ت الله تعالى، ويُغيّْ من نفسه؛ لِنّ هذه الصفات هي صفا

ولكي يصل العبد إلى الذات الإلهيّة، عليه أن يتبدّل ويتغيّْ، 

ويُخلّص هذه النفس المتوغّلة في الشهوات والمادّيات 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

والِهواء شيئًا فشيئًا من هذا التوغّل، حتّى يتسنىّ له 

الاستئناس بذلك العالم، العالم المجرّد والمنزّه من 

ل، ليتمكّن بذلك من العيوب والنقائص والشوائب والزل
 الولوج في تلك الِجواء.

آئينه شو وجمال پرى طلعتان طلب *** جارو بزن 

 خانه و پس ميهمان طلب
]يقول: كن مرآةً ثمّ ابحث عن جمال الوجوه 

 الملائكيّة، اكنس بيتك ثمّ ابحث عن الضيف[

إنّ هذا لِصل حقيقيّ وواقعيّ، فمن يُرِد أن يصل في 
 المراتب، فلا يمكنه الْضور إلى العلم والبحث إلى أعلى

قاعة الدرس والانخراط في أجواء التعليم هكذا من غيْ 

مقدّمات تتناسب مع مرتبته؛ بل ينبغي عليه أن يدرس 

الِمور السابقة ويتقنها، أي عليه أن يدرس لمدّة خمسة 
عشر سنة بالتدريج ويطوي مرحلة تلو الِخرى حتى 

إن فعل ذلك فسيكون يُصّل هذه العلوم بشكل تدريجي، ف
بمقدوره حينها أن يشارك في الدرس الفلاني ]الذي هو في 

 مرتبة عُليا كالبحث الخارج في الْوزة[.

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

كنت أتباحث مع الإخوة في مدرسة الفيضيّة أو دار 

الشفاء، الظاهر أنّا دار الشفاء، وكان عندي ثلاثة دروس 

وكنت في الدرس الثالث، وقد كان درس فلسفة حسب 
ر؛ فجاء أحد الطلاب وكان عراقيًا، ولم يكن إيرانيًّا، الظاه

وعندما شرعنا بالدرس قلتُ في نفسي من الواضح من 

نظرات هذا الطالب أنّه سيبدأ بالاعتراض، وقد بدأ 
بالاعتراض فوجدتُ أنّه يتفوّه بمسائل لا طائل منها وكلّما 

 أجبته فكأني لم أجبه، فيعود ويعترض.

 البحث الذي نطرحه الآن هو فقلت له: يا عزيزي إنّ 
 بحث للأسفار، فماذا درست أنت قبل هذا؟ 

فقال: مهما كان ما درستُه، فما شأنك أنت في هذا؛ 

 فأجب عن أسألتي ولا شأن لك فيما كنتُ قد درستُه.

فقلتُ: أطلب العذر منكم فأنا لا أستطيع أن أجيب 
كم على أسئلة طالب إلا إذا كان دارسًا من قبلُ، فأطلب من

 المعذرة، فلذا تفضّلوا.
فاستاء كثيًْا و اغتاظ وقال: ما هذا الكلام؟! ثم قام 

 وذهب.

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

فالْمد لله قد خُتم الِمر على خيْ بسرعةٍ، فعلى الِقل 

لم تصل الِمور إلى حدّ العراك والمصارعة؛ فقد كان ممنّ 

يمكن أن تصدر منهم مثل هذه الِمور، ولكنهّا ختمت 
 على خيْ.

تأتي إلى هنا عليك أن تكون قد درست  يا عزيزي حتى

لثمان سنوات على الِقل؛ فما الذي تتفوّه به؟! هذا غيْ 
 ممكن.

فهو بحضوره هذا لن يستفيد أيّ شيء ]من جهة[، 

وسيسبّب الإزعاج للآخرين ]من جهة أخرى[، لذا من 
يُرِد أن يُضر عليه أن يكون مؤانسًا للحاضرين وفي نفس 
مرتبتهم أو قريبًا منهم، وأجواؤه مقاربة لِجوائهم؛ 

 فعندها يمكنه الْضور. 

عندما يريدون تحويل أحد المعادن إلى معدن آخر 
يستفاد منه فإنّم يقومون بتنقيته شيئًا فشيئًا؛ فيبدؤون 

بغسل الْجر وإزالة التراب والمواد الزائدة منه، ثم 
يأخذون المادّة المستخلصة منه، ثم يذيبونّا، وبعد ذلك 

يبدّلونّا إلى المعدن المراد شيئًا فشيئًا؛ فلابد من فصل 

https://madrasatalwahy.org/


  ٩ 
 

المعدن المستخلص عن غيْه حتى لا يبقى غيْ تلك 

 سبيكة الخالصة.ال

وكذلك الِمر في جميع الِمور والتخصّصات، وكل ما 
هو موجود في هذه الدنيا، فإن الِمور لا تحدث دفعة 
واحدة بل تحتاج إلى زمان وتغييْ حتى تحصل، فحتّى يصيْ 

الشيء شبيهًا بشيء آخر لابدّ من التغيّْ التدريجي، وهذه 
 ريبيّة.المسألة يستفاد منها كثيًْا في العلوم التج

وكذا نفس الإنسان فهي تريد الْركة نحو العالم 

العلويّ، فما هو العالم العلويّ؟! العالم العلويّ هو عالم 
الصفاء، والصدق، والوفاء، والتوحيد، والوحدة، 
والِنس، والمحبّة؛ ولا يوجد هناك صراع، وكذب، 

ونفاق، وخداع، وغش، ودجل؛ هذه الِمور تنتسب إلى 

، فالْمد لله جميع التخصّصات لا يخلوا هذه الدنيا فقط
أصحابها من هذه الِمور، وكلّ واحد منهم أخذ نصيبه من 

هذه الِمور بمقدار ليس بقليل؛ فكلّ الناس على اختلاف 
أصنافهم لا يخلون من هذه الِمور، وبالخصوص 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

المتلبّسين بلباسنا نحن فإنّ نصيبهم أكثر، لذلك علينا 

 أكثر. التفتم؟!نحن أن نلتفت إلى أنفسنا 

فمن يرد الذهاب إلى ذلك العالم ]فعليه أن يشرع 
بالاتّصاف التدريجيّ بصفات أهل ذلك العالم[، هناك من 
يقول: نحن نريد أن نبقى هنا ولا نريد أن نذهب إلى هناك، 

فها نحن نصلَّ صلاتنا ونكذب في اليوم كذبتين، ولا نريد 
يقولون: نحن  أن نقول الصدق، فمن يرانا؟! فهؤلاء هكذا

 أصلًا نريد أن نكذب.!!

 التدرّج في عمليةّ التلوثّ والانحراف

إنّ بعض الناس قد تغيّْت ذاتهم من كثرة كذبهم 

بحيث صاروا يثيْون العجب من سهولة الكذب لديهم، 
فكيف يمكنهم ذلك؟! أو من سهولة الخداع عندهم، أو 

 من سهولة اتّهام الآخرين؛ كيف يمكنهم ذلك؟! 

أنّّم من كثرة كذبهم، وخداعهم، وقلّة حيائهم، فيْى 
صار عدم الْياء وجودًا ثانيًا بالنسبة لهم؛ فذلك الوجود 
الِوّل ذهب جانبًا أي الذي كان يُتوي على الصفاء ـ لو 

 سلّمنا أنّم كانوا يمتلكونه ـ ذهب شيئًا فشيئًا.

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

فعلى سبيل المثال لو نظرتم إلى كأس الماء هذا فهو 

اء صاف ليس فيه أي لون، فلو وضعتُ فيه يُتوي على م

قطرةً واحدة من الْبر لبدأت تلك القطرة بتغييْ لون هذا 
الماء، وبعد مرور مدّة لا ترى وجودًا للقطرة ولكنك ترى 
بأنّ الماء قد تكدّر، فحاله الآن يختلف عن حالته السابقة، 

ولكنه مع ذلك لم يصر داكناً تمامًا، انظروا لقد خرج من 
صفائه التي كان عليها، وهذا خطر كبيْ بالنسبة لنا  حالة

والخطورة هي هذه؛ فلو أضفت له قطرة أخرى تبدأ هذه 

القطرة بالْركة والدوران في الكأس حتى تذوب فيه ولا 
ترى منها شيئًا إلا أثر الكدورة الإضافية التي أضافتها على 
 الإناء، وإن أضفنا له قطرة ثالثة ورابعة وهكذا حتى يصيْ

لون هذا الماء أسود تمامًا بحيث لا يكون هناك أي فرق بينه 

وبين المحبرة ذاتها؛ فهذا الإنسان ينبغي أن يُقرأ عليه 
الفاتحة عندئذٍ، لقد أصبح مثل ذلك الماء تمامًا، فكما أنّ هذا 

الماء صار أسود فقد صار قلب هذا الرجل أسود أيضًا؛ 
، فهو يصل إلى وحينئذٍ لا يعود قادرًا على قول الصدق

درجة لا يستطيع أن يقول الْقّ معها، ولا يستطيع أن 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

يساعد أحدًا من الناس، ولا يستطيع أن ينظر نظرة 

توحيديّة؛ فذاته لا يعود بإمكانّا أن تفعل الخيْ؛ فيصيْ 

الخداع هو نفس ذاته؛ نعم فالإنسان يصل إلى هذا الْد! 
لا يبالي؛ نعم يصل! يصيْ الكذب عين ذاته، فتراه يكذب و

بل لا يتنزّه عن الكذب حتى لو قيل له: يا عزيزي إن 

كذبتَ فسيظهر كذبك هذا يومًا ويُعرف أنّك كاذب. 
 يقول بكلّ صراحة: ليكن ذلك، فلا إشكال فيه.

 وإن قيل له: سيُفتضح خداعك هذا يومًا على الملأ.

 يقول وبكل سهولة: لا إشكال وليكن ذلك.  
يعني أنّه ينحدر شيئًا فشيئًا إلى هذا الْدّ، وإذا وصل 

ُ عََ ﴿إلى هذا الِمر يصيْ ممن يصدق عليه  قُلوُبهِِمْ  خَتَمَ اللَّه
بصْارهِمِْ غِشاوَة سَمْعِهِمْ وَ عََ  وَ عََ 

َ
، يعني أنّه تعالى 1﴾أ

يضع ستارًا على قلوبهم وسمعهم وأبصارهم، وهل يمكن 
واء المستترة أن يرى شيئًا؟! وهل للإنسان في هذه الِج

يمكنه أن يرى الصدق؟! وهل يمكنه أن يرى الْقيقة، وأن 
ُ عََ ﴿يرى الصفاء، وغيْها؟!! أبدًا   قُلوُبهِِمْ وَ عََ  خَتَمَ اللَّه

                            
 .۷سورة البقرة، الآية    1

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

بصْارهِمِْ غِشاوَة سَمْعِهِمْ وَ عََ 
َ
الختم هو الطبع، وهو  ﴾أ

نور عنده، فقد نّاية الِمر؛ حيث لا يبقى هناك أي منفذ لل

صار هذا الماء أسود تمامًا! وفي هذه الْالة يكون الإنسان 
قد انتهى أمره. والسبب في ذلك يرجع إلى عدم الالتفات 
]من جهة[، ولِن هذه المسألة حصلت بالتدريج ]من 

جهة أخرى[، فهذا الماء الذي هو الآن كذلك لم يُصل 
برة كلّها هكذا دفعة واحدة، فإذا فرضنا أنّك أفرغت المح

دفعة واحدة في الماء، فسيختلّ الِمر دفعة، لكن إذا كان 

الْبر يتقاطر قطرة قطرة وقليلًا قليلًا، وإذا كان قلب 
الإنسان يخرب بشكل تدريجي، لا دفعة واحدة.. لذا عندما 
يذنب الإنسان ذنبًا يكون الذنب عظيمًا بالنسبة إليه، 

بال؛ ]يقول[ ما ويكون في ذاك اليوم غيْ مرتاح ومشتّت ال

هذا الذنب الذي فعلتُه! ولكن عندما يتكرّر يكون أسهل 
عليه، وهكذا إلى أن يصل الِمر به إلى أن يذنب الذنب دون 

أن يهتمّ أصلًا. هذا الذي يقال له بأنّه صار مغلقًا؛ وعلى 
هذا الِساس ترى بأنّ فكره سيكون في نفس هذا الطريق، 

ورغبته ستكون في هذا وسليقته تتّجه بنفس هذا النحو، 

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

الاتّاه، وسيصيْ ميله إلى الذنب أكثر من ميله إلى 

الصواب! فعندما يجلس في مجلس يكون فيه الغيبة 

والكذب وأمثالها، يجلس فيه إلى الصباح. أما إذا دخل 
مجلسًا يُذكر فيه روايتان وحديثان، يقول: لقد مللت! 

تّّاه، ويذهب! فهو يميل إلى تلك الجهة، ويُبّ ذاك الا

والِصدقاء الذين يريد أن يختارهم، يختارهم على هذا 
الِساس! وفي المقابل، الِصدقاء الذين يتخلّى عنهم هم 
الِصدقاء الذين يكونون في الطرف المقابل لِولئك تمامًا، 

فلا يستطيع الجمع بينهما، لا يمكنه!! ولا يمكنه أن يتكلّم 
 ..معهم أساسًا! فعندما يتحدّث معهم قليلًا.

يقول المرحوم السيد الْداد رضوان الله عليه عندما 

كان يتحدّث أحدهم في مجلسه عن بعض الِمور العاديّة 

والظاهرية، لا في المعصية، كان يقول: لماذا تصرفون 
أوقاتكم بهذه الِمور، لماذا تضيّعون أوقاتكم بهذه 

الِحاديث؟! يعني لم يكن يتحمّل حتى الكلام العادي، بل 
تحدّث عن التوحيد وعن الله وعن صفات الله، يريد ال

فقط يريد أن يكون في هذا الجانب. لذا عندما يجلس 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

الإنسان في مجالس هؤلاء يشعر بأنّه في عالم آخر وجوّ آخر، 

أما عندما يجلس مع أهل الدنيا، ويكون حديثهم: هذا 

فعل، وذاك سرق، وهذا ارتفع، والآخر هبط، هذا ارتفع 
أمثال ذلك.. فجميع كلامهم في هذه ثمنه وذاك رخص و

الِجواء، فإذا أتى الإنسان وتحدّث معهم في مجال آخر.. 

فأما أولئك الذين بقي في قلوبهم مجال، فمن الممكن أن 
يُصل لهم حالة انبساط واستئناس، وأمّا أولئك الذين 

فتراهم  "ختم الله"ليسوا كذلك؛ بأن كانوا من الذين 

ر؟! لقد استفدنا كثيًْا، هل يقولون: هل لديك كلام آخ
تسمحون لنا بالذهاب؟! ]فيقال لهم:[ جزاكم الله خيًْا، 
من الِول اذهبوا! فأنت تكاد تنفجر هنا! فيذهب ويُرّر 

نفسه من ماذا؟! من الِجواء التوحيديّة، فهذا الجو بالنسبة 

له سجن وأغلال، يريد أن يخرج من أجواء النور الذي 
وأغلالاً، ويذهب إلى كلام  صار بالنسبة إليه سلاسل

الدنيا: هذا ارتفع ثمنه وذاك رخص وكذا.. يدخل في هذا 
الجو وهذه المجالس وهذه الِمور، فالإنسان يمكنه أن 

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

يختبر نفسه ويرى أين هو؟! أين هو من هذين الطرفين؟ 

 هل هو قريب من هذا الطرف أم من ذاك؟!

 معيار تقدّم السالك همتّه لا كثرة عمله المعتاد

سأل أحدهم المرحوم العلامة: كيف يمكننا أن 

نعرف في أيّ وضعيّة نحن؟ نريد أن نعلم وضعيّتنا؟! 
فقال: المعيار هو أن تنظر إلى نفسك وميلك وعملك 
بالنسبة إلى السابق.. لا أن تنظر إلى صلاة الليل؛ بدلاً من 

أن تصلّيها أحد عشر ركعة تصلّيها ثلاثة وعشرون ركعة 

  من حزب أو جزء تختم القرآن كلّه، لا!أم لا، أو بدلاً 
أتى إلى الإمام الصادق عليه السلام أو الإمام الباقر 

أحد أصحابه، وقال له بأنّي أختم القرآن في كلّ يوم، فقال 
فماذا 1"لا يعجبني أن تقرأه في أقل من شهر!"له الإمام: 

دهاك حتى تختم القرآن في كلّ ليلة؟! هل تفهم ماذا تقرأ 

تتلو؟ وهل تدرك من أين أتت هذه المطالب؟! أم  وماذا
لا أنّك تقرأ هكذا من الِول إلى الآخر! قال له الإمام: 

                            
 .5۱2، ص 6الْرّ العاملَ، وسائل الشيعة، ج   1

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

. ومع ذلك أتيت إلّي يعجبني أن تقرأه في أقل من شهر

 تخبرني ]لتظهر فضلك[!

فانظر إلى هّمتك وحبّك لله وتمسّكك بهذا الطريق، 
ر إلى عفوك وقارن بين حالك الآن وفي السابق، وأيضًا انظ

وتغاضيك؛ مثلًا كم لديك من القدرة على التغاضي عن 

أيّ مسألة قد تحصل لك، وما هي نسبتها إلى السابق! 
وكيف كانت نفسك بإمكانّا أن تتخلّى وتتجاوز عن هذا! 
هل كانت تتوقّف نفسك أم لا، وقارن بينها وبين حالتها 

مت أم الآن! هذا هو المعيار، وهذا هو الملاك في أنّك تقدّ 
توقّفت أم تأخّرت! المعيار هو هذا! ويمكن لنا أن نعرف 
هذا الِمر، فحالنا لدينا نحن! حالنا في السنة السابقة وقبل 

سنتين وقبل ستّة أشهر، علينا أن نرى ما هي مكانة الله 

عندنا؟! وإلى أيّ حدّ قبلنا بالله، وإلى أيّ حدّ جعلنا لله 
لّ شيء مكانًا في نفوسنا؛ مكانًا عندنا؟! فنحن قد جعلنا لك

لِطفالنا، لنسائنا وإخوتنا، لجارنا وشريكنا، جعلنا لكلّ 
شيء مكانًا وفتحنا له حسابًا.. فقط ]أغلقناه أمام[ الله 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

، فلا علاقة لنا به 1"الهبروت"المسكين وقذفنا به إلى عالم 

إلا بمقدار ما يصيْ وقت صلاة الظهر أو العصر فنقول: 

إذا كناّ نصلَّ في أول الوقت، وإلا فأحيانًا ، هذا "الله أكبر"
نتركها إلى آخر الوقت، ونقول إلهي لماذا لم تّعلها ركعتين، 
فأنت رحمان، لماذا لم ترحمنا في أن تّعل الِربع ركعات 

ركعتين، ولو فعلت ذلك لكنت إلهاً عظيمًا! ولو رفعت 
الصوم عناّ.. فأنت بهذا القدر من الرحمانيّة والعظمة، ما 
منعك أن ترفع عناّ الصوم وتدعنا نأكل، فلن يُصل شيء 

 إذا فعلت هذا.. وأمثال ذلك.
من يمشي في طريق الله ينبغي عليه أن يجعل ميزانه 
ومعياره هذا الِمر، وهو أنّه ما مدى أهميّة الله عنده، ما 

مدى أهميّة إمامه عنده؟! وليس مرادي هو أن نذكر الإمام 

قول يا ابن الْسن! بل أن ترى ونشارك في المجالس وأن ن
كم جعلت للإمام نصيبًا في قلبك وما هو مدى أهميّة 

الإمام عليه السلام في قلبك! وكم جعلت لمطالبه 
ولِفكاره ولمبانيه ولقوانينه ولِوامره مكانة عندك؟! كم 

                            
 ملاحظة: كلمة الهبروت تقال من باب المزاح على نسق ملكوت وجبروت.   1

https://madrasatalwahy.org/


  1٩ 
 

لهذه الِمور وقع في قلبك؟! من خلال هذه الِمور يستطيع 

 الإنسان أن يعرف نفسه.

 في التصفيةالتدريج 

هذه المسألة بذاتها تنتقل إلى تلك الجهة، فلو فرضنا 

أنّ الماء في هذا الكأس أسود اللون، وأردنا أن نبدّله إلى ماء 
زلال، فماذا علينا أن نفعل؟! علينا أن نأتي بمصفاة لتنقيته، 
نترك الماء يمرّ من خلال هذه المصفاة، فنرى أنّ الماء الذي 

واد شيئًا ما، ولكنهّ غيْ صالح خرج منها قلّ فيه الس

للشرب، فنضعه مرّة أخرى في المصفاة، وهكذا شيئًا 
فشيئًا وعندما يصفّى ستّ أو سبع مرّات نرى أنّه هو نفس 

ذاك الماء! ففي البداية كان أبيض ثم تبدّل إلى السواد، 
وبعده عاد السواد بياضًا؛ لماذا؟ لِنّه حصل لديه أنس شيئًا 

ا فشيئًا.. إلى أن صار الماء أبيض فعندها فشيئًا وصفّي شيئً 

صار يمكنه الدخول، يمكن أن يدخل إلى ذاك الجو الذي 
لا يوجد فيه كدورة ولا كذب ولا تهمة ولا خداع ولا 
احتيال على الناس، ولا التمسّك بالرأي ولا أنانيّة ولا 

نفسانيّات ولا شهوات ولا ولا ولا .. فينبغي التخلَّ عن 

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

هذه عبر المصفاة وتبديلها إلى شيء آخر؛  كلّ واحدة من

بحيث صرنا نرى أنّ ذاك الإنسان قد صار شيئًا آخر! 

وصار له وضع آخر وحال آخر، وصار في فضاء آخر! ترى 
بأنّه هو الذي كان منذ خمس سنوات، لكن لماذا صار هكذا 
نورانيّاً؟! لِنّه غيّْ نفسه، لم يجلس هكذا راضيًا بما يُصل 

غيّْ شيئًا، بل غيّْ نفسه، واهتمّ بطريقه وبعمله، له دون أن ي
وعمل بدستورات العظماء، وسلّم نفسه لتربية العظماء، لا 
أنّه اعتبر نفسه موازيًا لهم، ولم يقم بدلاً من التسليم للعظماء 

بإثارة اللغط.. عندما سلّم لهم من جهته هو، يقومون هم 
، فهو بما من جهتهم بإدخاله في الطريق؛ فيضربونه ضربة

أنه يريد أن يسلم فلن يجلسوا هكذا من دون ردّة فعل، وإلا 

فما هو فرق التسليم عن غيْ التسليم؟! فبتسليمك هذا 

يترتب على ولي الله تعهّد ومسؤوليّة، فيأتي الولّي ويقول: 
بما أنّك مسلّم، فعليك أن تتلقّى الضربة أولاً، إذ أنت قلت 

مًا فلا عمل لنا معك أصلًا، بأنّك مسلّم، فإذا لم تكن مسلّ 
بل نقول لك: تفضّل مولانا، لقد مننت علينا وتفضّلت، 

أين نحن منك؟! فهذه الِمور إنّما تكون قبل التسليم، لكن 

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

بعد أن قلت بأنّي مسلّم، نريد أن نعرف هل تقول ذلك 

صدقًا أم لا؟ فإن قلت بأنّي أمزح معكم، دعوني وشأني! 

همّ أن لا أبتلى بذاك الامتحان ولا توجعوا رأسكم بي! فالم
الذي سأتلقّاه منكم بعد ثلاث سنوات، ولا تتعرّضوا 

 لِحد... فمن الِول لا تأتِ!

لكن عندما تقول بأنّي أريد أن أسلّم، سيقال لك بما 
أنّك مسلّم فبسم الله! وعند ذلك لن تُترك؛ فاليوم امتحان 

 وغدًا امتحان آخر.

شق *** هر دم تا شدم حلقه بگوش درِ ميخانه ع
 آيد غمى از نو بَه مباركبادم

]منذ أن تعلّقت بباب خّمارة العشق، صار يأتيني في 

 كلّ لْظة بلاءٌ جديد، فبارك الله به مِن غم[

 دور الابتلاءات في عمليةّ التصفية والتزكية التدريجيةّ

بخ بخ! حافظ هو الذي كان مسلّمًا، يقول قبل أن 
بر.. كان هناك اعتباريّات أتعلّق بالباب لم يكن أي خ

وموقعيّة اجتماعيّة وأمر ونّي وأمثال ذلك، لكن بعد أن 

صار حلقة على باب العشق )يعني صار لديه تسليم( فبعد 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

أن صار لديه تسليم ووضع كلّ شيء ضمن دائرته، وترك 

أنانيّة النفس جانبًا وقال اختياري لك واختيارك لي، عندما 

م الله! اليوم واحدة، وبعد قال ذلك، قيل له: تفضّل بس
شهرين واحدة أخرى، وبعد ثلاثة أشهر أخرى، وهكذا 
واحدة تلو الِخرى! عجبًا! الِولى صعبة جدًا، ثم بعد مدّة 

تحصل الثانية، وبعدها الثالثة، فيعتاد بعد ذلك! ويقسو 
جلده! فلا يشعر، ويقسو جلده إلى حدّ لا يعود يشعر بما 

الْدّ، يقال له: الآن صرت  يجري له، فإذا وصل إلى هذا

جيدًا، الآن صرت كما يريد، أنت عين ما يريده هو! صرتَ 
 ما كان يريده منك أن تصيْ. 

 ... *** هر دم آيد غمى از نو به مباركبادم

 ]في كل آن يأتيني غم جديد فبارك الله به[

فهذا الغمّ والابتلاء الذي يأتي يقول لي: مبارك عليك، 
ينال هذا الغمّ أشخاصًا آخرين؟! فأين جلست؟! أفهل 

هذا الغمّ إنّما جاء لِجلك أنت، وقد أرسل لك خصّيصًا! 
وعليك أن تقول: بارك الله به من غم، وأن تحتفل له! ثم 

بعد ذلك يرى الإنسان أنّه يتغيّْ شيئًا فشيئًا؛ فهو لم يعد 

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

نفسه الذي كان من قبل، بل صار شخصًا آخر، وتغيّْ، 

 ]بحسب الظاهر[ بأنّه هو نفسه؟!  والْال أنّك تظنّ 

وهكذا هي حال الإنسان، فعندما تكون صلاته على 
ماهي عليه ولا يُصل فيها تغييْ، صومه هو نفسه، القرآن 
الذي يقرؤه هو نفسه وتوجّهه نفسه، فإذا اعتاد الإنسان 

على هذه الْالة يقول الله له: لقد اعتدتّ على ذلك! لا زال 
شيء آخر! فيضطرب حال  لديّ عمل معك! فيأتيه

الإنسان بذلك، ويكون من الجهة الِخرى جهاز التحكّم 

بيده ]تعالى[، لكي يكون كل شيء له حسابه وبحساب 
دقيق حتى لا تنقطع هذه الرابطة ومقدار ]البلاء[ بيده، 
وفجأة يرى نفسه قد تغيّْت! وعندما يذهب ذاك الغمّ، 

نسان صارت يقول الإنسان لماذا هكذا؟ ولماذا حال الإ

كذلك؟! ولماذا صار في جوٍّ آخر؟! كلّ ذلك لِجل أنّ الله 
اهتمّ به، اهتمّ به إيجابًا، لا أنّه اهتمّ به عبثًا! فهو يهتمّ 

بأولئك الذين لديه عمل معهم وتمّ اختيارهم لذاك العالم، 
 فيأتي بهم واحدًا تلو الآخر.

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

لذا كان المرحوم العلامة رضوان الله عليه يقول 

مًا: كلّما اختصّ شخص بالله أكثر، كلّما ابتلاه أكثر. دائ

وعليه فبما أنّ الِئمة عليه السلام كان لهم خصوصيّة أكبر، 
كان ابتلاؤه لهم أكثر! انظروا ماذا حلّ برسول الله وماذا 
حلّ بأميْ المؤمنين وبفاطمة الزهراء وبالإمام الْسن 

 والإمام الْسين.. فأيّ شيء لم يُصل معهم؟! 

 بتلاءات الإمام الحسين عليه السلام وتجليّ الذات الإلهيّة لها

عندما يرى الإنسان صحراء كربلاء يعرف بأنّ كلّ ما 

يخطر على بال إنسان قد جرى عليهم! ولكنهّ يرى بأنّ 
الإمام الْسين كان يتغيّْ، ففي يوم عاشوراء كان يتغيّْ بين 

إمام ولم  ساعة وأخرى، كان وجهه يزداد إشراقًا، مع أنّه
يتغيّْ من هذه الجهة، فهو إمام، فنفس الإمام لديه حساب 

مع الله لا نعلمه نحن! الإمامة بمحلّها؛ ونحن لا علم لنا 

 بما يعدّه الله للإمام من خلال ذلك.
لذا الإمام الْسين عندما وقع على تراب كربلاء ظُهر 
عاشوراء، كان مختلفًا عنه في صبح عاشوراء! فأين كان قد 

صل؟! لا يمكن القول بأنّه أين هو أصلًا، وهذه مسألة و

https://madrasatalwahy.org/


  25 
 

عجيبة جدًا! إذ كيف ينبغي على الإمام أن يتجاوز هذه 

الِمور الواحدة تلو الِخرى، فهل التضحية بعلَّ الِكبر 

أمر سهل؟! هل الِمر لعب؟! وكذا علَّ الِصغر بهذه 
الوضعيّة وهذه الْالة.. والمسائل التي جرت على إخوته 

تلو الِخرى وعلى أهل بيته وعلى أصحابه! هناك واحدة 

عبارة سمعتها من المرحوم العلامة، وهي أنّه كانت هناك 
علقة بين سيّد الشهداء وبين حبيب بن مظاهر، بحيث إنّ 
حبيب عندما وقع على وجه الِرض كان الِمر صعبًا على 

سيّد الشهداء، حتى من الناحية الظاهريّة؛ فالنفوس لديها 
يعني كان لْبيب حساب آخر من بين الِصحاب. تعلّق، 

فهل هذه الِمور لا أثر لها كالْائط؟! كلا! بل كلّ شيء له 

حساب خاصّ، حبيب له أثر خاصّ؛ نعم نفس ما سيصل 

إليه حبيب فهو محفوظ في مكانه؛ ولكن الكلام عن ذاك 
الِثر الذي يتركه في نفس الإمام سيّد الشهداء عندما 

لمكانة والمقام الذي سيصل إليه أبو يرحل حبيب. وكذا ا
الفضل محفوظة في مكانّا؛ ولكن نفس فَقده له أثر؛ حيث 

قال: الآن انكسر ظهري وقلّت حيلتي! لم يكن يكذب! بل 

https://madrasatalwahy.org/


  26 
 

كان كلامه صحيحًا! ولكنه يستقبل هذا الغمّ بالترحيب 

والمباركة! ففقْد حبيب يتلقّاه بالتبريك والترحيب، 

بر! والمطالب التي تنقل عن ويتبارك بفقد علَّ الِك
المرحوم السيّد الْداد ويُعترض عليها ويُشكل عليها هي 
هذه! فالغم غمّ، وهو تعلّق يوجب البكاء والدمع 

واحتراق القلب، فهذا له مكانه الخاص، ولكن علينا أن 
نرى الوجه الآخر للعملة، وهو أنّه ماذا فعل هذا الغمّ 

هذا هو الوجه الآخر  بنفس الإمام عليه السلام ومقامه؟

للعملة. ماذا فعلت به التضحية بعلَّ الِصغر! والتضحية 
بعلَّ الِكبر! والتضحية بالإخوة! وأما المسائل التي 
حصلت فيما بعد، فهو يراها أيضًا؛ المسائل التي جرت 

على أهله ومسألة الِسر وإلى أين ستنتهي، وكيفيّة دخولهم 

م على مجلس يزيد.. على مجلس ابن زياد، وكيفيّة دخوله
جميع هذه المطالب ـ لا أنّ الإمام يراها فحسب ـ لديها 

حضور في نفسه! فالإمام لديه حضور عينيّ، لا أنّ لديه 
ا؛ لذا كان يقول للسيدة زينب افعلَ كذا  اطلاعًا عاديًّ

وافعلَ كذا! وهكذا أوصى الإمام السجّاد. فجميع هذه 

https://madrasatalwahy.org/


  27 
 

قوع الإمام على الِمور ستأتي إلى أن تصل إلى حين و

الِرض وانتهاء الِمر، وعند ذلك لا يعلم الإنسان ماذا 

جرى!! عند ذلك انتهى الِمر! فلا يوجد بعد ذلك شيء، 
وهو أمر لا يوصف! يقول المرحوم العلامة عن تلك 
المرتبة بأنّّا تّلَّ الذات بتمام جهاتها بعد الظهر من يوم 

ذلك الوقت عاشوراء عندما وقع الإمام على الِرض، في 
حصل تّلَّ للذات، فهذا الِمر يعلمه الِولياء، أما نحن 

 فلا نعلم، بل هم الذين يعرفون ماذا هناك!

لماذا ذلك؟ لِنّه حصل هذا الِمر للإنسان شيئًا فشيئًا، 
فقد جرى تبديل حاله بشكل تدريجي إلى حال آخر. وعليه 

د فالسلوك يعني هذا، السلوك يعني أن يتبدّل الماء الِسو

في الكأس والماء الملوّث.. لا نقول بأنّه ماء أسود، وانما 

كدر، فهذا الماء الكدر تضعه في المصفاة وتصفّيه في 
مصفاة بعد مصفاة.. تأتي مسألة تربويّة في أمر فتتجاوزها 

ولا تتوقّف عندها.. وهكذا تأتي الواحدة تلو الِخرى إلى 
ا بشكل أن تّعله صافيًا، وعندما يصيْ صافيًا وشفافً 

https://madrasatalwahy.org/


  28 
 

كامل، عندئذٍ يكون المقام مقام التجلَّ، ويأتي ذاك التجلَّ 

 ويمحو الإنسان ويجعله فانيًا في ذلك العالم. 

نسأل الله أن يقسم لنا ذلك إن شاء الله، عجبًا يا له 
من مكان! رزقنا الله جميعًا، وإن شاء الله يرزقنا فعلًا! 

 أن يعطف ولماذا لا يرزقنا؟! وأيّ استبعاد في ذلك؟! في

علينا نحن عباده الفقراء والمساكين؟! فهل يقلّل ذلك من 
عظمة الله؟! فنحن نريد ذلك. ولكن يقول الله لنا: أنتم 
تطلبون ذلك مجازًا! فنقول: يا رب نحن نطلبه بالمجاز، 

لكن اقبل ذلك مناّ وبدّله إلى حقيقة! فلماذا أنت ربّ؟! إذا 
ن وضعنا كان المفترض أن نطلب ذلك حقيقة لكا

صحيحًا، ولكان انتهى الِمر سريعًا! لكن نحن نطلب 

ذلك منك مجازًا، وقلوبنا مأنوسة بالمجاز، ففي النهاية لا 

نقول شيئًا آخر ومسائل أخرى، وعلى الِقل نقول ذلك، 
وهذا الِمر أنت الذي وفّقتنا إليه! فاجعل جميع هذه 

 ك! المجازات التي لدينا حقيقة وأبدلها إلى حقيقة بكرم
  

 اللهمّ صلّ على محمدّ وآل محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	ستّارية الله: الغضّ عن السيّئة والنظر إلى الحسنة حتّى من المشرك
	قانون التغيّر التدريجي في السير والسلوك
	التدرّج في عمليّة التلوّث والانحراف
	معيار تقدّم السالك همّته لا كثرة عمله المعتاد
	التدريج في التصفية
	دور الابتلاءات في عمليّة التصفية والتزكية التدريجيّة
	ابتلاءات الإمام الحسين عليه السلام وتجلّي الذات الإلهيّة له

