
 
 

 

  

 هو العليم

  

 ستاريةّ الله وأولياؤه لعيوب العباد

  

 المحاضرة الخامسة -هـ ق  ۱٤٣۸سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيدّ محمدّ محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ بالله من الشيطان الرجيم

 بسم الله الرحمن الرحيم

 وصلّى الله على سيّدنا ونبينّا أبي القاسم محمد

 وعلى آله الطيبّين الطاهرين

 واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  

ولو خفتُ تعجيل العقوبة لاجتنبته، لا لأنّك أهونُ »
الناظرين وأخفّ المطّلعين، بل لأنّك يا ربّ خير 

 «رمين...الساترين وأحكم الحاكمين وأكرم الأك

يُُاطب الإمام عليه السلام الحقّ تعالى في هذه 
المقطع، ويقول: يا إلهي، لو كنت أخاف من تعجيل 

العقوبة، لما أقدمت على ارتكاب المعصية، ولما سقطت في 

تلك الأخطاء والعثرات، بل لَكنتُ أكثر حذرًا، وانتباهًا، 
ي ولما تعلّقت بتلك الأمور، ولما سعيت نحو الأشياء الت

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

تطمح إليها النفس وتُثير طمعها، فتصبح أسيرةً لها بعد 

ذلك، جرّاء ذلك الطمع؛ وليس هذا لأنّك في مرتبة ضعيفة 

ا من الاطّلاع والإشراف علّي، ولا لأنّ اطّلاعك على  جدًّ
 أعمالي ضعيف، بل لأنّني أعلم بأنّك خير الساترين.

من مظاهر ستاّريةّ اللـه وأوليائه لعيوب العباد: التغافل عنها 

 وعدم إعلانها 

ففي البداية، عندما أريد أن أرتكب خطأً، أنت لا 
تُظهر هذا الخطأ، ولا تُفشيه للناس، ولا تنشره بينهم؛ 

وبعبارة أخرى: إنّك لم تضع في غرفتي ومكتبي من 

لع علّي ـ وأنت يتنصّت علّي! فأنت ساتر، وحتّى عندما تطّ 
فعلًا مطّلع علّي ـ فإنّك تتغافل عنيّ، ولا تقول: انظروا 

 الآن إلى عبدي هذا يعصيني! 

ولا يُفى أنّ الإنسان قد يرتكب معصية في العلن، 
فيراه الجميع؛ وحينئذ، لا معنى للستر؛ كأن يقول أحدهم 
كلامًا سيّئًا وفاحشًا لآخر أمام الناس، فيسمعه الجميع؛ 

ل له تبعاته وعواقبه الخاصّة؛ ولهذا يُقال إنّ وهذا عم

الكلام متى ما خرج من فم المتكلّم فإنّه يُصبح خارجًا 

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

عن سيطرته، ويصبح المتكلّم هو الواقع تحت سيطرة 

الكلام؛ فما دام الإنسان مطبقًا فمَه، فإنّ كلامه يكون تحت 

سيطرته، لكن حينما يُرج الكلام من فمه، فإنّه يُصبح 
تحت سيطرة الكلام، من دون أن يكون له أدنى تحكّم  واقعًا

في مدى انتشاره، وفي العواقب التي تترتّب عليه؛ ولهذا، 

على الإنسان أن يحذر كثيًرا؛ فينبغي عليه أن لا يتحدّث 
 بكلّ شيء كيفما كان، وعليه أن لا يفعل أيّ شيء مهما كان.

ولكن أحيانًا أخرى، قد يُقدم أحدهم على معصية، 

رتكب خطأ في السّر، وتصدر منه عثرة لا يعلم بها إلاّ وي
الله تعالى؛ ففي هكذا حالات، هل من الصواب أن يأتي 
الإنسان الذي اطّلع بنحوٍ ما على هذه المعصية، ويُفشيها 

في كلّ مكان؟ فيكتب عنها في الجرائد، ويتحدّث عنها في 

الإذاعة والتلفاز، ويُشيعها في المجالس والمنتديات، 
ويقول: يا أيّّا الناس، لقد ارتكب فلان معصية! أو 

يُُاطب ذلك المرتكب للمعصية: كن على حذر منيّ، فأنا 
بدوري أعلم عنك بعض الأشياء! كأن نفترض مثلًا أنّه 

هو الوحيد من بين جميع الناس الذي اطّلع على تلك 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

المعصية، مهما كانت الطريقة التي استعملها في ذلك! مع 

 م لنا هنا عن الافتراء، فذلك له حسابه الخاصّ.أنّه لا كلا

فهل هذا العمل صحيح؟! وهل كان نهج الإسلام 
ورسولنا وأئمّتنا على هذا النحو؟! وهل هذا هو الطريق 
الذي كانوا يُرشدون الناس إليه؟! وهل كانوا يقولون لهم: 

اذهبوا، وتجسّسوا على أعمال بعضكم، وسجّلوها، 
ات، إلى أن يأتي يوم تحتاجون إليها واحتفظوا بها في ملفّ 

فيه؟! أفهل كان أمير المؤمنين يتصّرف بهذه الطريقة؟! 

وهل كان عليه السلام في تلك السنوات التي حكم فيها 
يحتفظ بهكذا ملفّات؟! وهل كانت له غرفة خاصّة يحتفظ 
فيها بملفّ كلّ واحد، وتشتمل على أعماله بالتفصيل، 

سب درجة أهّميتها، حيث يكون فيُصنفّ تلك الملفّات بح

بعضها سّريًا، والآخر فوق درجة السّرية، والثالث...؟! 
لا، على الإطلاق! فقد كانت له غرفة بيضاء نقيّة، بل لم 

تكن حتّى ملوّنة بالأبيض، فكانت من طين وقشّ!! 
فكانت غرفته خالية تمامًا، والدفتر الوحيد الذي كانت 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

اخيل والنفقات؛ فلم تشتمل عليه هو دفتر حساب المد

 تكن تحتوي على أيّ شيء غير ذلك!

ا من أحد الأماكن، فانتبه إلى  كان الخليفة الثانية مارًّ
ارتفاع الأصوات من أحد المنازل، حيث كان الليل قد 
انتصف، فرأى بأنّ المصابيح مضاءة، فأراد أن يعلم ما 

الذي يجري، فأتى بسلّم، وتسلّق الجدار؛ وحينئذ، قال له 
 صحاب المنزل: أ

ـ من الذي أجاز لك تسلّق الجدار؟! ومن سمح لك 

 بالقيام بهكذا فعل؟!
 ـ لقد سمعتُ بعض الأصوات!

ـ وليكن! ما شأنك؟! وما الذي دفعك للقيام بأعمال 

 كهذه؟! 

هل الله تعالى هو الذي أمرك بالتجسّس على الناس؟ 
وهل وضعك الحقّ عزّ وجلّ قيّمًا على هؤلاء؟ وهل جعلك 

وليًّا عليهم؟! فصحيح أنّك تقلّدتَ الحكم ـ ولا كلام لنا 
 ـإلاّ أنّ وظيفتك  الآن عن الطريقة التي استعملتها في ذلك 

تنحصر في إدارة الأمور الظاهريّة والعاديّة للناس؛ فمن 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

الذي رخّص لك ـ والحال هذه ـ في تجاوز هذه الوظيفة، 

بغي عليك والتجسّس على أعمال الناس؟! هذا، مع أنّه ين

أن تكون حريصًا أكثر من بقيّة الناس على مراعاة هذه 
المسألة، فكيف لك أن تتغاضى عن ذلك؟! فالمفروض 
أنّ الناس يتعلّمون منك أنت؛ فيتعلّمون من أخلاقك 

أسلوب العمل، والمتوقّع أنّ الأفراد الذين لهم منزلة 
لى خاصّة ويحتلّون مكانة مرموقة هم الذين ينقلون الثقافة إ

بقيّة الناس، ويُطلعونهم على الأسس والمبادئ 

]الصحيحة[، وإلاّ، إذا كان مقرّرًا أن يُربّّ المجتمع على 
ثقافة أخرى ومبادئ أخرى، فمن الواضح ما الذي 

 ستؤول إليه الأمور!

 إشراف اللـه على عباده حضوري

أجل، إنّ الله تعالى ـ بحسب عبارة الإمام السجاد 

صف بثلاث صفات... ولكن قبل هذه عليه السلام ـ يتّ 
الصفات يبيّن أولاً أنّ الله ليس أهون الناظرين، فليست 
نظارة الله ناقصة، بل إشرافه واطلاعه على الأمور إشراف 

 واطلاع تامّان.

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

إنّ إشراف الله على أعمالنا وتصّرفاتنا إشراف 

حضوريّ وبالعلم الحضوريّ لا بالعلم الحصولّي، فالعلم 

و لنا نحن، فنحن عندما نريد أن نعرف من الحصولّي ه
الذي أتى من الإخوة وحضر ومن لم يحضر منهم، علينا أن 
نفتح أعيننا وننظر ونرى حتّى نعرف الحاضر منهم وغيره، 

وأما قبل أن نفتح أعيننا فهل يمكننا أن نعرف؟! لا يمكننا 
أن نعرف ذلك! لأنّنا بحاجة إلى وسيلة وواسطة للعلم. 

لم الحصولي والكسبي والاكتسابي الذي يرد هذا هو الع

الذهن من خلال العلل والأسباب والوسائط التي جعلها 
الله؛ من قبيل النظر والسمع وأمثال ذلك. ولدينا علم آخر 
ذكرناه لكم أمس، وهو العلم الحضوريّ، فهذا لا يحتاج 

إلى فتح العين. ألا تشعر أنت الآن بوجودك هنا؟! هل 

ل العين؟ يعني هل فتحت عينك عرفت ذلك من خلا
فرأيت أنّ رجلك هنا ورجلك الأخرى هنا ويدك 

كذلك؟! حتى تعرف بأنّك موجود! ليس الأمر كذلك! 
هل السمع هو الذي أوجب لك العلم؟ كلا فالسمع لا 

يمكنه أن يشخّص أنّ هذا موجود أم لا، وكذلك الحال في 

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

سائر الحواس. بل إنّ نفس حضورك ووجودك هو 

لعلمك بنفسك، وهذا أقرب إلى الإنسان من أيّ  الموجب

شيء آخر؛ يعني أنّ أقرب شيء إلى عالم النفس هو العلم 
الحضوري، وبعد ذلك تأتي العلوم الحصوليّة ـ وإن كانت 
تتبدّل العلوم الحصوليّة إلى علوم حضوريّة كما أثبت في 

الفلسفة، لكن في بدايتها تكون حصوليّة ـ فهذه العلوم 
ة التي تشعر بها لم تُفَض عليك من أيّ مكان، ولم الحضوريّ 

يلقّنك إياها أحد، بل نفسك فهمتها وأنت شعرت بها، لم 

تتعلّمها من أحد، فحتى الطفل الرضيع لديه علم 
حضوري، ولو لم يكن لديه علم حضوري لما طلب 
الحليب وما افتقد أمّه، إذن هو يشعر بنفسه ثم بعد ذلك 

س إحساسه بالجوع هو علم يطلب الغذاء، فإنّ نف

حضوري، وشعوره بالعطش هو علم حضوري، هذا قسم 
 من العلم الحضوري.

علم الله بنا هل هو علم حصولي أم علم حضوري؟ 
وبعبارة أخرى: هل الله يفتح عينيه وينظر ويرى عبده 

جالسًا، وعبده الآخر يقوم بذاك العمل، وعبده الثالث 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

ذنب، أو أنّه يرسل يصلّي، وعبده الآخر يفعل ذاك ال

الملائكة فيبحثون في المسألة، حتى لا يأتي العبد ويُفي 

الحقائق ويقول له المسألة هي كذا وكذا، فالملائكة الذين 
يُبرونه يراعون الأمانة، ويوصلون الأخبار صحيحة، ولا 
يُُطئون في ذلك أبدًا...؟ بل نفس الملائكة علمهم علم 

علم الله تعالى؟!  حضوري، فكيف الحال بالنسبة إلى
فبطريق أولى علمه ليس حصوليّاً، ولا نريد الآن الدخول 

 في هذا البحث.

إنّ الله تعالى هو مبدأ الوجود وحقيقة جميع الأشياء، 
ووجوده منشأ تمام الوجودات والقوالب، وعليه فاطّلاعه 
على المخلوقات هو اطّلاعٌ على آثار ذاته، وهذا هو العلم 

دما يعلم الله بنا ويُشرف علينا ويكون الحضوري. يعني عن

مسيطرًا علينا، لا يعني أنّنا بمرأى ومنظر منه تعالى، إذ ذاك 
أمر آخر، بل بمعنى أنّ اطّلاع الله على عباده هو اطّلاع على 

نفسه، فنفسه مطّلعة على نفسه ومحيطة بها ولديّا إشراف 
عليها، وهو عالم بأفعال عباده وتصّرفاتهم وأقوالهم 

خطوراتهم وجميع ما يصدر عنهم؛ لأنّ جميع هذه الأمور و

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

، «متولّدة عنه»مترشّحة عن ذاته، ومن الخطأ استعمال كلمة 

بل هي ظهور وبروز لذاك الوجود، فإنّ هذا الفاعل والعلّة 

 الأولى والمبدأ مطّلع على أفعاله وآثاره. 
مثلًا الاطّلاع الذي لديك عن حركاتك الآن، أو عن 

ك.. فأنت تعرف به جيدًا، وكذلك اطّلاعك خفقان قلب

على حركات رئتيك و معدتك ويدك ورجلك.. فأنت 
تعلم بتمام هذه الآثار علمًا حضوريّاً، وأما مسألة إحضارك 
لها ]كصور ذهنية[ فذاك شيء آخر، لكن نفس هذا 

الاطلاع نطلق عليه بأنّه علم حضوري. والله تعالى علمه 
ن تبقى أيّ مسألة مخفيّة عن من هذا القبيل، فهل يمكن أ

أنظاره، مهما كانت ولو بمقدار رأس إبرة أو ذرّة؟! عندما 

تنظر إلى نور الشمس وترى الذرّات الموجودة في الهواء، 

فهذه الذرّات هي من آثار وجود الله تعالى. وهذا هو معنى 
خُذُهُ سِنَةٌ وَ لا نوَمْ﴿الآية: 

ْ
، يعني أنّ الله لا يغفل 1﴾لا تأَ

شيء أبدًا، ولا يغفو، ولا يجهل شيئًا، ولا يُتصوّر فيه  عن
حالة عدم الالتفات والتوجّه. أمّا أنا فإذا أردت أن أتحدّث 

                            
 .255سورة البقرة، من الآية    1

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

مع أحد الأصدقاء فسوف أغفل عن الصديق الآخر الذي 

يتحدّث في الجانب الآخر، لأن علّي أن أوجّه وجهي إليه 

الوقت  لأرى ماذا قال! لكنّ الله في لحظة واحدة وفي نفس
وفي طرفة العين وفي نفس الثانية يكون له إشراف وإفاضة 
على تمام مخلوقاته ومعلولاته وعلى جميع ما في عالم الوجود؛ 

سواء في مراتب الغيب أم في مراتب الشهادة، وسواء في 
مراتب المعنى أم مراتب المادّة، في تمام مراتب الوجود. 

يّة عليه، بل يعلم فلا تبقى أيّ مسألة من مسائل عباده مخف

 بها بهذه الكيفيّة. 

 السبب في ستاّرية اللـه على عباده كونهم أثرًا من آثاره

في مثل هذه الظروف تنشأ حقيقة الستر والستّارية من 
وجوده وتظهر منه، لماذا؟ لأنّ هذه كلّها آثاره هو، فهل 

يأتي ويفضح أثرًا من آثاره أمام أثر آخر، أليس هذا من 

ا فرضنا أنّ هذا الأثر قام بفضح نفسه وفعل شيئًا آثاره؟! إذ
مشيناً في الظاهر وأمام الملأ، فهو الذي فعل ذلك، وليس 
الله تعالى، و ليس له الحق أن يحمّل مسؤولية ذلك لله 

تعالى. أما إذا فرضنا أنّ أحدًا فعل ذنبًا أو خطأً في الخلوة، 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

ا الناس فهل يأتي الله وينشر ذلك على الملأ ويقول: أيّّ 

اعلموا أنّّ أنا الله المطّلع على ضمائر الناس، أخبركم بأنّ 

هذا الإنسان الخبيث العديم المروّة والحياء قام أمس بهذا 
الفعل، وقبله بهذا الفعل، وبعد نصف الليل فعل كذا، 
ويعدّد له أفعاله؟! أو أن يضع عدّادًا على جبهة الإنسان 

ظهر للآخرين؛ كالسرقة يعدّ ذنوبه بحيث كلّما فعل فعلًا 
والكذب والافتراء.. فتظهر كلّها في ذاك العدّاد؛ لقد كذب 
اليوم مائة وخمسة وأربعين كذبة، كم سِرقةً سرق؟ أوه 

سرق ما لا يحصى! لأنّ السرقات الآن ليست بمقدار بسيط 
بل سرقات كبيرة لا نهاية لها.. كم مرّة افترى؟ لا نهاية 

وجه مؤمن؟ يبدو أن الأعداد  لافترائه، كم مرة أراق ماء

في كلّ الأفعال لا نهاية لها! يعني لا يمكن أن نقول ألف 

 مرّة أو ألفين، بل هي مستمرّة إلى ما لا نهاية! 
لم يضع الله عدّادًا كهذا على وجه الإنسان، ولو كان 

قد وضع ذلك لما تمكّن أحد من فعل شيء أبدًا، بل كان 
الكذب صفر، والافتراء عدّاد الجميع في حالة الصفر؛ 

صفر.. وهذا لا فائدة فيه ولا يرفع الإنسان؛ فما يكون 

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

بالإكراه لا يوجب التقدّم. لذا لم يضع الله تعالى هذا 

العدّاد، فما الذي فعله؟ قال لنا أنا إلهكم وأنتم آثاري، فإن 

قمتم بفعل صحيح ـ كما ورد في عبارة الإمام السجاد ـ 
 ا فعل الخطأ فلا.أظهره للملأ وأبيّنه، أم

رحم الله أستاذي في الخطّ المرحوم السيد حسين 

ميرخانّ، والذي يمكنني أن أقول بأنّه لا يوجد مثله في 
الخطّ، أعرف أستاذًا واحدًا من بين أساتذة الخطّ أرجّحه 
عليه، وإلا فلم أجد بين المتقدّمين والمتأخّرين مثله في 

اه، الخطّ، هذا برأيي أنا. عندما كنت أذهب إليه في زمن الش
قبل « دار الكتابة»وكان لديه مدرسة لتعليم الخط باسم 

شارع سعدي، وكنت أذهب إليه مرّتين أو ثلاث مرّات في 

الأسبوع في الساعة العاشرة، وكان يحضر إلى المدرسة في 

الساعة التاسعة؛ أي قبل ساعة من الدرس، ولم يكن يجلس 
ب عاطلًا بل كان يشتغل بكتابة الخطوط، عندما كنا نذه

إليه لنكتب ونتعلّم.. كنت أرى منه حالة من الشوق 
والشغف، ثمّ كان يتناول تلك الأوراق التي كتَب عليها ـ 

بحدود سبعة أو ثمانية أو عشرة أوراق ـ ويضعها أمامي، 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

ويُاطبني: فلان انظر! هذا نتاجي في هذه الساعة، وواقعًا 

كنت عندما تنظر إليه تتعجّب مماّ عمله في هذه المدّة! و

أرى آثار الشوق والشغف في وجهه، وكأنّه يريد أن يبيّن 
هذه الآثار لهذا ولذاك، وهذا أمر طبيعيّ، فهذه الأمور 
ظهرت من نفس هذا الفناّن، وهو يريد أن يريّا للآخرين. 

ولم يكن يعطيها لأحد إلا بعد الإصرار؛ حيث كنا نقول له 
 داها.نريد أن نحتفظ بهذه وأمثال ذلك حتى يعطينا إح

أما إذا لم يستطع هذا الخطّاط العظيم أن يكتب كما 

يريد؛ بأن لا يكون حاله مساعدًا على ذلك، وكان نفسه 
يقول بأنّ الخطّ بحاجة إلى استقرار حال وصبر، وبالإضافة 
إلى ذلك بحاجة إلى شوق ورغبة، وكان يقول بأنّّ إذا لم 

ذا كان أكن في هذه الحالة يتغيّر خطّي ويصبح رديئًا! وإ

كذلك فلا يبرزه لأحد، ويقول لا تنظر إلى ذاك الخطّ، بل 
انظر إلى هذا! فتلك كتبتها في حالة اضطراب، أو كتبتها من 

باب التمرين حتى تستعيد يدي مرونتها، انظر إلى هذه 
فقط، لماذا ذلك؟ لأنّ كلّ شخص لديه حبّ لذاته وحبّ 

انظروا إلى لآثار الذات ولوازمها، يريد أن يقول تعالوا و

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

 ـوإن كنت لا أستطيع أبدًا  حُسني، أما ذاك الخط غير الجيد 

أن أكتب مثله مع خرابه ـ فلا، لكنهّ يفرح بإظهار الخطّ 

الذي يعكس الفنّ الداخلي فيه، والذي وصل إلى الحدّ 
المطلوب، لذا يقول: تعالوا وانظروا إلى هذا الخطّ، أما 

 حالة اضطراب وبسرعة.ذاك فلا تنظروا إليه؛ فقد كتبته في 

جميعنا من هذا القبيل، كلّنا نريد أن نُظهر فننّا ونُظهر 
حسننا وما يكون مورد إعجاب الآخرين ومدحهم، هذا 
الذي نحبّ أن نظهره، لا النقص الذي صدر مناّ، وكذلك 

 الحال في جميع الأمور.
إذا قمنا لصلاة الليل في ليلة، نحاول أن نبيّن للآخرين 

بأنّه حصل لنا توفيق للصلاة بضع ركعات مع في النهار 

أنّنا مبتلين بالمرض، لكن هل حصل في الليالي التي لا 

نقوم فيها لصلاة الليل أن نقول للآخرين بأنّنا لم نوفّق 
أمس لصلاة الليل؟! لا، بل نحاول أن نخفي ذلك الأمر! 

فإذا سئلنا هل وفّقت أمس لصلاة الليل؟! نجيب بتبسّم: 
يحصل لنا توفيق في كثير من الليالي لصلاة الليل، الحمد لله 

فيقال لنا نسألك عن الليلة الماضية.. هنا نرى أنّنا نفرّ من 

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

الجواب الدقيق! لماذا؟ لأنّنا نرى أنّ ذلك يبرز عيبنا.. وإن 

كان ينبغي على الإنسان أن يتجاوز عن هذا، لكن نبيّن 

وعلى كل  ذلك من باب المزاح أو الجدّ، فخذوه كما شئتم،
 حال يحصل مثل هذا الأمر. 

 ضرورة اتّصافنا بصفة الستر في علاقاتنا مع الآخرين

إذا كان الأمر كذلك، فلماذا يأتي الإنسان ويبيّن أخطاء 
الآخرين؟ هل حصل لنا أنّنا في تعاملنا مع الرفقاء 

والأصدقاء ـ ولا أريد الحديث عن الآخرين والغرباء ـ إذا 

نسعى لسماع الخبر الجيّد عنهم، لا سمعنا خبًرا عنهم، 
الأخبار غير المناسبة؟ هل حصل ذلك؟ وما هو حالنا 

بالنسبة إلى هذه المسألة؟ إذا وصلنا إلى الحالة التي إذا أراد 
شخص أن ينقل شيئًا عن أحد الأصدقاء فيه جهة تنقيص 

له، نمنعه من الإخبار ويحصل لنا حالة من الاشمئزاز 

فعند ذلك نعرف بأنّه يوجد هناك الباطني بسبب ذلك.. 
أمر جيّد ويحصل شيء بسبب ذلك. ولا قدّر الله، لا قدّر 
الله لا قدّر الله! إذا كانت حالتنا بحيث إذا سمعنا شيئًا عن 

أحد الرفقاء نريد أن نتجسّس عليه ونتعرّف على نقطة 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

ضعفه، فعند ذلك علينا أن نعلم بأنّه قد قُرئت علينا 

ي لأن نشتغل بكثرة الذكر والصلاة؛ إذ لا الفاتحة، فلا داع

فائدة منها. ما هو هذا الحال؟ هذا حال شيطانّ، وإذا 
حصل لك هذا الحال، فلا شكّ أنّ هناك أملًا في أن 
يشملك الله بعنايته ولطفه وكرمه ورحمته، لماذا؟ لأنّه خير 

الساترين. فالإمام السجّاد يقول لديّ يقين بأنّك خير 
 ساتر في هذه الدنيا لا يصل إلى أدنى مراتب الساترين، فكلّ 

سترك، فأنت خير الساترين، وهناك مراتب للستر ، ولا 

أدري إن كان الوقت يسع لذكرها أو نتركها إلى ما بعد، 
لنبيّن كيف أنّ الله تعالى في أيّ مسائل وأيّ فضاء يستر على 

 ذنوب عباده.

 مشاهد من الستر والصفح والعفو 

المجال العديد من الروايات والأخبار  ولدينا في هذا

وآثار الأولياء؛ والتي تفيد أنّ الله تعالى ساتر إلى هذا الحدّ، 
فهو إلى هذا الحدّ لا يدع عيب عباده يظهر أمام الملأ! فهل 

 نحن كذلك واقعًا؟!

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

أعطانّ أحدهم كتابًا وطلب منيّ أن أقرأه وأرى ما 

الات، وعندما فيه، وكنت أشعر بأنّ في هذا الكتاب إشك

فتحت الكتاب، وكانت في ذهني أمور معيّنة تجعلني لا 
أرغب في أن يتضمّن هذا الكتاب إشكالا؛ً لأنّه كلّما كان 
هناك فيه إشكال أكثر، كان الأمر أكثر تعقيدًا، وهذا 

الكتاب منتسب إلى هذا أو ذاك، فكنت أدعو الله أثناء 
لصفحة الأولى قراءتي له أن لا أرى فيه إشكالاً، فقرأت ا

والثانية، فرأيت أنّ المسألة للأسف غير ذلك، لكنّ قلبي 

لم يكن يرغب في أن أجد إشكالاً، بل أرغب أن أنتهي من 
الكتاب بأقلّ قدر من الإشكالات. في حين أنّ بعضهم 
يقرأ الكتاب ويبدأ بالاستشكال على عبارة بسم الله، 

ملتصقة  فكيف ستكون المسألة، فيعترضون بأنّ بسم الله

ببعضها، وينبغي أن ترتفع خطين إلى الأعلى، يعني يبدؤون 
 ـوالحال أنّه خال  بالاعتراض من بسم الله إلى آخر الكتاب 

من الإشكال ـ فتبلغ الإشكالات التي فيه برأيه إلى درجة 
يقول معها بأنّه ينبغي أن لا يكون هذا الكتاب من أساسه. 

حب حال كهذا؛ فهذا الحال شيطانّ، والشيطان هو صا

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

بحيث لا يبرز المحاسن ويظهرها، بل على العكس من 

خير الساترين تمامًا، هو خير الفاضحين وخير المظهرين 

للخطأ والزلل، ومهما يأتي الكاتب المسكين بمبّررات، لا 
يُقبل منه! ما هذا؟ هذا يجعل نفوس هؤلاء الأشخاص 

 مغلقة وعليها قفل. 

لكنّ النفس التي لها طريق إلى الله هي النفس التي لا 
قفل عليها، وهي النفس التي أزيل عنها هذا القفل، فهي 
تريد أن ترى الُحسن من الناس، تريد أن ترى من 

الأصدقاء والأقارب الشيء الجميل.. ما أبيّنه لكم هو من 
أسرار السلوك، ولا أقوله من نفسي إن شاء الله، بل ننقل 

 ما سمعناه منهم، ما رأيناه منهم بأمّ أعيننا!لكم 

 موقف العلامة الطهراني من رجل ينتحل اسمه

كنت مرّة في محضر المرحوم العلامة، وكان أحد 

الأصدقاء الأطباء حاضًرا، و نقل قضيةً لسماحته، وذلك 
عندما كان يعانّ من مرض القلب في آخر سنة من حياته، 

لب، وهو يعيش في قال: هناك طبيب متخصّص في الق

مشهد ـ سلّمه الله إن شاء الله ـ وهو يكنّ المحبّة 

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

والاحترام للحقير، وقد حكى لنا قصّة فقال: كنت في 

المنزل نصف الليل ورنّ هاتف المنزل، فقيل لي: هناك 

رجل يدعى العلامة الطهرانّ أصيب بنوبة وأدخل 
المستشفى في حالة طوارئ، فاضطربت، وكان هذا 

أطباء القلب الذين يعالجون المرحوم  الطبيب من

العلامة، وكان إلى آخر حياة المرحوم العلامة يبرز له 
المحبّة، وكان يّتمّ به، ولا زال إلى الآن عندما يرانّ يترحّم 
عليه ويذكره بالخير، ولديه العديد من القصص المعبّرة 

مع المرحوم العلامة، منها هذه القصّة. يقول اضطربت 
ست ثيابي وخرجت مسرعًا إلى المستشفى، للخبر، ولب

وأنا أحدّث نفسي بأنه قد أصيب العلامة بعارض...! 

والحاصل أنّّ ذهبت ورأيت أنّ الذي أدخل المستشفى 

شيخ وليس سيدًا! واكتشفت أنّهم قالوا بأنّه العلامة 
الطهرانّ لكي آتي و أعالجه، فتأثّر هذا الطبيب كثيًرا من 

بوظيفته الطبيّة وعالجه بالشكل ذلك! لكنهّ طبعًا قام 
المطلوب، لكنهّ انزعج من سوء استغلال العنوان، هذا ما 

حصل بصراحة، وقال للمرحوم العلامة: لماذا ينبغي أن 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

يحصل ذلك؟ ولو أخبرونّ بذلك، لمّا قصّرت بحقّه، فلو 

أنّهم أخبرونّ بحقيقة الأمر، لكنت أتيت لعلاجه، وما 

أحد عباد الله في النتيجة؛ كنت لأمتنع من علاجه، فهو 
فهل كان من الضروريّ أن يستعمل هذا الأسلوب 
لأتحرّك لمعالجته؟! كلّا، بل كان يكفي أن يقال: إنّ الشيخ 

الفلانّ قد أُدخل إلى قسم الطوارئ، فنرجو أن تأتي 
لعلاجه، ولو فعلوا ذلك، لذهبت لعلاجه، فما الداعي 

 لمثل هذا الأسلوب؟!

السيّد العلّامة رضوان الله عليه عندما  أتذكّر جيّدًا أنّ 
سمع ما ذكره لنا صديقنا الطبيب، وما جرى في هذه 
الموضوع، أخذ يضحك بشدّة! فتعجّبنا وسألناه: سيّدنا، 

 لماذا تضحك؟!

فقال: يا عزيزي، ما الإشكال في ما حصل؟! لقد جاء 
أحد عباد الله واستعمل عنوانّ واسمي من أجل علاج 

كلة في ذلك؟! لقد فعل ما فعل، فلماذا مرضه، فأيّ مش
تنفعل أنت وتنزعج من ذلك؟! )ثمّ قال هذه العبارة 

الملفتة:( الحمد لله الذي جعل اسمي ولقبي وسيلةً 

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

لعلاج أحد الأفراد وسلامته، فنشكر الله تعالى على أنّه 

منحنا مثل هذا العنوان والاسم، وجعله وسيلة لقضاء 

 حاجة هذا الإنسان.
يّد العلامة لم يكن يتظاهر بهذا، بل كانت هذه إنّ الس

حقيقة حاله ووجوده، لقد تبدّل وجوده إلى رحمةٍ صرفة. 

أمّا لو كناّ نحن مكانه، لغضبنا، وانفعلنا قائلين: )من هو 
هذا الشيخ؟ وما اسمه، حتّى أحاسبه على ما فعل، وأوّل 
شيءٍ سأفعله هو أنّني سأصعد المنبر وأذكر أنّ فلانًا قد 

استعمل اسمي أو اسم والدي بالطريقة الفلانية(، بل إنّنا 
نحوّل هذا إلى تكليفٍ واجبٍ علينا، حيث نقول: إنّ 
تكليفنا هو أن نفعل هذا ]أن نشهّر بهذا الشخص 

وننتقده[؛ حتّى يكون ذلك رادعًا لغيره عن ارتكاب مثل 

هذا الخطأ، وبالتالي فهذا داخل تحت وجوب الأمر 
ي عن المنكر... وهكذا نصنع من الحبّة بالمعروف والنه

قبّة، ونستعمل لذلك الفقه والدين ونلصق به التكليف 
 الشرعي، ثمّ نشرع بالتشهير بهذا الرجل وإهدار كرامته.

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

حسناً، أيّ واحد من هذين الطريقين والأسلوبين هو 

طريق أولياء الله؟ وأيّّما هو المنهج الذي يرضى الله عنه؟ 

خير الساترين وأرحم »ينطبق مع وأيّّما هو الذي 
 ؟ أيّّما؟!«الراحمين

إنّني عندما أقول: يجب علينا أن نسلك طريق أولياء 

الله؛ إنّما لهذا السبب أقول ذلك. إنّ هاذين الطريقين 
والمنهجين قد تبيّنا لنا؛ فأنت بإمكانك أن تشهّر بالرجل 

، «التكليف الشرعي»وتهدر ماء وجهه، ثمّ تلصق به اسم 

 يمكنك أن تعفوا عنه[، وهذا يشبه كثيًرا ما حصل مع ]كما
أمير المؤمنين عليه السلام في صفّين، عندما فعل ذلك 

، حيث إنّ أمير المؤمنين كان أمام 1الرجل فعلته القبيحة

خيارين: أن يضربه بالسيف ويقطّعه إربًا، وأن يعرض 

بوجهه عنه، ويقول: إن كرمي وعزّتي ومقام الرأفة والرحمة 
لتي جعلني الله تعالى مظهرًا لها تأبّ أن أفعل ذلك، فهو ا

وإن كان عدوّي، ولكنه في النهاية رفع يده مستسلمًا وفعل 

                            
إشارة إلى ما فعله عمرو بن العاص عندما كشف عورته لينجو من قتل أمير    1

 المؤمنين عليه السلام له. )المترجم(

https://madrasatalwahy.org/


  25 
 

ما فعل في ذلك الوضع، فهل يليق بي أن آتي وأقتله؟ هذان 

طريقان، يمكن للإنسان أن يُتار هذا الطريق أو ذاك؛ فأي 

 الطريقين سنختار نحن؟

 ليه السلام مع جيش الحرّ تعامل الإمام الحسين ع

لقد بيّنوا لنا كلا الطريقين، فأمير المؤمنين عليه 
السلام قد بيّن لنا طريقه ومنهجه، والآخرون بيّنوا لنا 
أسلوبهم ومنهجهم، والإمام الحسين عليه السلام قد بيّن 

لنا طريقه أيضًا، وذلك عندما لاقى الحرّ وجيشه أوّل مرّة 

موت من شدّة العطش، ورأى وكانوا قد أشرفوا على ال
الإمام عليه السلام أنه لو تركهم ساعةً واحدةً فإنّهم 

سيموتون من العطش والجوع، وأنهم موشكون على 
الهلاك، حتّى أن حالة بعضهم كانت صعبة إلى درجة أنّه لم 

يكن قادرًا على شرب الماء لضعفه، بحيث أنّ الإمام عليه 

أنخ »حد منهم، ويقول: السلام كان يضع الماء في فم الوا
، هذا والإمام عليه السلام كان يعلم أنّه إذا 1«الراوية

                            
: وجاء القوم زهاء ألف فارس ۷۸، ص 2قال الشيخ المفيد في الإرشاد ج   1

مع الحر بن يزيد التميمي حتى وقف هو وخيله مقابل الحسين عليه السلام في 

https://madrasatalwahy.org/


  26 
 

أعطاهم الماء اليوم فإنّهم سيقفون غدًا في وجهه ويتحدّونه 

 بكل وقاحة! 

حسناً، لو كناّ نحن مكانه، فماذا كنّا سنفعل؟ كناّ 
سنقول: إنّ هذا عدوّنا، وهو على الباطل بينما نحن على 

فضل فرصةٍ للقضاء عليه، ثمّ نأتي لذلك الحقّ، وهذه أ

بتكليف شرعي، ونتمسّك بوجوب الأمر بالمعروف 
والنهي عن المنكر، ونقول: إنّ دفع العدوّ واجبٌ، 

                            
حر الظهيرة، والحسين وأصحابه معتمون متقلدوا أسيافهم، فقال الحسين عليه 

ففعلوا  "الخيل ترشيفًا اسقوا القوم وأرووهم من الماء، ورشفوا"السلام لفتيانه: 
وأقبلوا يملؤون القصاع والطساس من الماء ثم يدنونها من الفرس، فإذا عبّ 
فيها ثلاثًا أو أربعًا أو خمسًا عزلت عنه وسقوا آخر، حتى سقوها كلها . فقال علي 
بن الطعان المحاربي: كنت مع الحر يومئذ فجئت في آخر من جاء من أصحابه، 

 "أنخ الراوية"ه السلام ما بي وبفرسي من العطش قال: فلما رأى الحسين علي
فأنخته فقال:  "يا ابن أخي أنخ الجمل"والراوية عندي السقاء، ثم قال: 

فجعلت كلما شربت سال الماء من السقاء، فقال الحسين عليه السلام:  "اشرب"
أي اعطفه، فلم أدر كيف أفعل، فقام فخنثه فشربت وسقيت  "اخنث السقاء"

 فرسي.
يقصد الراوي أنّ الإمام طلب منه أن يُجلس الجمل فقال له أنخ الراوية فلم يفهم 
مراده، لأنّ معنى الراوية عند الكوفيين آلة للسقاء، ولا معنى لإناختها، وعند 
الحجازيين الراوية هي الناقة التي يستسقى عليها، فأعاد عليه الإمام حتّى فهم 

 عطفه حتّى شرب. )م(ما يريد. وأعانه في تناول السقاء و

https://madrasatalwahy.org/


  27 
 

والقضاء على الباطل من أوجب الواجبات، وهؤلاء قد 

جاؤوا ووقفوا بوجهنا وقطعوا الطريق علينا، وما أسعدنا 

ينبغي أن نضيّعها أبدًا،  بهذه الفرصة التي أتيحت لنا؛ فلا
ونأتي على ذلك بدليل شرعيّ، لا أننا نقول الكلام هكذا 

 بدون دليل.

لكنّ الإمام الحسين عليه السلام يقول لنا: إنّني أعرف 
دليلكم الشرعي هذا، بل أعرف ألف درجة أعلى من ذلك، 
ولكنّ مقام الكرامة والرأفة والرحمة الذي تبلور في 

لٍ من أدلّتكم الشرعيّة ويكنسها وجودي يغسل ألف دلي
ويضعها جانبًا، فالآن هناك عبدٌ من عباد الله جاء جائعًا 
عطشانًا، وهو حتّى الآن لم يشهر بوجهي سيفًا ولا 

حاربني، فأنا أنظر إلى وضعه الفعلي، ]وأتعامل معه على 

 هذا الأساس[.
وأمّا وضعه في يوم عاشوراء فهو خاصٌّ بيوم 

حمل السيف بيدي، وعندما يصل عاشوراء؛ فهناك سأ
دوري في القتال بعد شهادة جميع أصحابي وأهل بيتي، 

فسوف أقاتل وأحارب وأؤدّي وظيفتي طالما أنّ عندي 

https://madrasatalwahy.org/


  28 
 

القدرة والاستطاعة؛ لأنّ هذا الرجل الآن قد تصدّى 

لمواجهتي وقتالي، وعندما أضعف عن القتال بسبب رمي 

 الأرض.السهام وضرب السيوف فإنني سوف أسقط على 
ولكن ماذا عن الآن؟ ما هي وظيفتي الآن؟ ههنا 

 يقول جناب العارف الجليل مولانا:

صوفی ابن الوقت باشد اى رفيق *** نيست فردا 
 1گفتن از شرط طريق

]يقول: الصوفّي ابن الوقت يا رفيق *** وقول 

 ليس من شرط الطريق[« غدًا»
لة ، فالآن في هذه الحا«ابن الوقت»إنّ هذا هو معنى 

وفي هذا الوضع، جميع هؤلاء من عباد الله، ويجب أن 

نسقيهم الماء ونرويّم، وأمّا ما يحصل غدًا فما أدرانّ به ولا 

علاقة لي به، فليحصل ما يحصل، وأمّا أنّه سيكتسب غدًا 
القدرة ويحاربني بها، فهذا لا يعنيني الآن، ]فإن قلت لسيّد 

وسيشهر سيفه في الشهداء:[ هذا الرجل سيصبح قويًا غدًا 

                            
 .۷*** جلال الدين الرومي، مثنوي معنوي، الدفتر الأول، ص   1

https://madrasatalwahy.org/


  29 
 

وجهك؛ هذا السيف الذي تراه الآن مغمدًا سوف يشهره 

 في يوم عاشوراء ويقاتلك به!

]سيقول لك:[ فليشهره، ما يحصل في عاشوراء 
خاصّ بيوم عاشوراء، والآن هو الآن، والآن ليس يوم 
عاشوراء، بل يفصلنا عن يوم عاشوراء خمسة عشر يومًا أو 

 نظر ماذا ينبغي أن أفعل الآن؟اثنا عشر يومًا، فعلّي أن أ
هذا هو طريق سيّد الشهداء عليه السلام، وهو يريد 

 أن يعلّمنا نحن ذلك.

وهكذا، تجد أنّ نفس الحرّ هذا يأتي في يوم عاشوراء 
قائلًا: أنا تائب! فماذا يقول له الإمام وكيف يتصّرف معه؟ 

، ويقول له: إنْ كنت «ابن الوقت»يتعامل معه على أساس 

عت وتبت، فتعال، وأمّا الماضي فقد مضى وانتهى، ولم تراج

، بل المهمّ هو من أنت الآن؟ وما أنت الآن؟ وما  يعد مهماًّ
 هي حالتك الفعليّة الآن؟ هذا هو المهمّ عندي!

هل اتّضح الأمر؟ هذا المقام هو مقام العبوديّة؛ فهو 
لا يملك شيئًا، ولذا تراه لا ينظر إلى ماضي نفسه؛ لأنه لا 

رى نفسه، ولا يلتفت إلى المستقبل لأنّ المستقبل ليس ي

https://madrasatalwahy.org/


  30 
 

في يده، بل ينظر إلى الآن.. ينظر إلى هذه اللحظة الفعليّة 

 ليرى ما الذي يريده الله منه الآن.

 عفو النبيّ صلىّ اللـه عليه وآله عن أبي سفيان

هكذا كان أمير المؤمنين عليه السلام أيضًا، وهكذا 

لسلام، وهكذا كان النبيّ صلّى كان الإمام الحسن عليه ا
الله عليه وآله ايضًا؛ فماذا فعلوا بالنبيّ؟! وما أعظم 
المصائب التي صبّوها على رأسه! أوه! ما أكثر الأذى 

الذي لحق به كالحصار في شعب أبي طالب وغيره، وكلّ 

ذلك كان وراءه أبو سفيان، ولكن عندما فتح النبيّ صلّى 
فعل به؟! لو كناّ نحن مكانه لقتلناه الله عليه وآله مكّة ماذا 

فورًا ولشققْناه إلى نصفين؛ لأنه من الواضح أنّ هذا 
الإنسان لن يصبح مثل سلمان! ولذا فمن الأفضل أن 

نقضي عليه من الآن؛ حتّى لا يأتي في المستقبل ويُتلق 

 الحيل والألاعيب.
، «ابن الوقت»ولكنّ النبيّ لم يفعل ذلك؛ لأنّ النبي 

ر إلى الآن، فالآن ماذا يجب أن يفعل؟ الآن عندما فهو ينظ

الإسلام يجبّ ما »فتح النبي مكّة ودخلها طبّق قاعدة: 

https://madrasatalwahy.org/


  31 
 

، يعني الإسلام يزيل ما قبله وينفيه ويستره، فمهما 1« قبله!

كان فعل هذا الرجل، أخرجني من مكّة، وحاصرنّ في 

شعب أبي طالب، وهناك فقدت عمّي أبا طالب، كما 
السيّدة خديجة عليها السلام، ورمانّ فقدت زوجتي 

بالحجارة وآذانّ بألف نوع من الأذيّة... نعم، لقد صدر 

كلّ هذا منه، ولكنّ النبيّ الأكرم صلّى الله عليه وآله وسلّم 
، فيتناسى ذلك «يجبّ ما قبله»يتعامل معه على قاعدة 

ويضعه جانبًا، ويقول له: أنت الآن جئت تقول: أنا 

بل إسلامك، بل ونعطيك ميزة إضافية أسلمت، ونحن نق
بأن نجعل دارك مأمناً لمن يدخلها من المشركين، 

 2«من دخل دار أبي سفيان فهو آمن.»وسنعلن بأنّه: 

أنا أتصوّر أنّا لو كناّ بدلًا من أبي سفيان لكان علينا أن 

نذوب من الخجل وندخل تحت التراب، فكم يتطلّب 
لجلد! فلو كان تمساحًا موقفه من الوقاحة! وكم هو غليظ ا

لذاب جلده من الخجل، فهذا النبيّ بعد أن وصل إلى 

                            
 .469، ص 5الخلاف للشيخ الطوسي، ج    1
 .۱33ص 2تاريخ الطبري، ج   2

https://madrasatalwahy.org/


  32 
 

السلطة والسيطرة وبلغ مقام أهون الناظرين، فصار ناظرًا 

ومسيطرًا، وحصل على الولاية وأمسك بالحكومة، 

ويمكنه أن يفعل ما يشاء، وأن يأتي بسرعة ويقول تعالوا 
ن المغول ]لأقطع أعناقكم[ كما تفعل سائر الجيوش، م

وغير المغول؛ فماذا فعل هؤلاء؟! ولكنهّ بدلًا من أن 

يصفّهم أمامه ويضرب رقابهم، يأتي وماذا يصنع مع هذا 
الرجل؟ مع أبي الفساد لهذه القرية وللإسلام، ثمّ ما قام به 
من فساد وأحداث، فقد جاء ابنه معاوية ثمّ يزيد وصنعوا 

بيّ يأتي وفي مثل ما صنعوا مماّ لا يمكن تصوّره، لكنّ الن
تلك الظروف ويقوم بهذا العمل ]من العفو[، فهو يريد أن 
يقول لنا: اصنعوا ذلك أنتم أيضًا، فإن كنتم أتباعًا لي 

فعليكم أن تقوموا بذلك، وإن كنتم أتباع أبي سفيان ـ فأبو 

سفيان مسلم ـ فعليكم أن تتّبعوا إسلام أبي سفيان، ذلك 
ة والإسلام الذي يأتي منه الإسلام الذي يأتي منه معاوي

يزيد، ويأتي منه هشام بن عبد الملك، ذلك الإسلام يأتي 
منه هارون والمأمون! فهذا أيضًا نوع من الإسلام. فهم 

كانوا يصلّون أيضًا، ويُطبون على المنبر، ويصومون، أمّا 

https://madrasatalwahy.org/


  33 
 

الإسلام الذي أبيّنه فهو إسلام أجعل فيه بيت أبي سفيان 

يع. أقول مهما كان الماضي فعليك مأمناً، وأعفو عن الجم

أن تفتح صفحة جديدة وتقرّر كيف تريد أن تكون؟ لقد 
كان هؤلاء يعرفون النبيّ جيّدًا، كانوا يعرفونه جيّدًا 
ويعرفون من يقف في مواجهتهم. لو لم يكونوا يعرفون 

النبيّ لما بلغوا في الجرأة عليه إلى هذا الحدّ، لقد رأَوا من هو 
ا: لا بأس فلنجترئ عليه ولنقم بما نشاء فهو النبيّ، فقالو

 النبيّ.

 قصةّ العفو عن وحشي قاتل حمزة

كانوا يأتون إلى النبيّ ـ نعم هم الذين ارتكبوا معه 

آلاف الأخطاء ـ فلمّا كانوا يأتون إليه كان يطأطئ رأسه 
خجلًا حتّى لا تقع عينه على أعينهم، فكان يطأطئ رأسه، 

ثمّ يعفو عنهم. وفي التاريخ الكثير من هذه الأحداث؛ ففي 

الد يوم من الأيّام كنت أطالع في مخطوطات المرحوم الو
حيث ينقل عن العلامة الطباطبائي أنّ النبيّ قد أهدر دم 
وحشّي، أي أنّ كلّ من يراه فهو مجاز في أن يقتله. 

والعجيب أنّه ـ وواقعًا حين نقول أنّهم كانوا يعرفون 

https://madrasatalwahy.org/


  34 
 

النبيّ، كلّهم كانوا يعرفون النبيّ، ويعرفون أمير المؤمنين، 

ففي  يعرفون الأصحاب الذين كانوا على ارتباط معه،

النهاية الأوانّ المترابطة يؤثّر بعضها في بعض... ـ في 
النهاية ضاقت الدنيا في وجه وحشي، فجاء متخفيًّا إلى أمير 
المؤمنين، والعجيب أنّ أمير المؤمنين كان عليه أن يقتله 

على الفور؛ ألم يّدر النبيّ دمه؟! ولكنهّ لم يفعل ذلك، لأنّ 
جرّد رؤيته، بل هو يقول: النبيّ لم يقل أنّ قتله واجب بم

يمكن أن يقتله. ثمّ أمير المؤمنين هو مثل النبيّ وهو نفس 

النبيّ، فيأتي إليه: يا علّي ماذا أصنع؟ لقد أمر النبيّ أمره، ولم 
 أقدر إلا على الوصول إليك!

ففي النهاية هؤلاء الأنجاس كانوا على علم 

 عمر بالأوضاع ويعرفون أين يذهبون، فلو أنّهم جاؤوا إلى

لحمل السكّين على الفور وضرب بها أمّ رأسه لينفجر ستة 
شُعَب، ولكنهّ يأتي إلى أمير المؤمنين ويقول: إنّه كالنبيّ، 

فالذي أمر ذاك الأمر أمر به عن علم ودراية، وهذا مثله 
ويعلم حقيقة الأمر، ويعرف واقع الحال. ثمّ يقول: يا علّي 

دمت وصلت إلى هنا  أنت أملي! فيقول الإمام: لا بأس ما

https://madrasatalwahy.org/


  35 
 

فأنا أدلّك على طريق، فاذهب وأخف نفسك حيث يتردّد 

ُ عَليَنْا ﴿النبيّ واقرأ له هذه الآية:  ِ لَقَدْ آثرََكَ اللَّه قالوُا تاَللَّه
ومضمونها أنّ الله جعلك اليوم 1﴾وَ إنِْ كُنها لََاطِئيَ 

 متغلّبًا علينا وجعلنا تحت سلطتك وتحت اختيارك. 
يقول أمير المؤمنين أنّه كان من عادة النبيّ أنّه إذا قرأ 

قالَ لا ﴿أحد عليه آية فإنّه يقرأ الآية التالية لها، وهي هنا: 
رحَْمُ 

َ
ُ لَكُمْ وَ هُوَ أ تثَْْيبَ عَليَكُْمُ الْْوَمَْ يَغْفِرُ اللَّه

احِِيَ  فقد غفر الله ذنبك وليس عليك من بأس، فما 2﴾الره

هذه الآية فستكون قراءته بمثابة الحكم  إن يقرأ النبيّ 
بالعفو. فقرأ وحشي الآية الأولى، وقرأ النبيّ الثانية وقضي 

 الأمر، ونسخ الحكم السابق.

ففي الواقع نحن لدينا في الإسلام أنّ مقام الرأفة 

ومقام الرحمة غالب على مقام الحكومة ومقام الغضب 
ا ومقام القهر ومقام الانتقام، وإن كان ذلك  الانتقام حقًّ

وحقيقيًّا. فقد قتل حمزة عمّ النبيّ وبتلك الحالة وبتلك 

                            
 .۱9سورة يوسف، الآية    1
 .92سورة يوسف، الآية    2

https://madrasatalwahy.org/


  36 
 

الكيفيّة، ولكن أنتم ترون أنّ النبيّ رحمة للعالمين، وهذه 

 الرحمة تأتي وتتغلّب على جانب الانتقام والقصاص.

وكنت أودّ في تتمّة الحديث أن نتحدّث عن بعض 
ة علميّة المسائل التي يمكن أن تكون مقبولة من ناحيّ 

وفقهيّة، ولكن لم يبق وقت، وإن شاء الله إذا وفّقنا الله نترك 

 ذلك إلى فرصة أخرى. 
نسأل الله أن يوفّقنا في هذا الشهر المبارك لإدراك 
هذه الحقائق وفهمها والعمل بها، فإنّها طريق الأولياء 

العظام ونهجهم، وسائر الطرق تنتهي إلى الباطل، ولا 
مكان، أو على الأقلّ تؤدّي إلى توقّف تصل بالإنسان إلى 

الإنسان، فلو لم تؤدّ في أحسن الأحوال إلى المعاصي 

والانحرافات وأمثال ذلك، فإنّها على الأقلّ تسبّب وقوفه 

 وعدم تكامله وعدم حركته.
  

 اللهمّ صلّ على محمدّ وآل محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	من مظاهر ستّاريّة اللـه وأوليائه لعيوب العباد: التغافل عنها وعدم إعلانها
	إشراف اللـه على عباده حضوري
	السبب في ستّارية اللـه على عباده كونهم أثرًا من آثاره
	ضرورة اتّصافنا بصفة الستر في علاقاتنا مع الآخرين
	مشاهد من الستر والصفح والعفو
	موقف العلامة الطهراني من رجل ينتحل اسمه
	تعامل الإمام الحسين عليه السلام مع جيش الحرّ
	عفو النبيّ صلّى اللـه عليه وآله عن أبي سفيان
	قصّة العفو عن وحشي قاتل حمزة

