
 
 

 

  

 هو العليم

  

 معنى البرهان من الله تعالى

  

 المحاضرة الثانية -هـ ق  ۱٤٣۷سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيدّ محمدّ محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ باللـه من الشيطان الرجيم

 بسم اللـه الرحمن الرحيم

 وصلى اللـه على سيدّنا ونبينّا أبي القاسم محمدّ

 وعلى آله الطيبّين الطاهرين

 واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  

وِكَ » دَ عِلحمِكَ، وَعَلى عَفح دُ عَلى حِلحمِكَ بَعح مَح فَلَكَ الْح
صِيَتكَِ حِلحمُكَ  ئُني عَلى مَعح رَتكَِ، وَيََحمِلُني وَيَُُرَّ دَ قُدح بَعح

عُني الَِى عَنيّ، وَ يَدح  ِ ، وَيُسْح كَ عَلَََّ ُ يَاءِ سِتْح ةِ الْح عُوني الِى قِلَّ

َتكَِ، وَعَظيمِ  رِفَتي بسِعَةِ رَحْح التَّوَثُّبِ عَلى مََارِمِكَ مَعح
وِكَ   «.عَفح

ا، يبيّّ هنا حضرة السجّاد عليه السلام  حسن جدًّ

عمال التي يقومون بها لأالخصوصيّات المختصّة بالعباد وا
اتهم، ويقول لنا بأيّة كيفيّة نقوم بتصرفّاتنا وطريقة تصرفّ 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

وبأيّة نيّة وبأيّ قصد ننجز أعمالنا؛ وفي الجهة الأخرى، فإنّ 

حضرة الإمام يبيّّ أيضًا ما هو مرتبط بالله تعالى في مقابل 

 هذه الأعمال والتصرفّات.

جرأة الإنسان على ارتكاب الذنوب نابعة من أمنه من سرعة 

 العقاب

إنّ ما هو واضح في هذه الكلمات وفي هذه التعبيرات 

هو مسألة حلم الله وتحمّله للتصّرفات التي يقوم بها 
الإنسان، فهو يصبر ولا يبرز سريعًا ردّة فعله تجاه أعمالنا؛ 

 وهذا مطلب مهمّ وموضع للتأمّل.

يقول الإمام هنا أنّ الْمد يختصّ بك، وله ارتباط 
عد أن كنت تمتلك العلم بحلمك بعد علمك؛ يعني: ب

بأحوالنا وتمتلك المعرفة بتصّرفاتنا، فإنّ علمك هذا غير 

مفضٍ إلى أن تنهض هنا وتمضي في سبيل الانتقام، أو تلجأ 
إلى الاقتصاص بنحو من الأنحاء، وتجعل أعمالنا في 

 معرض العقوبة.

وهكذا أيضًا، فإنّ الْمد يختصّ بمغفرتك وعفوك 

ا لم تأت بمعنى التأخير بل بمعنى بعد قدرتك؛ فـ )بعد( هن

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

التْتّب؛ أي: بعد أن كانت لك القدرة، فإنّك تلجأ للعفو؛ 

فعفوك نابع من القدرة لا من الضعف؛ ومن هنا، فما 

يدفعني للتجرّؤ على الذنوب وعلى معصيتك هو حلمك؛ 
فحينما أرى بأنّك حليم، وبأنّك لا تُبدي أيّة ردّة فعل تجاه 

، فإنّ ذلك يُؤدّي لأن أشعر بحالة من أعمالنا وتصّرفاتنا

الخمول، وأتنازل قليلًا عن العزم الجادّ في ترك معاصيك، 
فأتساهل وأتهاون نوعًا ما تجاه هذه المسألة، بينما لو كنت 
أعلم بأنّك ستعاقبني بمجرّد أن يصدر منيّ ذنب، فلن 

 أرتكبه أبدًا؛ والمسألة في جميع المواضع هي بهذا النحو.
يكون الإنسان عالمًا بأنّه بمجرّد أن يرتكب فحينما 

مخالفة، فإنّ الشرطة ستأتي إلى منزله للقبض عليه قبل أن 

يصل إليه، فإنّه لن يُقدم على هذه المخالفة، اللهمّ إلاّ أن 

يكون مجنونًا! فالذي يتجرّأ على فعل الْرام هو الذي لا 
يتوقّع العقاب السْيع، فتْاه يفعل ذلك ويقول: ليس 

ناك من يهتمّ لأمري!!! وحتّى لو أرادوا التحقيق وإثبات ه
المخالفة، فإنّ الأوان سيكون قد فات!!! اذهب يا عزيزي 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

ولا تحمل أيّ همّ!! افعل كلّ ما يَلو لك من دون أيّ 

 قلق!!

حسناً، لكن لو فرضنا أنّنا كناّ في مكان آخر؛ نظير 
 مفتْق الطرق حيث يضعون كاميرا المراقبة، وكلّ من

يتعدّى الخطّ أو يتجاوز السْعة المسموح بها في الشارع، 

فإنّ هذه الكاميرا تلتقط له صورة، غير أنّ بعض هذه 
الصور تذهب إلى الأرشيف وتبقى هناك إلى الأبد! ولعلّ 
ذلك بسبب أنّ رقم السيّارة يختلف عن بقيّة الأرقام!! لكن 

في بعض المواضع الأخرى، فإنّ فاتورة الغرامة تصل 
عادةً إلى المنزل قبل أن يصل صاحب السيّارة إليه! فهناك 
بعض الدول التي تتعامل بشكل سريع مع مثل هذه 

القضايا؛ فتْى الإنسان يذهب إلى منزله ظهرًا، ليكتشف 

أنّ الفاتورة سبقته إلى المنزل بساعتيّ؛ ففي مثل هذه 
الْالة، لن يتجرّأ الإنسان على ارتكاب المخالفة. إنّ ما 

رّضنا على فعل الْرام هو أنّنا لا نحتمل السْعة في يَُ 
العقاب والمؤاخذة؛ ولهذا ترانا نرتكب المعصية، فنقول 

 في أنفسنا: لا يوجد هناك من يُتابع الأمر!

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

وفيما يخصّ الْقّ سبحانه وتعالى، فإنّ المسألة هي 

بهذا النحو أيضًا؛ فلماذا تجدنا نرتكب المعاصي؟ لأنّنا 

مرّة الأولى، فنرى بأنّه لم يَدث أيّ شيء، نفعل ذلك في ال
ثمّ نكرّره للمرّة الثانية، فنرى أيضًا بأنّه لم يَصل أيّ شيء، 
مع أنّنا كناّ نتوقّع أن تُقرع رؤوسُنا بعصا من حديد، وهكذا 

للمرّة الثالثة... فنقول في أنفسنا: يبدو أنّ الملائكة 
ا، فلا يلتفتون إلينا!!! والظاهر  أنّ لهم أعمال منشغلة جدًّ

كثيرة!! فهذا الذي يُؤدّي إلى أن يقلّ قُبح الذنب والمعصية 

في نفس الإنسان، وأمّا بالنسبة للأولياء والمعصوميّ 
والأنبياء، فلا تقليل لديهم في مسألة قُبح المعصية 
والذنب؛ لأنّ قبح المعصية هي عبارة عن حالة من 

ا أم أبينا ـ الكدورة والظلمة تحصل للنفس، وتُؤدّي ـ شئن

إلى التضعيف من الارتباط القائم بيّ العبد وربّه، فيصير 
هذا الاتّصال باهتًا وضعيفًا، ويُصبح ذلك الْبل الواصل 

 بيّ الإنسان وخالقه أرقّ وأرقّ.

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

الذنوب سبب أساسي في تغيرّ حالة اتصّال الإنسان باللـه 

 تعالى

فمن المحال أن يصدر ذنب من الإنسان من دون أن 

ؤدّي ذلك إلى إحداث تغيّر في حاله! ولا يُمكن أن يقوم يُ 
الإنسان باغتياب رفيقه )أو غيره(، ثمّ لا يُفضي ذلك إلى 

تغّير حاله! ومن المحال أن يتواجد الإنسان في مجلس 

ا  تُذكر فيه الدنيا، ويُغتاب فيه هذا وذاك، ويكون مملوًّ
نسان بالقيل والقال، وتُطرح فيه عيوب الناس، فيقوم الإ

من هذا المجلس، وتكون حالة اتّصاله ]بالله تعالى[ 

مساويةً لْالة الاتّصال التي كان يمتلكها قبل ولوجه 
للمجلس.. فهذا مَال، وغير ممكن بتاتًا! ويُمكنكم أن 
تُجرّبوا ذلك لو شئتم، بل لا حاجة للتجربة أبدًا؛ لأنّه لا 

ينبغي على الإنسان أن يُُرّب مثل هذه الأمور من 
الأساس!! هل التفتّم؟! فلا يمكن حصول هذا الأمر أبدًا، 
ولا يُمكن للإنسان أن يُقدم على أمرٍ ما بغرض هتك 

عرض امرئٍ مؤمن، والْطّ منه عند الناس، والتنقيص من 

منزلته ـ ولو كان بعنوان إلهيّ وباسم التبليغ وأمثال ذلك 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

ل من الأمور الواهية والخدّاعة التي تندرج في ضمن الْي

الشيطانيّة ـ ، فيظلّ ارتباطه بالله تعالى في تلك الْالة قائمًا.. 

 فهذا مَال! 
ففي الوقت الذي يكون فيه منهمكًا في هذا الفعل، 
فإنّ كلّ كلمة تصدر منه يكون الشيطان هو الذي ألقاها 

عليه، ولو كانت آية قرآنيّة؛ وكلّ عبارة تخطر على باله، 
كانت مقتبسةً من نهج تكون من إلهام الشيطان، ولو 

البلاغة؛ لأنّ الشيطان له اطّلاع أيضًا على نهج البلاغة، 

وعن حفظ؛ فنحن لا نحفظ نهج البلاغة بينما هو يَفظه، 
بل ويَفظ حتّى القرآن والصحيفة السجّادية، وقرأ مفاتيح 
الجنان من بدايته إلى نهايته.. فهو يَفظها جميعًا!!! فيأتي 

الكذائيّة في ذهن الإنسان، ويقول له: بنفسه ويُلقي العبارة 

اكتبها في هذا الموضع، فهي أفضل لك وتقوّي مطلبك! 
فتجد بأنّ العبارة مقتبسة من نهج البلاغة لأمير المؤمنيّ، 

لكنّ الشيطان هو الذي يأتي بها، ويقول اكتبها هنا، أو من 
شعر حافظ، لكنّ الشيطان الذي يأتيه بها؛ فهو مطّلع على 

اره الغزليّة، ويقرأها بشكل جيّد، ويغنيّ بها، تمام أشع

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

ويقول له: اكتب هذا البيت أو ذاك، اذكر هذا هنا وذاك 

هناك.. فيرى فجأةً بأنّه قد حصلت في ذهنه قصّة لم تكن 

من قبل، ويقول: عجبًا لقد كنت غافلًا عن هذا! من الذي 
أحضرها إلى ذهنه؟! الشيطان هو الذي أحضرها في ذهنه، 

ائيل، فجبرائيل لا يأتي ويساعدك عندما تكتب لا جبر

انطلاقًا من هوى النفس والتوهّّات والاعتبارات 
والأنانيّات والأماني، فمن الذي يساعدك في هذه الْالة؟! 
لا تخلو المسألة من أحد أمرين: إمّا أن يكون مصدر هذه 

المطالب جنود الرحْن، فتتْشّح من ذاك المبدأ وتستقرّ 
إمّا أن يكون مصدرها جنود الشيطان، ولا في النفوس؛ و

ثالث لهما. فجبرائيل لا يأتي في هذه الْالة، فمن الذي يأتي؟ 

حتمًا الشيطان هو الذي يأتي؛ وعليه، فلا ينبغي القول بأنّ 

هذه العبارة وهذه المقالة وهذا الكتاب هو كتاب جيّد؛ 
نهج باعتبار أنّه يَتوي على عبارة بسم الله، وفيه شواهد من 

البلاغة ومن الصحيفة السجّادية، وفيه عبارة من دعاء 
الافتتاح، بل ينبغي أن نرى مبدأ ومصدر هذه العبارات ما 

هو؟ هذا هو المهمّ، وإلاّ فهذه الأوراق مليئة بالدعاء من 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

أوّل الكتاب إلى آخره؛ ولذا، فمبدأ ومصدر هذه المطالب 

ه لا أهّّية هو المهمّ، لا نفس المطالب الواردة هنا، فهذ

 لها.

معنى "البرهان" في قصةّ يوسف عليه السلام ودوره في الردع 

 عن المعصية

وبناء على ذلك، ينبغي أن ننتبه جيدًا، فما أكّد عليه 

الأنبياء والأولياء وأهل المراقبة، وكانوا يتحفّظون عليه 
كثيًرا هو قطع الارتباط الذي يَصل أثناء ارتكاب الذنب 

؛ فالذي "برهان"و الذي يقال له والمعصية، هذا ه

وَلَقَدْ ﴿انكشف للنبيّ يوسف عليه السلام هو هذا الأمر، 
نْ رَأى

َ
تْ بهِِ وَهَمَّ بهِا لوَْ لا أ ، يعني لو لم 1﴾برُهْانَ رَب هِ هَمَّ

ينكشف هذا البرهان لكان قد وقع في المعصية، لكن ماذا 

 من كان هذا البرهان؟ هل كان عبارة عن سوط أنزله الله
السماء وشقّ له السقف فخاف يوسف أن يقع على رأسه؟! 
لم يكن كذلك! هل كان سيفًا أو نارًا؟ لم يكن ذلك! هل هو 

                            
 .24( صدر الآية 2۱سورة يوسف )   1

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

جهنمّ؟ لا، ليس شيء من ذلك! بل كان عبارة عن 

مشاهدته حالة انقطاع العلاقة بينه وبيّ الله في حالة ما 

عمل أقدم على هذا الفعل؛ ]قيل له[ إن أردت القيام بهذا ال
فإنّ علاقتك بالله سوف تنقطع! هذا هو البرهان من ربّه، 
وهي حالة من الظلمة! ففي نهاية الأمر، عندما يكون 

للإنسان علاقة بربّه، فإنّ هذه الْالة سوف تظهر بشكل 
تلقائي، فالله لا يدع الإنسان وحيدًا، ويقول له: اذهب 

 وافعل ما يَلو لك، كلّا! 

ن هذه الغرائز هو نفسه الذي الله الذي جعل في الإنسا
يأتي في الوقت المناسب ويبيّّ للإنسان الأفعال التي 
توجب انحراف هذه الغرائز، لا أنّه يعطي شيئًا دون 

الآخر، وإلاّ يصير ذلك ظلمًا؛ فإن أعطى شيئًا ولم يعط 

الآخر يكون قد ظلم، وإلاّ لصار ]الإنسان[ مثل 
الكلام أساسًا، ولا  الْيوانات، فالْيوانات لا يفهمون هذا

توجّه لهم إلى ذلك.. كلّا، بل الله الذي أودع في الإنسان 
الميل والشوق نحو المخالفة ـ فالإنسان لديه هذا الميل 

نحو المخالفة، ولو لم يكن لديه ذلك لما أتى به ـ هو الذي 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

جعل له في المقابل ما يمكّنه من التغلّب على ما يوجب 

الإنسان يرى الطرف المقابل انحرافه وخسارته؛ لذا، ف

أيضًا، لا أنّه يرى طرفًا واحدًا فقط، بل يرى كلا الطرفيّ. 
ولو كان الإنسان يرى طرفًا واحدًا فقط دون الطرف 
الآخر، فلا عقاب على فعله؛ ولذا، نرى أنّ الكثير من 

الذين يرتكبون المخالفة ـ وهذه مسألة فقهيّة وحقوقيّة 
 من الناحية الظاهريّة، لا وقضائيّة ـ ويكونون مدانيّ

يكونوا قد ارتكبوا معصية في الواقع؛ لأنّ الطرف المقابل 

 للمعصية غير واضح لهم.
فما الذي يفهمه الشابّ ذو الخمسة عشر عامًا أو الستّة 
عشر عامًا فيما إذا افتْضنا أنّ زللًا صدر منه، حتّى يُقارن 

ره، ويصار برجل في الخامسة والثلاثيّ أو الأربعيّ من عم

إلى معاملتهما معًا نفس المعاملة؟! هذا ليس صحيحًا، 
حيث تتدخّل هنا أيضًا مكانة الشخص وظروفه. أمّا 

نحن، فلم نسمع إلاّ بالبلوغ، لكنّ البلوغ في كلّ شيء له 
معنى وله حساب مختلف؛ فهذا الشابّ المراهق لم يصل 

لم يصل بعدُ بالنسبة إلى هذه المسألة إلى مرحلة البلوغ.. 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

إلى البلوغ في هذه المسألة. والبنت في الثالثة عشر أو 

الرابعة عشر لم تصل إلى البلوغ بعد، حتّى تحاسب على خطأ 

صدر منها.. ]لكنّهم يقولون[ كلّا، بل هي بالغة منذ سنّ 
التاسعة والعاشرة، فالجانب الآخر من القضيّة وهو قبح 

فلا  المعصية غير واضح أساسًا لهؤلاء الأشخاص،

يعرفون شيئًا عنه؛ ولذا، هناك فرق كبير بينه وبيّ شخص 
في الثلاثيّ أو الأربعيّ أو الخمسيّ من عمره، وحكمه من 
ناحية العقاب يختلف عنه، وهذا إنّما هو بسبب تلك 

 المسألة.
وأمّا بالنسبة إلى الأنبياء والأولياء والمعصوميّ، فقد 

عصية وباطنها؛ اتّضحت لديهم مسألة البرهان وحقيقة الم

فصار واضحًا لديهم أنّ هذا العمل موجب لابتعاد 

الإنسان عن ربّه؛ وإذا اتّضح هذا، فلن يتوجّه إلى هذا 
الذنب أساسًا! هذا هو مقام العصمة، فمقام العصمة ليس 

أن يكون الشخص كالخشبة لا يصدر منه أيّ شيء؛ وكما 
 أنّ الخشبة لا يصدر منها أي فعل، كذلك المعصوم لا

قدرة له ولا اختيار ولا إرادة من نفسه، فحتّى لو أراد 

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

المعصية، فلن يتمكّن من القيام بها.. كلّا، المعصوم ليس 

كذلك! فإنّه يستطيع أن يأتي بكلّ فعل يريده، بل يمكنه 

الإتيان به أفضل مناّ! فعدم ارتكاب المعصية وكفّ 
أن النفس هو المهمّ للإنسان والكاشف عن علوّ قدره، لا 

يكون عاجزًا عن القيام بالمعصية أساسًا، فهذا ليس مهمًا، 

وإلاّ فالْجر معصوم؛ لأنّه لا يمكنه الإتيان بالذنب، 
والسجّاد معصوم؛ لأنّه لا يقوم بأيّ فعل؛ يُلفّ أو يُطوى 
ثمّ يُفرش بعدها، ولا يمكنه الاعتْاض على ذلك، ولا 

 إرادة له في ذاته.
م بالمعصية كما يمكننا نحن أمّا الإمام، فيمكنه القيا

القيام بالمعصية، ولا اختلاف فيما بيننا من هذه الجهة أبدًا؛ 

نعم، الفرق هو أنّ البرهان واضح عند الإمام ولا يقوم 

بالمعصية، أمّا نحن، فحتّى لو اتّضح لنا ذلك البرهان، 
 فإنّنا نقوم بالمعصية.. هذا هو الفرق. 

يوجب البعد عن الله، إذا قيل للإمام بأنّ هذا العمل 
سيقول: سمعًا وطاعة، بما أنّه يوجب البعد فلن أقوم به، 

أمّا نحن، فيُقال لنا بأنّ هذا العمل يوجب البعد، فنجيب: 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

لا تبالي.. لا عليك! فمن ذهب إلى ذلك العالم وشاهد 

وأتانا بالخبر؟! هذا هو الفرق بيننا وبيّ الإمام! فمثل 

العصمة.. نعم، لا شكّ  الشخص يكون قد وصل إلى مقام
أنّ هذا هو الْدّ الأدنى من العصمة، وأمّا العصمة العالية، 
فلها مراتب عالية، ولا نتحدّث عنها هنا، فهذه هي المرتبة 

الأدنى من العصمة في الفعل والعمل والمحرّمات. فلو 
كناّ نحن في هذه المرتبة، لكناّ كذلك أيضًا، فإذا رتّبنا الأثر 

لنا، لا أن نأتي ونستمع فقط إلى دعاء أبي حْزة،  على ما يُقال

ثمّ نذهب ونفعل ما يَلو لنا، بل نرتّب الأثر على ما يُقال 
لنا ونعمل به.. فإن كناّ كذلك، فسوف نتقدّم شيئًا فشيئًا، 
وإلاّ إذا أردنا أن نسلَّ أنفسنا بما نسمع ويُقال ونأنس بهذه 

سنة في  الصحبة فقط، فسوف يكون اليوم والغد وبعد

 مستوى واحد! وسيكون على نسق واحد.

ضرورة الانتباه إلى كلمات أولياء اللـه والعمل بها في السير 

 والسلوك

في ذاك الوقت الذي كناّ فيه في خدمة المرحوم 

العلّامة، كان يقيم المجالس، وكنت في بعض الأحيان آتي 

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

متأخّرًا إلى المجلس، فكان يعاتبني ويقول لماذا جئت 

رًا؟ لقد تأخّرت خمس دقائق أو عشر دقائق! وفي أحد متأخ

الأيّام، قال لي: يا سيّد مَمّد مَسن، لماذا تتأخّر في 
المجيء؟ فقلت له: أحتاج إلى أن أخرج وأمشي وكذا.. 
فقال لي: لقد أقمت هذه المجالس لأجلك، والْال أنّك 

تتأخّر خمس دقائق أو عشر دقائق.. هذا الكلام عجيب 
كان ظنيّ في ذلك الوقت بأنّ المجلس يُقام جدًا! لقد 

والرفقاء يأتون سواء أتيت أنا أم لا، وإذا أتيت، فسأجلس 

في زاوية من المجلس، فالعمدة ـ وهم الرفقاء ـ 
موجودون بحمد الله، يأتون ويستمعون لكلامه، فحتّى لو 
تأخّرت عشر دقائق فلا إشكال. قال: لقد أقمنا هذه 

ت وتستمع، ثمّ تأتي وتقول: لا المجالس حتّى تأتي أن

 إشكال في أن أتأخّر عشر دقائق أو خمس؟!!!
ا! لماذا تفصل نفسك عن هذا  هذا الكلام دقيق جدًّ

الجمع؟ ما نتحدّث به هو للجميع بما فيهم أنت! لا أنّك 
مستثنى من ذلك، ]وتقول[ في النهاية: المهمّ أن يكون 

هناك مجلس وتأتي مجموعة من الأشخاص، ويُتمعوا مع 

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

بعضهم البعض.. هل التفتّم؟! لكن الآن فقط صرت 

ة؛ يعني: عندما أتأمّل في كلّ كلمة قالها، أفهم كلام العلّام

أتعجّب وأقول: لقد قال هذه الكلمة لي! نعم ذلك بمقدار 
سهمي! ثم تذكّرت عبارته حيث قال: عندما كنت في 
خدمة المرحوم السيّد الْدّاد، كنت أعتبر كلّ كلمة 

يتحدّث بها أنّني أنا المعنيّ بها.. هكذا كان يقول آنذاك، 
منه حقيقةً، في حيّ أنّ الآخرين كانوا وكناّ نرى ذلك 

يأتون ويذهبون.. كانوا يأخذون الشاي وكانوا يصلحون 

بعض الأمور، وكان اهتمامهم بالنافذة أو الساعة.. فكان 
اهتمامهم في أن يقضوا المجلس ويأنسوا به فقط، فكانوا 
يقولون: نحن نحضر مجلس السيّد الْدّاد، ونقدّم الشاي 

صلاة والتُْب ونرتّب المصاحف، ونجمع سجّادات ال

أمّا هو، فكان هّّه في الكلام الذي يخرج من فم السيّد 
وإعداد الشاي   1الْدّاد، بينما كان همّ أولئك في السماور

وإقامة المجلس، لكن ما هي نتيجة ذلك؟ النتيجة هي أنّ 
ذاك لا يستفيد شيئًا، والذي يستفيد هو الذي ينظر ماذا 

                            
 إناء خاصّ لإعداد الشاي )المتْجم(   1

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

ليوم؟ ما الذي استفاده من أستاذه مماّ تعلّمه من أستاذه ا

 ينفعه.

لكن ما كناّ نشاهده بوضوح ـ سواء في ذلك أنا أو 
غيري ـ هو أنّنا متساهلون في هذا المطلب، ولا نولي 
المسألة الأهّّية اللازمة؛ فبمجرّد أن نشعر بأنّنا نجلس مع 

بعضنا.. ففي النهاية لا بد من تمضية الأيام والليالي 
بالذكر، وعند ذكر الصالْيّ تنزل الرحْة.. فهذه والإتيان 

الأمور هي التي تشغلنا.. لا، هذا ليس كافيًا، وإن كان 

جيّدًا؛ فلا بدّ أن يكون للإنسان رفيق، لكن يُب أن يستفيد 
من هذا المجلس، وعليه أن يأخذ نصيبه من هذا المجلس 
ويمضي. فكما أنّنا كذلك في الأمور الدنيويّة، حيث إنّنا 

حينما نرى بأنّ هناك منفعة دنيويّة في مكان معيّ، نتعامل 

معها بحرص حتّى لا تفوتنا، وتصير من نصيب شخص 
 آخر، بل يُب أن نفوز نحن بهذه المعاملة.

 تراخي الإنسان في العمل وتفويت الفرُص

هذا المطلب هو الذي يبيّنه الإمام السجّاد عليه 

ضرته بأنّ السلام ببيان لطيف وظريف، حيث يقول ح

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

السبب في تراخينا بالنسبة إلى المعصية هو أنّك يا ربّ 

حليم ومتسامح؛ فلو كنت تحاسبنا بمجرّد المعصية، لما 

فعلناها أبدًا.. فإن كانت السياط تنهال على الإنسان 
 بمجرّد انتهائه من المعصية، لما فعلتها أبدًا!

من فالله تعالى لا يبيّّ لنا ذاك البرهان وتلك الْالة 

القطع وحالة الظلمة والكدورة وباطن المعصية.. لا 
يبيّنها لنا بشكل واضح، وهذا الأمر ناشئ من حلم الباري 
تعالى، يعني أنّ حلم الله هو الذي يسبّب لنا الجرأة عليه 

ويَقّق لنا الشوق نحو المعصية، بالإضافة إلى أنّنا نعلم 
بذلك،  بأنّ الله عفوّ وغفور وهو سيسامَنا، فنحن نعلم

والواقع هو هذا؛ فعندما يرتكب الإنسان معصية، ]يقول 

في نفسه[ إن شاء الله نتوب فيما بعد، لا إشكال في ذلك، 

الآن نقوم بهذا العمل ثمّ نتوب، فهناك ما يكفي من 
 الوقت، ولدينا فرصة وغير ذلك..

ولا بدّ أن  صحيح أنّه لدينا فرصة والله تعالى يسامح،
 الناس، وصحيح أنّ الله تعالى يعفو يؤدّي الإنسان حقّ 

ولكنّ هذه الفرصة التي فوّتها كيف تعوّضها؟! فاليوم 

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

الذي كان يوم الجمعة له نصيب خاصّ في ملفّك 

الشخصّي، وهذا النصيب لن تحصل عليه، وهذا لا يعود، 

نعم غدًا السبت له نصيب آخر، فكن منتبهًا تمامًا 
لفة، أمّا اليوم واستجمع قواك حتّى لا تصدر عنك مخا

فماذا؟ سلّمنا أنّ الله عفى عنك وقال: ما صنعته يوم 

الجمعة من المعاصي قد عفوت عنه، ولكن ماذا نصنع 
بذاك النصيب؟! ذاك النصيب لا يعود، وقد فات، هذا هو 

 المهمّ، هذا هو المهمّ. 

يقال أنّ فلانًا عفى الله عنه حيّ موته وتجاوز عن كلّ 
ا، فالله قال أنّه لن يعاقبه، ولكن ماذا عن سيئاته، جيّدٌ جدًّ 

عمرك هذا كلّه؟ ماذا حصّلت منه؟ هنا تظهر الْسْة على 

ما فرّط الإنسان وأضاع من الفرص، وهذه لا يمكن أن 

 يصنع لها شيئاً. 
حسناً، نكتفي بهذا المقدار، ونتْك تتمّة المطالب 

 لوقت آخر إن شاء الله.
  

 اللهمَّ صل ّ على محمَّد وآل محمَّد

https://madrasatalwahy.org/

	جرأة الإنسان على ارتكاب الذنوب نابعة من أمنه من سرعة العقاب
	الذنوب سبب أساسي في تغيّر حالة اتّصال الإنسان باللـه تعالى
	معنى "البرهان" في قصّة يوسف عليه السلام ودوره في الردع عن المعصية
	ضرورة الانتباه إلى كلمات أولياء اللـه والعمل بها في السير والسلوك
	تراخي الإنسان في العمل وتفويت الفُرص

