
 
 

 

  

 هو العليم

  

 الأمل المحرك الأساسي للسير والسلوك

  

المحاضرة السادسة  -هـ ق  ۱٤٣٦سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

 عشرة

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيدّ محمدّ محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذُ باللهِ منَ الشيطانِ الرجيم

 بسمِ الله الرحمنِ الرحيم

 وصلّى الله على سيِّدنا ونَبيِّنا أبي القاسم محمدّ  

 وعلى آل بيته الطاهرين واللعنة على أعدائهِم أجمعيَ 

  

  

كَ وَاعْفُ عَنْ تَوْبيِخِي بكَِرَمِ » لْنيِ بسِِتِْْ ، جَلِّ أَيْ رَبِّ
 «وَجْهِكَ 

ة تأتي هذه الفقرة من الدعاء على نفس نسق تلك الفقر
التي شرحتها للإخوة ]في الليالي الماضية[ والتي يقول فيها 

قْ عَلَََّ بعَِفْوِكَ الإمام عليه السلام:  ؛ هَبْنيِ بَفَضْلِكَ وَتَصَدَّ

، وما دام كلّ ما يصدر عنِّي من  أي: ما دمتُ صفرًا يا ربِّ
نعمة وبركة فهو إنَّما يكون منك وحدك، لأنَّك أنت أساس 

ن خير وبركة ومصدره؛ فما دام الأمر كلّ ما في العالم م

، ولا تعاملني  كذلك، فعاملني بأسمائك الجماليّة يا ربِّ

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

بأسمائك الجلاليّة مثل اسم: القهّار، والجبّار، والقاصم، 

وكلّ ما يعمل على إبعادي عن رحمتك وقربك، بل عاملني 

بأسمائك الجماليّة كاسم: الرؤوف، والعطوف، والرحيم، 
 دي في طريق الهداية بواسطة هذه الأسماء.والرحمن وخذ بي

 لا حركة في الحياة من دون أمل

إنَّ طبيعة المقام تقتضي الحديث عن الفرق بين 
الأسماء الجماليّة والأسماء الجلاليّة، غير أنَّ ذلك يتطلّب 

بحثًا مستقلاًّ وليس هذا الوقت هو الوقت المناسب 

للخوض فيه؛ فما يمكن الحديث عنه هنا هو: عندما يريد 
 العبد الحركة نحو الله، فلا بدَّ وأن تكون حركته مبنيّة على

الأمل، وهذا موضوع في غاية الأهميّة؛ فينبغي أن يكون 
الأمل هو الحاكم على جميع نشاطاتنا، فعندما يخرج 

الكاسب من بيته قاصدًا مكان عمله صباحًا، فإنَّما يذهب 

على أمل أن يربح شيئًا؛ فلو لم يكن لديه مثل هذا الأمل، 
ه إن فهل هو مجبورٌ على مغادرة منزله، ولو كان يعلم بأنَّ 

ذهب اليوم إلى محلّ عمله أو مكتبه التجاري أو شركته 

وبقي هناك حتّى العصر، لن يكسب من ذهابه هذا شيئًا، 

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

فلماذا يذهب إذًا؟! اللهمّ إلاّ إن ضاق صدره جرّاء بقائه في 

المنزل، وأراد مغادرته بأيّة طريقة كانت، فيمكن له أن 

راء أو الجبال، يختار الذهاب إلى مكتبه أو أن يهيم في الصح
فسيكون ذلك ـ والحال هذه ـ أمرًا آخرًا؛ أمّا من كان يريد 
الذهاب إلى محلّ عمله، فهو يذهب وهو مفعم بأمل أن 

يكسب شيئًا، فهذا الأمل هو بمثابة رأسماله في سعيه 
وكدحه؛ فلولا وجود مثل هذا الأمل، لبقي في بيته وأغلق 

 عليه الباب، أو لذهب للتنزّه.

لطالب الجامعي الذي يرغب في الذهاب وكذلك ا
لمحلّ الدراسة، فهو إنَّما يفعل ذلك أملًا بأن يتعلّم شيئًا؛ 

 فالأمل بصورة عامّة هو أصل وأساس كلّ نشاطٍ.

 النية الصحيحة لطالب العلم وراء دراسته للعلوم الدينيةّ 

وكذلك الأمر بالنسبة لطالب العلوم الدينيّة، فعندما  

علوم الإلهيّة والإسلاميّة، فهو إنَّما يفعل ذلك يبدأ دراسته لل
أملًا بأن يتعرّف على التعاليم الإلهيّة، والمباني المستمدّة 
من الوحي، وهو يأمل في الحصول على أكبر قدر ممكن من 

المعارف الإلهيّة التي يستطيع أن يتعلّمها من أولياء الدين، 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

ذلك من أو من العظماء الذين يستطيع الوصول إليهم، و

أجل الوصول إلى هدفه الأسمى؛ نعم، إنَّه يفعل ذلك أملًا 

بأن يصبح من أصحاب الإمام الصادق عليه السلام، لا 
من أصحاب أبي حنيفة وأحمد بن حنبل وأمثالهم، وأملًا 
بأن يضع قدمه حيث وضع أصحاب الإمامين الباقر 

والصادق أقدامهم، وأن يتحقّق له ما أوصى به العظماء؛ 
ا مماّ يجب على طالب العلوم الدينيّة والمعارف الإلهيّة فهذ

 أن يسعى للحصول عليه.

أمّا إن كان هدفه من وراء مطالعته للكتب أن يصبح 
كاتبًا أو خطيبًا أو قاضيًا أو مسؤولاً في إحدى الدوائر، فإنّ 
جميع هذه الأشغال ستغدو نظير بقيّة الأعمال والأشغال 

يكمن هدف الطالب الجامعي الظاهريّة الأخرى؛ أفهل 

الذي يقصد الجامعة من أجل الدراسة في أن يصبح عالمًا 
ربّانيًّا؟! ]كلّا بالطبع[، فالعلوم الهندسيّة لا تحتوي على 

شيء من المعارف، بل تهتمّ برسم الخرائط والمعادلات 
التي تساعد على وضع التصاميم الخاصّة بالهندسة 

 د اللازمة للبناء!المعماريّة وحساب كمّيات الموا

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

فهل حصل مرّة أن دخل أحدهم الجامعة لدراسة 

الهندسة المعماريّة، وأدّى به ذلك إلى الوصول إلى الله؟ 

كلّا، لأنّ هذه العلوم بحدّ ذاتها ليس فيها أيّ علمٍ إلهي! 
نعم، إن كان الإنسان يفعل ذلك بقصد تقديم الخدمات 

لك شيئًا آخرًا؛ أما إلى الآخرين تقرّبًا إلى الله، فسيكون ذ

نفس تلك العلوم فليس فيها شيء؛ إذ لا يوجد في تلك 
المناهج الدراسيّة غير الحسابات الرياضيّة والهندسيّة وما 
شابهها؛ وكذا الأمر بالنسبة إلى علم الطبّ وسائر العلوم 

والفنون والحرف الأخرى، فهي تعتبر من المهن الظاهريّة 
 والدنيويّة.

لنسبة لدراسة علم الفقه وعلوم اللغة وكذلك الأمر با

وعلم الأصول والتأريخ والتفسير والحكمة والعرفان فيما 

إن كان الهدف من وراء تعلّمها هو أن يصبح صاحبها 
رجلًا معروفًا أو مدرّسًا أو مبلّغًا؛ فيشتغل الرجل بهذه 

العلوم من أجل الوصول إلى ذلك الهدف الظاهري؛ فلا 
وم ـ والحال هذه ـ عن سابقاتها من يتفاوت أمر هذه العل

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

سائر الفنون والحرف، بل إنّ طلب هذه العلوم يحتوي على 

 مخاطر.

 معنى أنّ الملائكة تضع أجنحتها لطالب العلم المخلص

وعلى هذا، ما يأمله طالب العلم عند بدايته لطلب 

العلم، والهدف الذي ينبغي عليه أن يقصده من دراسته هو 
المفاهيم والآثار التي وصلت إلينا الوصول إلى مضمون 

من عظماء الدين؛ فما دام هذا هو هدفه، فسيكون والحال 

ا من قبل النفوس القدسيّة والملائكة.  هذه مسدّدًا ومُمدًَّ

ولقد جاء في الروايات حديث عن رسول الله يقول 
؛ يعني 1«أجنحَِتَها لطَِالبِِ العِلم وإنَّ المَلائِكَة لَتَضَعُ »فيه: 

أنَّ الملائكة تفرش أجنحتها لكي يجلس عليها طالب ب
العلم، فهم يحتضنون طالب العلم؛ وعندما يحتضن الملَك 

رجلًا، فإن أفكاره ستكون بيَِد الملَك، وستكون تصوّراته 

تصوّرات ملائكيّة، وستكون تصديقاته ملقاة من ناحية 
الملك، وستصبح نفسه وروحه وسّره وضميره متشكّلة 

                            
 .34، ص ۱الكافي، ج    1

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

تلك الإلقاءات والحقائق الوحيانيّة، وكذلك  على شاكلة

بالنسبة لجميع تصّرفاته، حيث إنّ حركاته وسكوناته 

ووقوفه وممشاه كلّها سيكون مبنيًّا على أساس تلك 
الحقائق التي تُوحى إليه من قِبَلهم؛ إذ إنَّ الملائكة تُوحي 

 إلى بني آدم.

 كيفيّة وحي الشياطي والملائكة إلى أوليائها

حي الذي يختصّ بالأنبياء، إنّما يتعلّق بأمور فالو

الشريعة، ولا علاقة له بإفاضة العلوم الوحيانيّة؛ لأنَّ هذه 

الإفاضة هي عامّة لجميع الناس؛ فكما أن الملائكة تُوحي 
إلى بني البشر، فإن هناك وحي مضادّ له.. ألم نقرأ ما جاء 

ياطيَن لَي ﴿في هذه الآية القرآنية:  ونَ إلِىوَإِنَّ الشَّ  وحي
وْلِائهِِمْ 

َ
؟! فالشياطين يوحون في المقابل إلى أوليائهم 1﴾أ

كذلك؛ فيُعلم من هذا بأنَّ الشياطين يستطيعون الإيحاء 

أيضًا، فهم يقولون: وما الذي ينقصنا لكي لا نستطيع 
الإيحاء؟! فكيف يمكن للملائكة أن تفعل ما لا نستطيع 

                            
 .۱2۱(، مقطع من الآية 6سورة الأنعام )   1

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

ود رجل لديه الاستعداد فعله؟! غاية الأمر أنّه ينبغي وج

لتلقّي هذا الوحي؟! فنحن لا نستطيع أن نُوحي إلى أمثال 

، ولهذا فنحن نرى أنفسنا مجبورين لإلقاء  سلمانٍ وأبي ذرٍّ
وحينا إلى عمرٍ وأبي بكرٍ والمغيرة بن شعبة وخالد بن 
الوليد وأمثالهم، والذين يتقبّلون بدورهم ما نُوحي إليهم؛ 

هي من المسائل الكلامية المهمّة فمسألة تلقّي الوحي 
ا، ]حيث يُبحث فيها عن كيف[ يتلقّى الأنبياء الوحي،  جدًّ
ويحفظونه، ويقومون بإيصاله إلى أهله، فكذلك الأمر 

بالنسبة للآخرين، حيث إنّّم يتقبّلون ما يوحي الشياطين 
إليهم، ويحفظونه، ويدأبون على تنفيذه بكلّ دقّة؛ 

كلّه وحتّى الصباح في الإيحاء  فالشياطين ينشغلون الليل

إلى أوليائهم، ليشتغل أولئك من الصباح وحتّى المساء 

 بتنفيذ ما تلقّوا من وحيٍ!
فما يُشاهد من قيام الكثيرين ببعض الأعمال، فهم إنَّما 

يعملون على تنفيذ ما تلقّوه في المساء؛ فسماحة الشيطان 
الوقت  يُوحي إلى أحدهم أمرًا، فينهض الرجل صباحًا في

الذي يكون فيه قد صلّى صلاة الصبح أم لم يصلّها بعد، 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

ليقوم بإيصال هذا الوحي إلى أهله، فيقول لصاحبه: ها قد 

خطرت على بالي هذه الفكرة الليلة الماضية، فتعال لنقوم 

بهذا العمل معًا! إنَّ هذه الفكرة التي خطرت على بالك 
مون به من هي وحي شيطانّي يا سّيء الحظ! فكلّ ما يقو

كتابة مقالة، أو إعلانّم لأمرٍ ما، أو قيامهم بفضح رجل 

 آخر، إنَّما هو مماّ أوحي إليهم.
فالملائكة يوحون إلى طالب العلم إذًا؛ فقد جاء في 
الرواية بأنَّ الجميع يدعون لطالب العلم بما في ذلك الحيتان 

ا، فهو يعكس 1في البحار  ؛ وإنَّ هذا لأمر عجيب حقًّ
ام الموجود بين جميع ما هو موجود في عالم المثال الانسج

وعالم الملكوت؛ فلم يقل رسول الله ذلك جزافًا عندما 

قال بأنَّ الأسماك في البحر تدعو لطالب العلم، ولم يكن في 

معرض المزاح، ولم يكن يُرد إلهاءنا بذكر مثل هذه الأمور، 
ن تحصل على بل هو ينقل إلينا أمرًا واقعيًّا؛ فما عليك إلاّ أ

الفهم والبصيرة اللازمة لإدراك حقائق عالم المثال 

                            
ماءِ ومَن : 34، ص ۱جاء في الكافي، ج    1 هُ يَستَغفِرُ لطِالبِِ العِلمِ مَن في السَّ وإنَّ

 . ]المتْجم[في الأرضِ حَتَّى الُحوتِ في البَحر

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

والملكوت، لكي تستطيع أن تسمع دعاء الأسماك في 

البحار والطيور في الهواء لطالب العلم وما الذي تقوله في 

 دعائها.
كنت قد ذهبت برفقة أحد الأصدقاء للاصطياف في 
 أحد الأماكن الواقعة في أطراف طهران؛ فبينما نحن

جالسون في إحدى الليالي لوحدنا نتحدّث في شرفة المنزل 
 ـحصل ذلك في الماضي البعيد، ويحصل الكثير مثله عادة،  ـ
 ـإذ جاء طائر صغير يشبه العصفور  فهذا نموذج واحد منه 

ـ لم يكن عصفورًا ولكنَّه كان يشبه العصفور ـ فغرّد قليلًا 
ضحك، ثم غادر المكان؛ فنظرتُ إلى صاحبي فوجدته ي

فقال لي: لقد صلّى هذا الطائر على محمّد وآل محمّد، ثمّ دعا 

لسالكي طريق الله قائلًا: إلهي وفّق أولئك الذين يطوون 

 طريق السلوك إليك، وزِد في هّمتهم، وقدرتهم، ووفّقهم.
فالطيور تدرك ما يجري من حولها من أمور، هذا في 

ا لا تقوم بأكثر من التغريد،  الوقت الذي نعتقد فيه بأنَّّ
وهذا ما يشير إليه مولانا الرومي رضوان الله عليه حين 

 يقول:

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

نـطق آب و نـطـق خــاك و نـطق گل *** 

 هـست محـسـوس حـواس اهـل دل

ن *** بـا جـمـلـهء ذرات عــالــم در نــــهـا
 تـو مـيـگويـنـد روزان و شــبــان

مـــا سمـيعــيم و بـصـيريم و هـوشيم *** با 

 شما نامـحـرمـان مـا خــامــشيــم
)يقول: إنَّ تكلّم الماء والتْاب والطين، هو مما تدركه  

حواس أهل القلوب؛ فجميع الذرات في العالم تتكلّم 

ن نسمع ونبصر معك في الخفاء ليل نّار؛ وهي تقول: نح
ونفهم، غير أنَّنا نلتزم جانب الصمت ولا نتكلّم معكم أيّها 

 الغرباء.. يا من أنتم من غير محارمنا(

]فهم يقولون:[ نحن نفهم وندرك كلّ شيء، غير أنَّك 

أنت الذي تتصوّر بأنَّنا لا نفهم شيئًا، وأنت الذي لا ترانا 
بوب سوى تلك المخلوقات التي تقتات على الماء والح

والأعشاب، وأنت الذي تتصوّر بأنَّنا مجرّد طيور تطير هنا 
وهناك؛ فأنت الذي لا تفهم، وها أنت ترى نفسك نجمًا 

لامعًا، وترى أنك علّام الغيوب وأنّك العقل الكلَّ للعالم؛ 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

هذا في الوقت الذي لا تعلم فيه ما الذي يجري خلفك، 

ن تعرف ولا تدري ماذا يوجد خلف النافذة، فإن أردت أ

ذلك، فلا تستطيع معرفته ما لم تقم بفتح النافذة والنظر من 
خلالها، ومع كلّ هذا، فأنت تعتبر نفسك النجم اللامع، 

 وترى نفسك خليفة الله على الأرض.

 كيف يبدّل الإنسان قابليّته إلى فعليةّ

نعم، إنَّ الإنسان يمتلك الاستعداد لأن يكون خليفة 

ط أن يعمل على تبديل هذا الله على الأرض، ولكن بشر

الاستعداد بالفعليّة، لا أن يُمضي عمره بالغفلة ويعمل على 
خنق هذا الاستعداد وتبديل تلك النورانيّة التي وهبها الله 

له إلى ظلمة؛ فالإنسان هو خليفة الله، ولكن بشرطها 
وشروطها؛ فلقد كان هنالك الكثير ممنّ صاحب رسول 

للجميع ويقدّم لهم النصح،  الله، وكان الرسول يتحدّث

غير أنَّ المتواجدين لديه كانوا على أشكال مختلفة، فمنهم 
من كان ينصت جيّدًا لما يقوله، وكان يحدّق في وجهه، 
ليرى ما الذي يخرج من الفم المبارك للنبيّ، ليقوم بتلقّفه، 

والعمل بموجبه وعدم الغفلة عنه، ولا يدع كلمة واحدة 

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

تفوته؛ هذا في الوقت الذي كان هنالك من  مماّ يقولها النبيّ 

يكتفي بالنظر إلى الرسول وترديد هذه الكلمات: كم هو 

كلامٌ جميلٌ ذلك الذي يتكلّم به رسول الله! وهو رحمةٌ 
ا، وكم هي عالية أخلاق هذا الرسول! فإن  للعالمين حقًّ
طلبنا منه أن يحكي لنا من قصص الأمم السابقة، كان 

منه أمرًا آخرًا، كان يفعل، فكم هو من يفعل، وإن طلبنا 
 نبيٍّ ذي خلق عظيم! ألم يكونوا يقولوا ذلك؟!

ألم يقولوا عن المرحوم العلّامة في حياته: كم هو 

رجل عجيب! وكم هو بهيّ! وكم يحمل من أخلاق 
سامية! وكانوا يبكون عندما كانوا يردّدون هذا الكلام! كما 

كيف يقبّل يد الطفل ذي كانوا يقولون: لقد رأينا بأنفسنا 

الخمس سنوات! نعم، لقد كان يفعل ذلك، ولكن ما الذي 

جنيته أنت من رؤيتك لذلك؟ فلقد اكتفيت بتْديد هذه 
الكلمات: كم هو رجلٍ طيّبٍ! فها قد رحل المرحوم 

العلّامة عن الدنيا، فما الذي استفدته أنت منه؟ وما الذي 
ه منه؟ وأيّة استقامة أدركته من علومه؟ وأيّ مرام قد تعلّمت

وإتقان في العمل قد تعلّمتهما منه؟ وهل ثبتَّ على نفس 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

المرام والنهج الذي كان عليه؟ فما الذي استقرّ في نفسك 

من كلّ ذلك؟ فهل ما تعلّمته منه هو أن تتمسّك بما يكون 

في مصالحك الدنيويّة وتتنصّل عمّا تراه لا يتماشى مع 
بكلّ هدوء عندها مصالحك الآنيّة، حيث تنسحب 

 وتغادر!!

فتْى أحدهم ثابتًا على مسيره ما دامت الأمور تجري 
وفقًا لمصالحه، وبما أنّ الأوضاع هادئة لا يوجد فيها أيّ 
إزعاج، وأمّا إن رأى إمكانيّة أن يتسبّب الآخرون في إيجاد 

مشاكل له، ويذكرونه بالسوء، فإنّه يفضّل أن يحافظ على 
حتْامه أمام الناس؛ فما هو الفرق مكانته الاجتماعية وا

حينئذٍ بينك وبين أصحاب رسول الله؟ فقد كانوا كذلك، 

حيث كانوا يقولون: كم هو من نبيٍّ رائعٍ! فانظر كيف 

أحاط به الأطفال بينما كان متوجّهًا إلى المسجد، فلا 
يسمحون له بالحركة! وانظر كيف وقف معهم يلاطفهم! 

صلاة الظهر قد فات،  في الوقت الذي يكون فيه وقت
 والأطفال لا يدعونه يواصل طريقه.

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

إنَّ الأطفال يعرفون باطن الآخرين جيّدًا، فلماذا لا 

م مطّلعون على حال باطن  تراهم يأنسون بغيره؟ إنَّّ

الآخرين جيّدًا؛ فلمّا يرى النبيّ بأنَّ الأطفال لا يتْكونه 
جيبي وحاله، يلتفت إلى أحد أصحابه قائلًا: لا يوجد في 

ما أعطيه إيّاهم، فاذهب إلى البيت لعلّك تجد شيئًا، فيذهب 

ويجلب عددًا من الجوزات معه، فيعطيهم النبيّ الجوز 
ويودّعهم، فيقنعون بما أعطاهم النبيّ، ويجلسون منشغلين 
بأكل الجوز، بينما يذهب النبيّ للصلاة؛ فتْى الآخرين 

 يقولون: كم هو من نبيٍّ ذي خلق عظيم! وكم هو
متواضع! فانظر كيف يتعامل مع الأطفال! فهو لا يقول: 

 أنا نبيّ وذو مقام رفيع فكيف ألعب مع الأطفال؟!

حسناً، فصحيح ما تقولون، ولكن ما الذي استفدّتم 

مماّ رأيتموه منه؟! فلما كنتم قد رأيتم ذلك بأنفسكم، فلماذا 
لم تقتدوا به؟! ولماذا لم تتمسّكوا بأخلاقه وطريقة تعامله 

مع الآخرين؟! لكي تحصل لكم الاستقامة والثبات على 
الطريق بالشكل الذي لا تستطيع معه تلك الأجواء 

وادث التي وقعت بعد رحيله من أن تخدعكم، والح

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

وتسيطر على طريقة تفكيركم، وتجعل الخشية والخوف 

يستوليان عليكم! وتجعلكم ترجّحون المصالح الدنيويّة، 

والاعتبارات الاجتماعيّة على مسيركم، وعاقبتكم! فلماذا لم 
 تتبعوا عليًّا بعد ارتحال النبيّ عن الدنيا؟

صل ما حصل، هذا من فتْاهم يقولون: لقد ح

جانب، ومن الجانب الآخر، فلدينا ما نخشى عليه، فلدينا 
أُسَر وأطفال، وها أنتم ترون كيف أحاط الطرف الآخر 
نفسه بجمع من الأراذل والمكّارين، فإن اعتْضت 

عليهم، قاموا بالافتْاء عليك وإلصاق ألف تهمة بك، ثمّ 
 ـوهم لا يتورّعون عن فعل مثل هذا الأمر  يقومون برجمك 

ا ـ فلا يوجد أمامنا من خيار سوى متابعتهم، ثم نعتذر  حقًّ

إلى علَّ ونقول له: كنا مقصّرين معك؛ ولكن ما الذي كان 

بوسعنا فعله؟! فلم نستطع متابعتك هذه المرّة، وسنتبعك 
مستقبلًا إن شاء الله وتبدّلت الظروف عمّا هي عليه الآن، 

 فدعنا ننتظر حتّى تهدأ الأمور.
فيقول أمير المؤمنين: انظر ماذا يقول القوم؟! ولقد 

كنت أسلَِّ نفسي بوجود مثل هؤلاء الناس حولي بعد 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

رحيل النبيّ، وإذا بهم يغادرون الواحد تلو الآخر، فمن 

بقي معي؟ لم يبقَ معي سوى أربعة رجال ونصف الرجل، 

 فلم يبقَ معي سوى سلمان وأبو ذرٍّ والمقداد ولا غير.
إلى أولئك الذين كانوا يقولون: كم هو من فبالنسبة 

نبيًّ عظيمٍ! فإلى أيّ حدٍّ سيبقى عظيمًا؟ نعم، إنَّه عظيم ما 

دام لا يمسّ مصالحنا الدنيويّة، وما دام لا يتعارض مع 
علاقاتنا الاجتماعيّة، وما دامت إرادته لا تتعارض مع 

فون أهوائنا ورغباتنا النفسيّة، أمّا إن فعل ذلك، فتْاهم يخت

عن الأنظار لعدّة أيّام ثم يعاودون الظهور مرّة أخرى؛ 
نعم، هكذا كانوا مع أمير المؤمنين، وكذلك كانوا مع 
النبيّ، وكذلك مع الحسن والحسين عليهما السلام، فهم إنّما 

 يبقون معه إلى حدٍّ معيّن وبمقدار محدّد.

 علائم وحي الملائكة ووحي الشيطان

م بمساعدة الإنسان متى ما وعلى هذا، فالملائكة تقو
رأت بأنَّ غايته هو الله، فمتى ما رأته كذلك، فهي تحيطه 
برعايتها، فيصبح ما يتلقّاه صحيحًا، وتصبح طريقة 

تفكيره صحيحة، وتتوجّه نفسه بالاتجاه الصحيح؛ فعندما 

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

يجلس رجلان في مجلس واحد، ترى أحدهما يدرك الأمر 

بب في ذلك يعود إلى بالشكل الذي لا يدركه الآخر؛ فالس

أنّ الملائكة قد شملت أحدهما بعنايتها، بينما لم تشمل 
الآخر بتلك العناية، فالملائكة لا يمكن أن تقوم بإلقاء 
أمرين متناقضين، فإمّا أن يكون ما تلقّاه الأول هو 

 الصحيح، أو ما تلقاه الثاني.
كنت أحضر أحد المجالس الذي كان يتحدّث فيه 

مة رضوان الله عليه، فتكلّم عن موضوع ما المرحوم العلاّ 

ـ أنا لا أريد أن أقول هنا بأنَّ الملائكة تحيطني برعايتها، 
ولكنَّني أريد أن أقول: بما أنَّني على علم واطّلاع بالنهج 
الذي ينتهجه المرحوم العلّامة والمباني التي يتبناّها، لذا 

كلامه،  فأنا أستطيع والحال هذه إدراك ما الذي يقصده من

وإلاّ فأين نحن من الملائكة ـ ففَهم كلامه بعض 
، بينما فهمه البعض الآخر بالعكس  الحاضرين بنحوٍ معيّنٍ

تمامًا؛ فهل يمكن أن يتكلّم شخص واحد وفي زمان واحد 
وفي مكان واحد بكلام واحد فيفهمه أحدهم بنحو ويفهم 

الآخر عكسه تمامًا، ويكون كلام كلاهما صحيحًا؟! 

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

ع لا يمكن ذلك، فقطعًا لا بدّ أن يكون أحدهما قد بالطب

فهم المسألة بشكل خاطئ؛ فلماذا أخطأ في فهمه للمسألة؟ 

إنَّه قد أخطأ الفهم، لأنَّه وفي نفس الوقت الذي كان فيه 
حاضًرا لدى المرحوم العلّامة، فإنَّ الشيطان كان ملازمًا 

 ما تسمعون!!له! لا تتعجبّوا لهذا الأمر كثيًرا ولا تُصدموا ب

إنَّ السبب في ذلك يعود إلى أنَّ ذلك الرجل وفي ذات 
الوقت الذي يكون فيه حاضًرا لدى المرحوم العلّامة، 
فهو يفتْض صحّة ما في ذهنه، ويتمسّك بمرتكزاته 

الذهنيّة، و يجلس إلى العلّامة في حالة اعتْاض نفساني؛ 
و يستمع فهو ينظر إلى المرحوم العلّامة في ظاهر الأمر، وه

لما يقول، غير أنَّه يهدف من استماعه له إلى جعل كلام 

العلّامة يتوافق مع ما يضمره هو في باطنه؛ لذا، إذا نظرت 

إلى وجهه، ترى آثار الخوف والاضطراب ظاهرة عليه، 
وتراه يرتجف خوفًا أن ينطق هذا الولّي الإلهيّ بما لا يمكن 

لحسّاس ـ معالجته ـ أرأيتم كيف ضربت على الوتر ا
وخوف أن يصدر عن هذا الولّي ما يتعارض مع ما في قلبه، 

 فما الذي يمكن فعله إن حصل مثل هذا الشيء؟!!

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

وقد كانت في السابق في بعض الأحيان تعتْيني بعض 

الحالات الغريبة كما هو حالي الآن!!! فبدلاً من أركّز على 

؛ ما ما يتحدّث به المرحوم العلّامة، كنت أنظر إلى الوجوه
الذي تقوم به ولماذا تنظر يا هذا؟! ]يخاطب سماحة السيِّد 
نفسه بذلك[ لقد قلتُ لكم، فقد كان يصيبني شيء بعض 

الأحيان فأنا هكذا منذ ذلك الحين، وهذا مماّ لا يمكن 
تغييره، فالعنيد يبقى على الدوام عنيدًا؛ فكنتُ أنظر إلى 

لغ ذلك تلك الوجوه الواحد بعد الآخر، وكنت أرى كم ب

الرجل من سوء الحال، وكم هو رائع حال الآخر، وكم 
مقدار الخوف الذي استولى على ذاك بحيث تكاد روحه أن 
تفارق جسده، وهو يتمنىّ أن يتبدّل مجرى الحديث عندما 

يرى بأنَّ السهم يكاد يُوجّه صوبه؛ وبما أن المتكلّم هو ولّي 

 كلامه ويجرّ إلهي، فهو لا يلجأ للتصريح، بل تراه يناور في
الحديث ذات اليمين وذات الشمال، ويقوم بموازنة كفّتي 

الميزان، فيزيد وزن إحدى الكفّتين تارةً، والكفّة الثانية 
تارةً أخرى، فلا يمكن له أن يقول لأحدهم وبصراحة: يا 

فلان إنّ كلامك خاطئ؛ إنَّه لا يمكن أن يفعل ذلك 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

تبعة وتبعة، وعليه مطلقًا، إذ سيتْتّب على كلامه هذا ألف 

أن يقوم بالإجابة عن كلّ ذلك فيما بعد، فسيُقال له: أيّ 

 كلام هذا الذي قلته؟! وأيّ فعل ذلك الذي قمتَ به؟! 
لذا، فإنّه لا يصّرح بكلامه، بل يبيّنه من بعيد ويلمّح 
له؛ وحينئذٍ، فإنّ ذلك الرجل المسدّد من قبل الملائكة 

و الذي يقصده الولّي، سيفهم هذا الكلام على نفس النح
أمّا ذلك الذي يلازمه الشيطان ـ وها أنا أقولها صراحة 
ومن دون مجاملة بأنَّ الشيطان هو قرين هذا النوع من 

الناس ـ فتْاه يقول: أرأيتم كيف أنَّ السيِّد العلّامة قد قال 
 نفس ذلك الشيء الذي كنت قد قلته من قبل؟

الدي يتحدّث انظر ما الذي يقوله الرجل! فها هو و

لمدّة ساعة من الزمان، وها قد أتعب نفسه في الحديث 

لكي يتمكّن من إيصال ما يريده إليهم، وإذا بالرجل يقول 
ما يقول! فلقد تحدّث السيِّد العلّامة لمدّة ساعة، وإذا 

بالرجل يقول: لقد كان ذلك هو مقصوده! ولا يزال 
ا على ما كان يقوله وإلى هذا اليو م، فها قد الرجل مصرًّ

مضت على وفاة المرحوم العلّامة عشرون سنة، والرجل 

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

يقول: لقد كان يقصد في كلامه أمرًا آخرًا؛ فلو وضعنا بين 

يديه ألف كلام مماّ ينقض ما ذهب إليه، لوضعها بأكملها 

جانبًا، وذلك لأنَّ الشيطان قد استولى عليهم؛ فكيف 
م ولّي يمكن لمن يستولي عليه الشيطان من أن يفهم كلا

الله على حقيقته؟ إنَّ ذلك لا يمكن أن يحصل أبدًا؛ وإن 

ة ومن باب الاستثناء وسمع كلامًا صريًحا من  حصل مرًّ
ولّي الله ترى جميع أموره تضطرب ـ فالأمر قد طُرح هنا 
بصراحة وهو مماّ لا يقبل التأويل ـ فتْاه يُذهل ويتلعثم ولا 

 يستطيع نوم ليله.
هذه الأمور بنفسي وبجميع  لقد رأيت الكثير من

حالاتها، فلقد جاءني أحدهم يومًا قائلًا: لم أذق طعم النوم 

منذ يومين؛ فقلت له: ما الذي جرى؟ ما الذي حلّ بك؟ 

 "لقد سمعت هذا الكلام من المرحوم العلّامة"فقال: 
فرأيت بأنَّ الرجل يكاد يفقد حياته؛ فقلتُ له: لعلّه كان 

الأمر يكون بذلك الشكل لا كما  يقصد أمرًا آخرًا، ولعل
فهمتَه أنت، فعملت على تهدئته بهذه الطريقة؛ فقال: نعم، 

نعم، لعلّ الأمر يكون كذلك؛ فعملت على تسوية المسألة 

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

بهذه الطريقة وانصرف الرجل؛ فما الذي كان يجب أن 

أقوله له؟! فهل كان علَّ أن أقول له: نعم، إنَّه كان يقصد 

من كلامه؟! ]لا يمكنني أن أقول  ذلك الذي فهمته أنت
 له ذلك[ وذلك لأنَّني رأيته يكاد يفقد كلّ ما لديه.

نقل لي أحد عباد الله هذه الحكاية ـ وهو قد ارتحل عن 

الدنيا ـ قائلا: كنت في أحد المجالس التي كان يتواجد 
فيها عدد من الأشخاص، فطرحتُ في ذلك المجلس 

ة، إلاّ ورأيت أوضاع قضيّة ما؛ فما أن طرحت تلك القضيّ 

أحدهم ـ والذي لا يزال على قيد الحياة ـ قد اضطربت 
وتزلزلت؛ فقلت عندها: ما دمتم قد سمعتم منِّي هذه 
الحكاية، فاسمعوا الحكاية التالية إذًا؛ فقال لي ذلك الرجل: 

لا، لا تحكيها، فقلت له: ولماذا لا أحكيها فهي مسألة قد 

أريد أن أنقلها لكم؟ فقال لي:  رأيتها بنفسي وشاهدتها؛ لذا
لا تنقلها، لأنَّك وبنقلك للحكاية الأولى قد عملت على 

تهديم كلّ ما بنيته لنفسي من بناء، فلا تستمرّ في كلامك 
هذا لئلّا تعمل على هدم ما تبقّى منه؛ فلو نقلتَ الحكاية 

https://madrasatalwahy.org/


  25 
 

الثانية، فلربما سيعمل ذلك على هدم كلّ ذلك البناء الذي 

 لنفسي وارتفع عاليًا في الهواء عن بكرة أبيه.كنت شيّدته 

منشأ تصرّفات الإنسان وأقواله وأفكاره إما رحمانيٌ وإما 

 شيطانيٌ 

من المعلوم بأنَّ ]الشيطان هو قرين[ هذا الرجل إذ 
تراه يتكلّم بمثل هذا الكلام؛ فلا بدّ وأن يكون إما الملَك 

لحظات  أو الشيطان هو من يرافق الإنسان في كلّ لحظة من
حياته، فلا يمكن أن تتخلّى الملائكة والشياطين عن 

الإنسان في آنٍ واحدٍ وتتْكه لوحده، فهذا مماّ لا يمكن 

حصوله أبدًا، بل لا بدَّ وأن يعيش الإنسان إمّا في كنف 
الملائكة، وإمّا في كنف الشياطين والأبالسة وبقيّة جنود 

 الشيطان.

ن وفي كل خطوة ففي كل فكّرة تخطر على ذهن الإنسا
يمشيها وفي كل حركة يتحرّكها لابدّ أن يكون أحد هذين 
الأمرين: إمّا أن يكون الشيطان هو الذي يلقي إليه ذلك 

ويوحيه إليه ويوجهه نحوه، وإماّ أن تكون الملائكة، فلا 

يخلو الأمر من أحدهما؛ وذلك لأنّ منشأ جميع أفكار 

https://madrasatalwahy.org/


  26 
 

عقلائيًّا أو شيطانيًّا؛ الإنسان وتصوّراته، إمّا أن يكون منشًا 

فلا يمكن أن يحصل هذا التعقّل والتصوّر الجزئي 

والمقيّد، وذلك التوهّم والتخيّل والفكر الذي هو تصوّر 
وتخيل جزئي ومقيّد ومشخص، لا يمكن أن يحصل 
عشوائيًا ويظهر من غير سبب، بل لا بدّ وأن يخضع 

منه  لسيطرة سلسلة من العلل التي تنتهي إلى مصدرٍ تصدر
هذه الأمور؛ فعلينا اليقظة والحال هذه، وعلينا أن نعلم بأنَّ 
كلّ ما يرد على أذهاننا، فهو لا يَرِد جُزافًا، بل لا بدَّ وأن 

 يكون له منشأ قد جاء منه ومصدرٌ قد صدر عنه.
أرأيت كيف تكون جالسًا وأنت لا تفكّر بأيّ شيء، 

هو  وإذا بقضيّةٍ ما قد خطرت على ذهنك فجأة؟ فما

مصدرها؟ فأنت لم تكن تفكّر فيها؛ وهذا مماّ يحصل لنا 

باستمرار، فلعلّ ذلك يحصل لنا مائة مرّة في اليوم، فتْى 
نفسك تقول: يا للعجب! فلأتابع هذا الموضوع؛ فمن هو 

الذي ألقى في ذهنك هذا الأمر؟ فلم تكن تفكّر فيه! ولم 
بع تكن تتابع الموضوع ـ على أنَّ ذلك يحصل وأنت تتا

https://madrasatalwahy.org/


  27 
 

موضوعًا ما أيضًا ـ غير أنَّنا نتكلّم الآن عن الحدّ الأدنى 

 للمسألة.

فقد تكون جالسًا وأنت تنظر إلى المروحة على سبيل 
المثال، أو تنظر إلى الباب أو الجدار، وإذا بقضيةٍ ما تخطر 
على بالك فتقرّر على إثرها الذهاب إلى مكان ما لإنجازها؛ 

هل فكرّت في هذا فمن الذي ألقى ذلك في ذهنك؟ 
الموضوع لحدّ الآن؟ فإمّا أن يكون الشيطان هو من ألقى 
ذلك إليك أو الملَك؛ فإن كان هذا الإلقاء يدعوك إلى 

القيام بعملٍ مخالف للشريعة ومخالفٍ لرضا الله، فاعلم بأنَّ 
ا جيدًا  الشيطان هو الذي ألقاه إليك ـ فسيكون ذلك محكًّ

 ـوأمّا إن كان يدعوك تستطيع أن تختبر به الحال ال ذي تمرّ به 

إلى أمر رحماني وإلى ما فيه رضا الله، فاعلم بأنَّه مُلقى إليك 

من جانب الملَك، فلسان حال الملك يقول هنا: ها قد 
ألقيت إليك هذا الأمر، فعليك العمل بموجبه ومتابعة 

مسيرك؛ فإن أطاع الإنسان، فسيكون مسدّدًا من قبل 
لى الطرف الآخر، فستحتضنه الملائكة، وإن مال إ

 الشياطين والأبالسة وجنودهم.

https://madrasatalwahy.org/


  28 
 

يوجد في هذا المجال الكثير من الروايات العجيبة 

والغريبة، ومنها تلك الرواية الواردة عن الإمام موسى بن 

جعفر عليه السلام والتي يخاطب فيها هشام بن الحكم، 
ا موجودة في كتاب أصول الكافي ؛ فعلى 1والتي يبدو بأنَّّ

لإخوة قراءتها فهي رواية غاية في الأهميّة، ولقد كان ا

المرحوم العلّامة يوصي طلّاب العلوم الدينيّة وغيرهم 
بقراءتها بدقّة، وهي تتكلم عن العقل وجنوده؛ فقد بيّن 
الإمام فيها الكثير من العجائب وأزاح الستار عن الكثير 

 من الأمور، وهي رواية طويلة.
نَّ رسول الله يقول لحسّان ولهذا السبب نرى كيف أ

؛ 2بن ثابت: لَا تزالُ مؤيدًا برُِوحِ القُدُسِ ما دُمْت ناصِرنا

فما دمت تحت ظلِّ ولايتنا، فأنت في كنف جبرائيل وحمايته؛ 

فلقد كان حسّان قد أنشد قصيدته المشهورة في يوم غدير 

                            
 .52۱. وفي تحف العقول للحراني ص 3۱، ص ۱الكافي، ج    1
 .99۱، هامش الصفحة 5معرفة الإمام، ج    2

https://madrasatalwahy.org/


  29 
 

خمّ؛ ومن القصائد الغديريّة المعروفة الأخرى هي 

 :1ميري والتي جاء في مطلعهاقصيدة السيِّد الح

لِأمُِّ عَـــمْروٍ بالّـلـوَى مـرَْبَـعُ *** طَـامـسَـةٌ 
 أعْـلَاَمُـهُ بَـلْـقَــعُ 

 حتّى يصل إلى هذه الأبيات:

ــهِ *** كَـفُّ عَـلَِّ  ]يَخْــطُــبُ مَـأمُــورًا وَفي كَـفِّ
 نُــورُهَا يَـلْـمَـعُ[

فِّ الــذي *** يَرْفَـعُ رَافـِـعُـهَـا أكْــرِمْ بـِـكَ 

 وَالـكَفِّ الـذي يُـرْفَـعُ 
ا؛ ومن تلك القصائد، قصيدة  فهي قصيدة عجيبة حقًّ
حسّان بن ثابت، وهي قصيدة رائعة، وقد قال رسول الله 

لحسّان: لا تزالُ مؤيدًا برُِوحِ القُدُسِ ما دُمْت ناصِرنا، 

فأنت مسدّد من قبل جبرائيل ما دمت ناصرنا بلسانك 
بيانك؛ أتلاحظون كيف أنَّ جبرائيل مع الولاية دائمًا، و

 فهذا يعني بأنَّ جبرائيل هو في باطن الولاية ومستقرّ فيها.

                            
 .9۸2، ص 9معرفة المعاد، ج    1

https://madrasatalwahy.org/


  30 
 

غير أنَّ حسّان وبعد ارتحال رسول الله قد التحق 

بالجانب الآخر؛ وهذا ما نؤكّد عليه دائمًا عندما نقول بأنَّ 

اعاتهم دين الناس لا يتعدّى مصالحهم الاجتماعيّة ومر
للجوانب السياسيّة ومنافعهم الشخصيّة والقَبَليّة وما 
شابه ذلك؛ فانحاز حسّان إلى ذلك الجانب وبدأ بمدحهم 

بقصائده؛ وحينئذ، لن يكون مؤيّدًا من قبل جبرائيل، وهل 
يمكن لجبرائيل أن يُؤيّده عندما يسعى إلى مدح عمر وعبد 

هذا مماّ لا الرحمن بن عوف وخالد بن الوليد في شعره؟! ف

 يمكن القبول به! 
فهذا الأمر يعتبر بمثابة المحكّ الذي يختبر الإنسان به 
نفسه باستمرار؛ فيستطيع معرفة صحّة أو سقم ما توصّل 

إليه من فهم لأمر معيّن أو تصوّرٍ يكون قد طرأ على ذهنه، 

وذلك من خلال معرفة مدى تطابقه مع الموازين 
معها؟ وهل يساعده هذا الشرعية، فكم يكون متوافقًا 

الأمر في سيره للوصول إلى رضا الله؟ ومعرفة هذا الأمر 
يسير على الإنسان ويمكنه معرفته، فمعرفة هذا الأمر ليس 

ه نحو التعلّق بالدنيا،  أمرًا عسيًرا؛ أم أنَّه يعمل على جرِّ

https://madrasatalwahy.org/


  31 
 

ونحو أمور لا يمكن تبرير صحّتها إلا بإلصاقها بالحق 

نحتاج لألف مادّة من المواد  إلصاقًا وحتى تلتصق به

اللاصقة؛ فإن رأى بأنَّه يُجرُّ الآن نحو هذا الجانب، فليعلم 
بأنَّه قد وقع في أحضان جناب الشيطان أعلى الله مقامه 

 ]مزحة من سماحة السيِّد[ وتحت رعايته.

ثمّ إنَّ الشيطان سيعمل على رعايته بالشكل الأكمل،  
فهو ليس من النوع الذي يتخلّى عن صاحبه، فالتخلَّ عن 
الصاحب من شأن الأشخاص الوضيعين، والشيطان 

ليس بذلك الوضيع عديم المروءة الذي يتخلّى عن 
صاحبه، بل على العكس فإنّك تراه يلتصق بصاحبه للحدّ 

حبه أذنًا شيطانيّة، وعينه عيناً الذي يجعل فيه أذن صا

شيطانيّة، وكذلك يفعل بلسانه.. اللسان وما أدراك ما 

يفعله بلسانه!! فيُصبح لسانه لسانًا شيطانيًّا، كما أنّ عقله 
وقلبه وسّره سيُصبح كلّه شيطانيًّا، بل وسيصبح كافّة 

 وجوده شيطانيًّا.
ما عندما يبدأ البعض حديثه ويقول: بسم الله، فهو كأنَّ 

يقول: بسم الشيطان؛ فتستطيع وأنت تسمع منه الكلام 

https://madrasatalwahy.org/


  32 
 

الخارج من فمه، أن ترى فيه المكر والخداع والكذب 

والظلمة والكدورة والاحتيال، فهذا مماّ تستطيع معرفته 

من خلال سماعك للبسملة التي نطق بها فقط، وهذا فضلًا 
؛ عمّا ستدركه من سماعك لبقيّة خطابه، فذلك ثابت في محلّه

بل وتستطيع وبمجرّد تلفّظه بالبسملة من أن ترى بأنَّ ما 

توحي به عيناه لا يتلاءم مع الكلام الصادر عنه، فالعين 
تحكي أمرًا آخرًا؛ نعم، يوجد البعض من قساة القلوب، 
ومن الناس الظلمانيِّين، وأهل المكر والاحتيال، ممن يتعوّذ 

يّ مخلوقٍ هذا؟!! الإنسان بالله عندما يراهم، فيقول: إلهي أ
فكلّ ما يدور في ذهنه هو من إلقاءات الشيطان، فتْاه حتّى 
وإن صدق في حديثه، فهو إنَّما يصدق لأنَّه يرى بأنَّ 

مصلحته تتطلّب ذلك، فصدقه هذا هو صدق شيطاني؛ 

هذا بالنسبة إلى صدقه، فما بالك بكذبه! فهو مماّ لا مجال 
 هو ديدنه في الحياة.للحديث عنه؛ إذ إنَّ الكذب قد أصبح 

يُقال بأنَّ أحد علامات آخر الزمان هو أن يحلّ الكذب 
محلّ الصدق؛ أي: إن كان الصدق يُعدّ حسناً وحتى تلك 

اللحظة، فستنقلب الحال ويصبح الكذب هو الحسن، 

https://madrasatalwahy.org/


  33 
 

ا ومستحبًّا مؤكّدًا، لا بل  فيصبح أمرًا مستحسناً جدًّ

احدة من ويصبح من الواجبات ويحرم تركه؛ فتلك هي و

علامات آخر الزمان التي ذُكرت في ذلك الحديث 
المعروف والذي قال فيه رسول الله لسلمان: يصبح فيه 
نُ  الصدق قبيحًا والكذب حسناً وَيؤْتَمنَُ الْخاَئِنُ، وَيَخوَّ

ادِق بُ الصَّ قُ الْكَاذِبُ، وَيكَذَّ ، حيث يشرح الأمِيُن، وَيُصَدَّ
 .1 ذلك الحديثرسول الله جميع تلك العلامات في

النيةّ الخالصة لطالب العلم هي فهم كلام الإمام عليه السلام 

 فحسب

فطالب العلم الذي تحيطه الملائكة برعايتها، هو 
ذلك الطالب الذي تكون نيّته هي نيّة الإمام الصادق 
والإمام الرضا والإمام الجواد والأربعة عشر معصومًا؛ 

السبب في ذلك يعود  فلماذا يكون الأمر بهذا الشكل؟ إنّ 
إلى نفس الأمر الذي قاله رسول الله لحسّان بن ثابت؛ وهو 
أن يجعل طالب العلم نفسه تحت تصّرف الولاية، وذلك 

                            
 .۷، ص 4معرفة المعاد، ج    1

https://madrasatalwahy.org/


  34 
 

بأن يقول: يا إلهي، إنّي إذ أبدأ دراستي للعلوم الدينيّة، فإنَّما 

أقوم بذلك لأنَّني أريد أن أفهم كلام الإمام السجّاد 

كلام الإمام الباقر والإمام الجواد فحسب، لا لشيء آخر، و
والإمام الهادي عليهم السلام وأعمل بموجبها، ولا شأن 
لي بما سواهم؛ فأنا لا أعير اهتمامًا لما يقوله فلان وفلان من 

الناس، بل كلّ ما يعنيني هو ما يصدر عن المعصومين 
الأربعة عشر ولا غير، فكلّ هدفي هو فهم كلامهم؛ فإن 

هذا الشكل، فستقوم الملائكة عندئذٍ بإلقاء  كان الأمر على

المعنى الصحيح للرواية في قلبه؛ وما دامت تلك هي 
نيّتك، فاعلم بأنَّ القضيّة أو الحادثة الفلانيّة التي كنتَ قد 
قرأتها في ذلك الكتاب تعني كذا؛ والعجيب في الأمر هو 

أن يستنتج رجل آخر معنىً مغايرًا من قراءته لتلك 

 الحادثة!
عندما كنت مشغولاً بتأليف كتاب النوروز، كنت 

مهتماًّ بتتبّع آراء الآخرين وما كُتب عن هذا الموضوع لكي 
أكون على علم بما قاله الآخرون عنه؛ فعندما كنت أبدأ 

بقراءة مقالة لأحدهم، كنت أعرف ومنذ اللحظة الأولى 

https://madrasatalwahy.org/


  35 
 

بأنَّ كاتب المقال رجلٌ مخادع؛ نعم، كنت أحدس وبمجرّد 

تي للسطر الأول من مقالته، ما الذي يريد الرجل أن قراء

يقوله؟ وعندما كنت أستْسل في قراءتي للمقالة، كنت 
أرى صواب ما ذهبت إليه، حيث يحصل أحيانًا أن يأتي 
حدس الإنسان في محلّه، ويستطيع قراءة ما بين السطور! 

فعندما يقوم الإنسان بقراءة عبارتين أو ثلاثة من عبارات 
قالة، فسيعرف النتيجة التي يريد كاتب المقالة تلك الم

 الوصول إليها، وكيف أنّ جميع الطرق تؤدِّي إلى روما!!

فبينما يكون معنى الرواية واضحًا، ترى البعض 
يفسّّها بشكل مغاير، وعندما لا يجد أيّ طريق للفرار 
بسبب سلاسة كلمات بعض الروايات ووضوح معناها، 

تراه يأخذ باللفّ والدوران، فيقول: لم يعمل أحد لحدّ الآن 

بهذا السند؛ أرأيتم كيف يقوم بالتشكيك في ذلك السند 
الإمام موسى بن جعفر والذي لا يعتْيه  الذي يرجع إلى

الشك؟! فتْاه يقول: لم يعمل أحد بهذا السند، لذا فهي 
رواية واحدة وضعيفة!! فلمّا كنت على هذا الحال يا هذا، 

فهل كنت مجبورًا على كتابة مقالة كاملة؟! فكان بإمكانك 

https://madrasatalwahy.org/


  36 
 

أن تكتب سطرًا واحدًا تعطي فيه رأيك بالموضوع، ولا 

لّ تلك المشقّة؛ من الواضح جدًا بأنَّ تُحمّل نفسك ك

الشيطان قد أخذ بالإملاء عليه ومنذ اللحظة الأولى التي 
أمسك فيها بالقلم وشرع في الكتابة، فأملى عليه كتابة كذا 
وكذا حتّى وصل به إلى النتيجة التي يريد الوصول إليها؛ 

فلم يجعل نفسه في كنف الولاية لكي يأخذ جبرائيل بيده 
إلى كتابة هذا الأمر وعدم كتابة ذاك، بل تراه وبدلاً فيهديه 

عن ذلك قد افتْض نتيجة مسبقة، وهيّأ لها الأجواء 

الخاصّة بها، وقام بتحليل المسائل وفقًا لهواه واتّخذ له 
موقفًا صلبًا من بعض القضايا وبدأ بكتابة المقالة عندها، 
فكيف سيتمكّن جبرائيل من مساعدته وتسديده والحال 

ذه؟ بل سيقول له جبرائيل هنا: اذهب لحالك يا هذا، ه

فسأضع زمام أمورك بيدك، ليقوم الشيطان بتحريكك في 
أيّ اتجاه يريد؛ فعندما أقوم بتسليمك زمام أمورك، فلا 

تتصوّر بأنَّ الزمام سيكون بيدك، بل سيأتي الشيطان ليأخذ 
 به؛ فلا يمكن أن يبقى اللجام سائبًا، بل لا بدّ من وجود

https://madrasatalwahy.org/


  37 
 

من سيمسك به، فإمّا أن يتولّى جبرائيل الأخذ به أو أن 

 يأخذ به الشيطان.

لهذا، نرى كيف أنَّ البعض لا يرضخ للحقّ حتّى وإن 
جاء النبيّ وأقسم له بكون هذا الكلام له، فسيبقى مثل هذا 
الرجل يُشكّك في كلّ شيء ويبحث عن أيّة وسيلة من 

ستعاذة بالله من أجل الفرار من التسليم للحقّ؛ فيجب الا
أن يصل الأمر بأحدنا إلى هذا الحدّ، فيقوم بالتشكيك 
بالكلام الحقّ وبكلام الوحي والأحاديث وتلك الآثار 

التي لا يعتْيها الشك، ويأخذ بالمراوغة والتهرّب ذات 
 اليمين وذات الشمال من أجل عدم الرضوخ للحقّ 

 والإتمام الموارد التي يكون فيها العبد مخيّراً بي القصر

لم أكن قد راجعت في عهد المرحوم العلّامة الأدلّة 

المتعلّقة بموضوع التخيير بين القصر والتمام في الصلاة في 

الأماكن الأربعة، وهي مسجد الكوفة وجميع المدينة 
المنورة لا مسجد النبيّ لوحده ـ والتي يُفضّل فيها إتمام 

ك أمرًا عجيبًا الصلاة ـ وجميع مدينة مكّة؛ على أنَّ هنال

آخرًا يختصّ بمكّة، حيث إنّ الإنسان عندما يتمعّن في هذه 

https://madrasatalwahy.org/


  38 
 

الأمور، فسيتوصّل إلى الكثير من النكات؛ فالمعروف هو 

عدم جواز المحاذاة بين الرجل والمرأة في الصلاة، فإمّا 

أن يكون الفاصل بينهما هو ثمانية أذرع تقريبًا وإمّا أن يتقدّم 
 فستبطل الصلاة؛ بالطبع، إن كان الرجل على المرأة، وإلاّ 

الرجل قد بدأ صلاته، وصلّت المرأة أمامه بعده فستكون 

صلاة المرأة باطلة، وإن كانت المرأة هي التي بدأت 
بالصلاة، فستكون صلاة الرجل هي الباطلة، وإلاّ، فعليه 
أن يغيّر مكانه؛ أمّا في مكّة المكرّمة، فالأمر مختلف، فيجوز 

الرجل أو التقدّم عليه في الصلاة، وهذا  للمرأة محاذاة
الحكم لا يشمل المسجد الحرام وحده بل ويشمل جميع 
أنحاء مدينة مكّة؛ وإنَّه لأمر عجيب أن يجوز محاذاة المرأة 

للرجل أو تقدّمها عليه في الصلاة في هذه الأرض دون أن 

يؤدِّي ذلك إلى بطلان صلاتها! وعليكم الانتباه إلى أنَّ هذا 
 مر يختص بمكّة فقط.الأ

ومن الأماكن الأخرى التي يجوز فيها التخيير بين 
القصر والتمام هو حائر سيِّد الشهداء، والذي يشمل 

المنطقة المحيطة بالضريح إلى حدود ستّة عشر ذراعًا 

https://madrasatalwahy.org/


  39 
 

حيث يكون الضريح بيّناً، وهو لا يشمل منطقة الصحن 

شمل والأروقة الخلفيّة والأماكن الأبعد عن ذلك، بل ي

ذلك المحيط الذي يكون فيه الضريح بيّناً، والذي لا 
يقتصر على المنطقة الواقعة تحت القبّة مباشرة، بل ويشمل 
ا فيه بين  أطراف ذلك المحيط أيضًا، فيكون المكلّف مخيّرً

 القصر والتمام، على أنَّ التمام هو الأفضل.
وفي سفري الأخير الذي ذهبت فيه إلى مسجد 

وحة كُتب عليها رأي بعض السادة والتي السهلة، رأيت ل

بيّنوا فيها شمول مسجد السهلة بالحكم الخاصّ بمدينة 
ا بين القصر والتمام  الكوفة والتي يكون فيها المكلف مُخيّرً
في صلاته؛ فتعجّبت لما رأيت، وخطر على بالي بأن أقوم 

بمراجعة الأدلّة المتعلّقة بهذا الموضوع بنفسي، فلم أكن 

بشأن هذا الموضوع من قبل، بل كنت أعتمد  قد حقّقت
على ما لديّ من معلومات سابقة، والتي كنت أعتقد فيها 

بأنَّ هذا الحكم خاصّ بمسجد الكوفة فقط؛ فعندما قمت 
بمراجعة الأدلّة رأيت صحّة ما ذهبوا إليه، فيجوز إتمام 

الصلاة في كافة أنحاء مدينة الكوفة، وهذا الأمر لا يقتصر 

https://madrasatalwahy.org/


  40 
 

الكوفة وحده، وهذا ما توصّلت إليه؛ ففي  على مسجد

نفس ذلك الوقت الذي بدا لي هذا الرأي، قلت لا بدّ وأن 

يكون هذا الأمر صحيحًا، فعلََّ التحقيق فيه؛ أمّا ما يتعلّق 
من الأمر بكون مسجد السهلة هو جزء من مدينة الكوفة 

 أو لا، فهذا مماّ لا يمكنني القول به.

ا الأمر وهو: هنالك خطأ في علينا أن ننتبه إلى هذ
التصوّر القائل بأنَّ الأجزاء التي يمكن فيها إتمام الصلاة 
في مكّة، إنَّما تشمل مدينة مكّة القديمة فقط، يعني مكّة التي 

كانت على عهد رسول الله على سبيل المثال، والتي كانت 
تشمل المسجد الحرام وعددًا من البيوت المحيطة به؛ فلمّا 

م قد صدر في ذلك الزمان، فهو يشمل تلك كان الحك

المنطقة المعروفة في ذلك الزمان فقط؛ فإن جرى توسيع 

المدينة وأُضيف إليها كيلومتْين آخرين، فلن تكون تلك 
الزيادة جزءًا من مدينة مكّة؛ إن هذا الكلام كلام خاطئ؛ 

لأنّ اسم مكّة هو عبارة عن عنوان لتلك المدينة، فمتى ما 
عنوان العرفي على مكان ما، فسيصدق الحكم صدق هذا ال

المتْتّب على هذا العنوان؛ فما هي حدود مدينة مكّة في 

https://madrasatalwahy.org/


  41 
 

ا تمتدّ حتّى منطقة مِنى، فبناءً على هذا،  الوقت الحاضر؟ إنَّّ

يمكن إتمام الصلاة في كافّة أنحاء هذه المدينة وحتّى 

حدود مِنى وبدون وجود أيّ إشكال؛ فلقد كانت مدينة 
ات حدود معيّنة، ثم أخذت بالتوسّع والتوسّع؛ مكّة ذ

فحكم التخيير في الصلاة يجري على ما يصدق عليه عنوان 

مكّة، لا على خصوص أبنية مكّة ] الموجودة في ذلك 
الزمان[؛ فما دام هذا العنوان صادقًا على هذه المدينة، 
فسيصدق عليها الحكم أيضًا؛ والعكس بالعكس، فإن 

نية الموجودة في مكّة بواسطة الجرّافات قاموا بتخريب الأب
وجعلوا منها أرضًا مسطحة ـ الأمر الذي سيضطّر أهلها 
إلى العيش في الخيام ـ واستمرّوا في عملية التجريف، ولم 

يتوقّفوا حتّى محيط المسجد الحرام، فلن يجوز إتمام الصلاة 

إلاّ في المسجد الحرام نفسه؛ فما دامت مدينة مكّة قد 
ن الوجود، فلا يمكن لأحدهم أن يقول: لقد أزيلت ع

كنت أُتمّ الصلاة في هذا المكان الذي قد تمّ تجريفه الآن، 
لذا فأنا أستطيع أن أُتمّ صلاتي فيه الآن! إذ إنَّ ارتفاع 

التكليف يشبه ثبوته، فكلاهما يعتمدان على استمرار 

https://madrasatalwahy.org/


  42 
 

على المكان، ولا علاقة  "مدينة مكّة"صدق إطلاق عنوان 

فس البيوت أو عدمها في هذا الأمر؛ فالملاك هنا هو هنا لن

 عنوان المدينة لا البيوت.
فمسجد السهلة يقع ـ وبكلّ تأكيد ـ خارج مدينة 
الكوفة في الوقت الحاضر، ولا يمكن أن يُعدَّ من أنحاء 

المدينة، فبناءً على هذا، لا يمكن إتمام الصلاة فيه؛ بل يجوز 
وذلك لصدق إطلاق هذا  إتمام الصلاة في مدينة الكوفة

 العنوان على المدينة؛ فهذا ما أردت توضيحه هنا.

كان الحديث يدور حول هذا الموضوع وهو: عندما  
أُواجه بأمرٍ ما وأقول في نفسي: يجب علَّ التحقيق في هذا 
الأمر، فلعلّ الأمر يكون على خلاف ما كنت أعتقد؛ إن 

لله؟ إنَّ الله أصبح الأمر بهذا الشكل، فما الذي سيفعله ا

سيساعد الإنسان ويسدّده، فعندما أقوم بفتح الكتاب، 
فسوف لن يخطر على بالي هذا الفكر وهو: لقد كنت أُفتي 

وإلى هذه اللحظة بذلك الشكل، وكانت وجهة نظري على 
ذلك النحو، فما الذي سيحصل إن قمت بتغيِير وجهة 

وم نظري؟ فلو شعر أحدهم بأنَّه من المعيب عليه أن يق

https://madrasatalwahy.org/


  43 
 

بتغيير وجهة نظره التي كان عليها لسنوات طويلة، فكيف 

سيكون تفكيره والحال هذه؟ لا بدّ وأن يكون تفكيره 

تفكيًرا شيطانيًّا؛ أمّا إن جلس لوحده ومن دون أن ينظر إلى 
أيّ اعتبار آخر، وقام بإخلاص نيّته لله، وفكّر في الحكم 

هه، فما الشرعي أو الحكم الإلهي في الموضوع الذي يواج

الذي يفعله الله والحال هذه؟ إنَّ الله سيهديه ويدلّه على 
الصفحات التي يجب عليه مطالعتها وعلى بقيّة الأحكام 
]التي تعينه في الوصول إلى هدفه[؛ وهكذا يستمرّ معه 

 الأمر حتّى يتّضح له بصورته الجليّة.
فعلى هذا، يجب على الإنسان أن يضع نصب عينيه هذا 

جميع أموره وهو: أن يحصر توجّهه إلى الله، وأن  الملاك في

لا يفكّر بغير الله، وأن لا يكون هدفه إلاّ الوصول إلى 

المباني التي يتبناّها الأئمّة، ولا يكون عنده غاية سوى 
تأييد الولاية والأئمّة عليهم السلام، وتأييد العصمة لا 

ء غير؛ فلا يكون عنده همّ سوى معرفة ما الذي طرحه زعما
الدين عليهم السلام، ولا يمزج مع ذلك شيئًا آخر؛ فإنّه 

إن قام بمزج شيءٍ آخر معه، فستفسد عليه الأمور ، 

https://madrasatalwahy.org/


  44 
 

وتتلوّث نفسه وتتكدّر، ولن يتمكّن من إدراك الأمور على 

ما هي عليه، بل سيُدركها على نحوٍ آخر؛ لماذا ستتغير 

نفسه؟ ستتغيّر نفسه وفقًا للجهة التي هو في كنفها 
رعايتها، فهل هو في كنف ورعاية الملائكة، أم أنَّه في و

كنف ورعاية الشياطين والأبالسة؟ وهذا الأمر يسّي على 

كلّ شيء، ويسّي بالخصوص على طلبة العلوم الدينيّة 
وعلوم أهل البيت عليهم السلام؛ فتعتبر رعاية هذه 
المسألة من أوجب الواجبات، بل وتعتبر بمثابة عمود 

لمعارف والمباني؛ فيجب أن ينحصر فكر خيمة تلك ا
الطالب وذهنه في الوصول إلى مباني أهل البيت عليهم 

لالي ﴿السلام ولا غير؛  ِ إلِاَّ الضَّ ، فالحقّ 1﴾فَما ذا بَعْدَ الَْْق 

يتمثّل في أهل البيت فقط، وكلّ ما سواهم، وكلّ ما يكون 

في مقابلهم، فلا يكون سوى الضلالة والظلمة والكدورة 
 الخسّان والحرمان، ومهما كان ذلك.و

                            
 .32(، جزء من الآية ۱۰سورة يونس )   1

https://madrasatalwahy.org/


  45 
 

 الأمل هو المحركّ الأساسي للسالك

فبناءً على ما سبق، فنحن نرى العظماء يقولون بأنَّ 
المركب الوحيد الذي يمكن للسالك أن يمتطيه ]من 
أجل الوصول إلى هدفه[ هو الأمل، فلا يمكن لأحد أن 

ينجز أيّ عمل بدون هذا الأمل؛ فعندما تريد أن تسلك 

طريق الله، فلا بدَّ وأن يكون لديك أمل؛ أمل بماذا؟ فهل 
سيكون أملك بقهّارية الله؟! قطعًا لا؛ لأن قهّاريّة الله لا 

تحتاج إلى أمل، بل عليك أن يكون أملك برحمة الله؛ فيجب 

أن يغلب على السالك جانب الرحمة والابتهاج، وينبغي 
ه برحمته، عليه أن يكون مشبعًا بالأمل بأنّ الله سيشمل

وسيأخذ بيده في طريق الهداية؛ فمتى ما خطر في ذهنك 
هذا السؤال: هل يمكنني أنا أن أعمل هكذا عملاً حسناً؟! 

أو هل يمكنني أنا أن أصل لهذه المقامات العالية مع أن 

الكثير من الأشخاص كانوا في هذا الطريق إلاّ أنّّم لم 
وأنّه سيأخذ يصلوا؟! فعليك مباشرة أن تأمل برحمة الله 

 بيدك إلى طريق الهداية.

https://madrasatalwahy.org/


  46 
 

ذهبت في إحدى الليالي مع المرحوم العلّامة إلى بيت 

أحد الأصدقاء، وكان ذلك بعد حصول قضيّة ما، فرأيت 

 الرجل مضطربًا؛ فقال لي: 
 ما الذي حصل مع فلان؟ -
فقلت له: حصل كذا وكذا؛ حيث كان المرحوم  -

 ذلك الطرد لم يكن العلّامة قد طرد أحد تلامذته، على أنَّ 
طردًا واقعيًّا، بل كان من أجل تنبيهه وتربيته، فتصوّر هذا 

 الرجل بأنَّ الطرد كان طردًا حقيقيًّا.

 فقال: ها قد غادر فلان الجمع. -
 فقلت: إن كان قد غادر، فليغادر!  -
 فقال: هكذا، وبهذه البساطة؟ -

 فقلت: لقد غادر الآن، فما الذي يمكننا فعله له؟ -

لم أقل له بالطبع بأنَّ ما حصل كان من أجل التْبية، بل 
 تظاهرتُ بأنَّ الأمر كان واقعيًّا.

فقال: ولكنَّه كان من تلامذة السيِّد الحدّاد، وله  -
 كذا وكذا من الامتيازات، ولقد كنَّا قد سمعنا منه الكثير!

https://madrasatalwahy.org/


  47 
 

فقلت: ومهما يكن ذلك الشيء الذي سمعتَه منه،  -

! واعلم بأنَّ السيِّد العلّامة لا يطرد أحدًا فمن يُخالف يُطرد

عبثًا، فاسلك الطريق الصحيح واستمع لما يُقال لك، 
فعندما يقول لك والدي شيئًا، لا تردّ عليه وتقول شيئًا 
آخر ـ لقد وجّهت كلامي هذا له فقلتُ له: عندما يقول 

لك والدي شيئًا، فلا تقل شيئًا آخر، ولن تُطرد عندها، 
في طيّ طريقك ولن تكون هنالك أيّة مشكلة؛ وستستمر 

 فهكذا يكون الأمر.

ثمَّ قلت في نفسي: لماذا يكون الرجل على هذا  
الحال؟ ولماذا يكون الخوف قد استولى عليه؟ إنَّ السبب في 
ذلك يعود إلى فقدانه لذلك الأمل الذي كان يجب أن يغمر 

 سيره وجوده! فالأمل هو الذي يدفع السالك إلى التقدّم في

وهو الذي يُثبّت قدمه على الطريق؛ فذلك المتذبذب 
والمتْدّد والذي يملأ قلبه الشكّ يبقى يدور حول محور 

هذا التْديد باستمرار، ويبقى مشوّش الفكر دائمًا؛ فلا 
تفيده صلاته التي يصلّيها؛ لأنَّه يقول: لقد كان فلان من 

ه قراءته الناس يصلَِّ أيضًا، أرأيت كيف غادر! ولن تفيد

https://madrasatalwahy.org/


  48 
 

للقرآن أو زيارته بشيء، لأنَّه يقول: لقد أمضى فلان جميع 

عمره في قراءة القرآن، وكان ذاك يزور الإمام الرضا أكثر 

مماّ أزوره أنا، ]فلم تنفعهم أعمالهم تلك في شيء[، وهكذا 
الأمر في كلّ عمل عبادي يقوم به، فهو يُقارن نفسه بهذا 

 واحد من هؤلاء الناس وذاك؛ ولا يقول لنفسه: إنَّ لكلّ 

 صحيفته الخاصّة به، والتي لا علاقة لها بما يفعله الآخر.
هل حصل لك مرّة أن كنت في حلقة الدرس تستمع 
إلى ما يقوله الأستاذ ورأيت أحدهم يعبث في جهاز تلفونه 

المحمول ويتكلّم فيه مع غيره، فأخرجت أنت أيضًا 
جهاز التلفون من جيبك وبدأت بالاتّصال بأحد؟! أم أنَّك 
كنت تقول: دعني أستمع إلى ما يقوله الأستاذ؛ لأنَّني إن لم 

ذلك، فسيفوتني الكثير، فذلك الذي يعبث بالجهاز أفعل 

لا يفهم شيئًا! ]فإن كان الأمر كذلك[ فلماذا لا تتعامل مع 
قضيّة سلوك الطريق إلى الله بهذه الكيفيّة؟ فتأتي هنا 

وتقول: هذا ما حصل لفلان! وكذا الحال عندما ترى 
أحدهم قد ارتكب خطًا ما أدّى إلى خسارته في إحدى 

التجاريّة، فأنت لا تقول هنا: سوف لن أقدم المعاملات 

https://madrasatalwahy.org/


  49 
 

على أيّة معاملة تجاريّة بعد الآن، بل أنت تقول: كان 

 بإمكان ذلك الرجل أن يتجنّب الخطأ الذي ارتكبه.

فأنت لا تتعامل بهذا الشكل فيما يتعلّق بمعاملاتك 
التجاريّة، أو في تواجدك في الصّف الدراسي، أو ما شابه 

تعلّق الأمر بالسير والسلوك، فإنّك تنظر ذلك، أمّا عندما ي

إلى هذا وذاك الذين تركوا الطريق! فمن يقف وراء كلّ 
ذلك؟ إنَّه الشيطان، فالشيطان يقوم بزرع بذرة اليأس في 
قلبك، ولا يدعك تتحرّك وأنت مفعم بالأمل؛ نعم إنَّ 

الشيطان لا يدع الأمل يقوى في قلوبنا، ولا يدع برعم 
نمو؛ فعلينا اليقظة والحذر هنا، وعلينا طرد الأمل يتفتّح وي

اليأس بالمراقبة؛ فأينما رأيت بذرة اليأس تحاول أن تنمو في 

 قلبك، فاعلم مباشرة بأنّ الشيطان وراءها.

فعليك أن تتعامل مع الأمور براحة بال، فإن سمعت 
أحدهم يتحدّث بكلام معيّن، لماذا تبدأ تُنادي بالويل 

ليذهب في رعاية الله وحفظه؛ أو إن والثبور؟ دعه وشأنه و
رأيت بأنّ فلانًا لم يعُد يحضر إلى المكان الفلاني، فدعه 

يذهب في رعاية الله وحفظه، ولتتعامل مع هذه الأمور 

https://madrasatalwahy.org/


  50 
 

براحة بال، فلا يعنيك أمره بشيء وسواء أراد الحضور أم 

 لم يرد ذلك.

إنّ إشغال الذهن بالتفكير يميناً وشمالاً هو أحد 
تي ينفذ منها الشيطان إلى قلبك، فما أن تصرف الطرق ال

ذهنك نحو الموضوع، ]إلاّ ويكون الشيطان قد نفذ إلى 

 قلبك[.
نعم، أخذ العبرة من أخطاء الآخرين هو مماّ لا بأس  

فيه، بل هو أمرٌ مستحسن؛ لكن أن تستقرّ هذه القضيّة في 

نفس الإنسان وأن تشغل ذهنه ونفسه، فهو خلاف طريق 
امًا، وعكس الطريق الموصل إلى الله، ويُعدُّ السلوك تم

عاملاً مساعدًا لنفوذ اليأس الشيطاني، وسببًا يمنع السالك 

 من الوصول إلى درجات القرب الإلهي.

نسأل الله أن يحفظنا من تلك الوساوس والأوهام 
والتخيّلات، وأن يحفظنا في كنف الولاية ورحمتها 

جلّ ومقام الولاية مماّ مَنَّ وعطفها، وأن لا يحرمنا الله عزّ و
به على من اجتباهم لقربه، وجعلهم من الواردين على 

 حرمه.

https://madrasatalwahy.org/


  51 
 

  

 اللّهمّ صلِّ على محمدّ وآلِ محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	لا حركة في الحياة من دون أمل
	النية الصحيحة لطالب العلم وراء دراسته للعلوم الدينيّة
	معنى أنّ الملائكة تضع أجنحتها لطالب العلم المخلص
	كيفيّة وحي الشياطين والملائكة إلى أوليائها
	كيف يبدّل الإنسان قابليّته إلى فعليّة
	علائم وحي الملائكة ووحي الشيطان
	منشأ تصرّفات الإنسان وأقواله وأفكاره إما رحمانيٌ وإما شيطانيٌ
	النيّة الخالصة لطالب العلم هي فهم كلام الإمام عليه السلام فحسب
	الموارد التي يكون فيها العبد مخيّرًا بين القصر والإتمام
	الأمل هو المحرّك الأساسي للسالك

