
 
 

 

  

 هو العليم

  

 حقيقة ولاية الإمام عليه السلام

  

المحاضرة الثالثة  -هـ ق  ۱٤٣٦سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

 عشرة

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيدّ محمدّ محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذُ باللهِ منَ الشيطانِ الرجيم

 بسمِ الله الرحمنِ الرحيم

 والصلاة والسلام على سيِّدنا ونبَيِّنا أبي القاسم محمدّ  

 وعلى أهل بيته الطاهرين واللعنة على أعدائهِم أجمعيَ 

  

  

قْ عَلَََّ بعَِفْوِكَ؛ أَيْ » هَبْنيِ ]وأعطني[ بَفَضْلِكَ وَتَصَدَّ
كَ وَاعْفُ عَنْ تَ  لْنيِ ]واسترني[بسِِتْرِ ، جَلِّ وْبيِخِي بكَِرَمِ رَبِّ

 «وَجْهِكَ.

 لا استقلال لأي موجود عن الله

م الحديث في الليالي الماضية عن هذه الفقرات من  تقدَّ
ا تشير إلى معنىًّ سلوكيٍّ غايةً في الأهميّة  الدعاء، وقلنا بأنََّّ
والعمق والدقَّة. وهذا المعنى يتضمّن جانبين؛ فمن 

وجود لغير الله، وأنَّه  جانبٍ، على السالك أن يعلم بأنَّه لا

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

ليس لأحد من الخلائق وفي كافّة مراتبهم الوجودية إلا 

حيثيّة الارتباط بالله تعالى التي تعني أنه ليس لهم أيّ شكل 

 من أشكال الاستقلال.

 الجهل بمقام الولاية التكوينية للنبي والإمام وأنها من الله تعالى

إنَّ المشكلة التي نعاني منها في نظرتنا إلى مراتب 
الوجود تكمن في عدم قدرتنا على إدراك هذه الحقيقة، 
وغفلتنا عنها؛ فعندما يُقال بأنَّ أمير المؤمنين قد اقتلع باب 

خيبر، فنحن لا نرى بأنَّ الله قد أخفى نفسه عن أنظارنا 

ما خلف هذا الحادث، فلا نستطيع أن نرى له دوراً في
نا إن رأينا له دوراً، فلن نرى له ذلك الدور  حصل، على أنَّ

الفعّال، بل غاية ما يمكننا أن ننسبه إلى الله ونشركه في هذه 
الحادثة هو أن نقول: إنَّ أمير المؤمنين وأمثاله من 

المؤمنين من شدّة عبادتهم لله، أعطاهم الله القدرة على 

لذي نشرك الله به في القيام بعمل كهذا؛ فهذا هو المقدار ا
هذه المسألة، فنقول: إنَّ هؤلاء من عباد الله الذين أحرزوا 
مقامات عالية من العبودية فاصطفاهم الله وقرّبهم إليه، 

حتى أفاض عليهم من كراماته وأنعم عليهم من نعمه 

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

إنّ أمير المؤمنين عليه السلام »الخاصّة. وأما أن نقول: 

فهذا ما « سه ليس له أي شيءالذي قلع باب خيبر هو في نف

لا ندركه أصلًا، وننسب هذا الكلام إلى الصوفيّة، وإلى 
القائلين بوحدة الوجود، أو الحلول وما شابه ذلك.. ولا 
أدري ما هي العلاقة بين هذا الأمر وذاك، حتّى تأتي يا هذا 

 وتلصق الأمور ببعضها وبأيّ نحوٍ كان؟
الأكرم بيده إلى وكذا يكون الأمر عندما يُشير النبي 

ا أن ننكر واقعيّة هذه الأمور  القمر فيشقّه إلى نصفين؛ فإمَّ

من الأساس وننسبها إلى الوهم والخيال، فنريح بذلك 
أنفسنا عمّا سيتبع ذلك من سؤال وجواب.. وإما أن 
نعترف بصّحتها، ونفسّّها بأنّ الرسول وصل إلى مقام 

والفيض  شامخ ومرتبة عالية وهي مرتبة تلقّي الوحي

الإلهي، فيقوم الرسول ـ انطلاقاً من تلك المرتبة ـ 
بالدعاء، فيستجيب الله دعاءه ويقوم بشقّ القمر لأجله، 

 فهذا أقصى ما يمكننا أن نعطيه للرسول من مكانة.
وبناء على تصوّرنا هذا، إن حصل نفس هذا الأمر 

بواسطة طفلٍ ذي أربع أو خمس سنوات، فقام هذا الطفل 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

إلى القمر وشقّه إلى نصفين، فسنذُهل بأجمعنا عند  بالإشارة

مشاهدة ذلك ونتسمّر في أماكننا! فكيف يمكن لطفلٍ ـ 

وهو الذي ليس لديه أي قدرة أو مكانة ـ أن يقوم بنفس 
العمل الذي قام به ذلك الرسول الذي حاز على مقام 
النبوّة والعصمة وتلك الدرجات العالية؟ فكل ما يجيده 

لعب بالكرة أو الجري وراء ألعابه كسيارته الطفل هو ال
الصغيرة التي يقوم بشحنها، ثم يُطلقها ليركض خلفها؛ 
ق ذلك، بل سيقول الناس بأنَّ  فلا يستطيع أحدٌ أن يُصدِّ

ذلك ليس سوى ضرب من الخيال؛ فإن حصل وقام بهذا 
العمل أمامنا، فسنتحيّر عندها وستضطرب كلّ تفسيراتنا 

، ولم للأمور غير العادي ة التي تحصل؛ فهذا الطفل ليس بنبيٍّ

يطوِ مراحل السلوك ـ إذ السالك العارف والولي الإلهيّ 

بنظرنا هو الذي يستطيع فعل ذلك ـ ولم يحز على أية مرتبة 
من مراتب الكمال، بل هو عند نزوله السلّم يحتاج إلى من 

 يأخذ بيده كي لا يسقط، هكذا هي طبيعة الطفل.
ت لنا تلك الحقيقة، فسيكون إدراك هذا أمّا إذا اتضح 

الأمر يسيراً علينا، ولن يكون هناك مجال للتعجّب، فحتى 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

الطفل يستطيع الإشارة إلى القمر وشقّه إلى نصفين! نعم، 

دون أن يكون هناك تعجّب واستغراب أبداً! إذ يستطيع 

الطفل ذو الثلاث أو السبع أو العشر سنوات من إيقاف 
وسيُقال هنا: كيف يمكن أن يحصل  الشمس في مكانَّا!

 شيء كهذا؟

لقد حصل ردّ الشمس لنبي الله سليمان مرّة؛ وذلك 
لكي يؤدِّي صلاته، عندما كانت فرق الجيش تعرض أمامه 
فالتفت إلى أن الشمس قد غابت وفاتته الصلاة، فقام 

وزيره آصف بن برخيا بردِّ الشمس لكي يصلَّ النبي 
 ا. صلاته في وقتها ولا يقضيه

عمل الوهابية على طمس حقائق الولاية )تخريب مسجد رد 

 الشمس(

ولقد تكرّر هذا الحادث فيما بعد مرتين، المرّة الأولى 
على عهد رسول الله في المدينة المنوّرة، وذلك في مسجد 
رد الشمس؛ ولكن قام الوهابيون بتخريبه وتبليط المكان 

 مستويةٍ بالإسفلت بحيث لم يبقوا له أثراً، غير أرضٍ 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

مسطّحة، وقد ذهبنا أكثر من مرّة ولم يكن هناك غير أرض 

 مسطحة.

إنَّه لأمرٌ عجيبٌ ما قام به هؤلاء القوم! فهذا المسجد 
يحكي عن أثرٍ من آثار أحد أولياء الله وهو أمير المؤمنين، 
فلماذا تريدون إزالة هذا الأثر؛ فلو فرضنا بأنَّ ذلك العمل 

ول أو الثاني، فهل كنتم كان قد حصل على يدي الأ
ستخرّبونه؟ كلّا، بل كنتم ستجعلون ارتفاعه يصل إلى 
القمر، ولكنتم نشرتم دعاية له وألّفتم الكتب حوله؛ 

ولكن ولله الحمد لم يتمكّن أولئك من ردِّ الشمس، بل لم 
يكونوا ليتمكّنوا من رفع ديكٍ أو ضفدعةٍ فما بالك 

ت قد ظهرت منهم بالشمس! فلو أنَّ فضيلة ظاهرية كان

لكانوا قد زمّروا لها وطبّلوا وأعلنوا ذلك من أعلى المنائر. 

فلماذا تقومون بتخريبه عندما يكون هذا الأثر عائداً إلى 
أمير المؤمنين؛ فهل تعتقدون أنَّكم بتخريبكم لمسجدٍ 

 ستتمكّنون من اقتلاع محبّة أمير المؤمنين من القلوب؟!
ام المعصوم ومحبّتهم له إنَّ تعلّق قلوب الناس بالإم

هو تعلّق تكويني وليس اعتبارياً، أي إنَّ هذا الارتباط 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

كامن في الذات، فهو ليس من قبيل جذب ميل الآخرين 

نحو أحدهم بمدحه وتمجيده بكلمتين، فتراه يرجع عن 

هذه العلاقة والحب بكلمتين أخريين في ذمه، بل هو 
سهم؛ فسواء ارتباط باطني، وهو مما يشاهده الناس بأنف

علم الإنسان أم لم يعلم، فهو يرى بأنَّ هناك ارتباط له 

بالولاية، بل هذا الارتباط موجود حتّى بين الحيوانات 
 والنباتات والجمادات وبين الولاية.

 ـكان   ـولعلّه لم يكن مسيحياً  فذلك الرجل المسيحي 

يقول: كانت جميع أحجار وجدران وأبواب هذا المكان 
ح مع أمير المؤمنين عندما كان يأتي المهجور تسبِّ 

لتفقّدي. لقد أدرك ذلك الرجل هذا الأمر مع كونه رجلًا 

عادياً لا يدرك شيئاً من المسائل الباطنيّة، فذلك الارتباط 

ارتباط واقعي تكويني، إن هذا الارتباط كامن في ذات 
الناس وفي ضمائرهم ونفوسهم وفي وجودهم، ولا يمكن 

أحد! ما الذي تريد أن تقتلعه؟! فلو انتزع اقتلاعه من نفس 
هذا الربط من أحدهم لتحوّل إلى عدمٍ محضٍ، يعني لو 

قطعت ارتباطه بالولاية لتبدّل ذلك الشيء إلى عدم؛ فيظن 

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

م وبتخريبهم لذلك المكان،  هؤلاء الحمقى بأنََّّ

 سيتمكنون من إزالة آثار أمير المؤمنين..

سعدي يقول  هنالك شعر جميل للشيخ مصلح الدين
 فيه:

بريد *** خداوند بُستان يكي بر سر شاخ، بن مى

 نگه كرد و ديد
كند *** نه با من كه با بگفتا گر اين مرد بد مى

 كند.نفس خود مى

)يقول: كان أحدهم يجلس على غصن شجرةٍ وهو 
مشغول بقطعه من أصله، فرآه صاحب البستان ولم يمنعه، 

ني بعمله السيّئ هذا، بل هو بل قال: إنَّ هذا الرجل لا يضّ 

 يضّ نفسه(

إنَّه يقوم بقطع الغصن الذي يجلس عليه بالمنشار، 
سوف تسقط أرضاً يا هذا! فلا تتصوّر بأنَّك بقطعك 

للغصن ستصل إلى بغيتك وتتمكّن من قطع الغصن 
والشجرة، بل أنت الذي ستتحطّم وتنتهي، وسيُقضى على 

 من أن تتكامل، ما لديك من استعداد للتكامل، وبدلاً 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

ستبقى منغمراً في الجهل والعناد، وستأتي ساعة رحيلك 

عن الدنيا فيدفن معك كل ما كان عندك من مؤهّلات 

 واستعدادات كان من شأنَّا أن تجعل منك إنساناً كاملًا.

العناد يُعمي الإنسان عن اتباع الحق وهو ليس مختصاً 

 بالمخالفي بل قد يكون في الشيعة أيضاً 

العناد يحيق بصاحبه أولاً وقبل كل شيء، وقد  إنَّ 

يكون له آثار على الآخرين أيضاً، فيتسبّب في التعتيم 
عليهم وحجب الحقيقة عنهم، وهذا أثر آخر من آثار 

ر نفس  العناد، غير أنَّ أول ما يتسبّب به العناد هو أنّه يكدِّ

وضمير صاحبه، وبسبب هذه الكدورة التي يسببها العناد 
تلك القابليّة والاستعداد للتجرّد الموجودة فيه، تُطمس 

حتى أنَّا تعمى ثم تزول نَّائياً. لذا عندما تنظر إلى أولئك 

المعاندين تجد لهم أشكالاً عجيبة، وهذا يشمل كلّ معاندٍ 
دون فرق؛ وإن كان شيعيًّا بحسب الظاهر.. دعنا نفتّش 

، عنهم بيننا نحن أولاً قبل أن نبحث عنهم بين الآخرين

فبحمد الله لدينا منهم، ويمكن تشخيص المعاند من 

هيئته الخارجيّة أو من خلال كلماته. عندما تستمع إلى 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

حديث أحدهم، ستعرف من حديثه بأنَّه معاند، فتراه 

يسعى لتغطية الحق، ولا يريد للحق أن يظهر، ولا يريد له 

أن يقال. وحينما يطرح قضيّةً لأحدهم، لا يطرح الأمر على 
قته! ولكنَّه عندما يوجّه إليه مجموعة من الأسئلة أو حقي

يُستدرج في الكلام، يظهر حقيقة ما كان يخفيه ـ كان عليك 

أن تفصح عن تلك الحقيقة منذ البداية يا هذا، فلماذا كنت 
تخفيها؟ لذا تراه يطرح ما هو في صالحه، وما يستميل 

صل، الطرف المقابل إلى أهدافه وأغراضه، أما حقيقة ما ح

 ومقدار تقصيره في تلك القضية، فيقوم بإخفائها.
هذا في حين أنّك تجد نوعاً آخر من الناس يطرح  

الأمور على حقيقتها من البداية، فيقول: أنا الذي 

اجترحتُ كذا وكذا، وهذا الذي قمتُ به.. هؤلاء 

الأشخاص طريقهم سهل، وسيكون سيرهم وحركتهم في 
ي سيحصل لهم التجرّد عالم النفس مريحاً وسهلًا، أ

بسهولة، وسيكون تجاوزهم وعبورهم لعوائق الطريق 
ا؛ فعندما يأتي هذا النوع من الناس ليطرح  سهلًا جدًّ

قضيّته، يقوم ببيان ما عليه أولاً، فيقول : قمتُ بكذا وكذا، 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

ثم يوضّح قائلًا: والطرف المقابل قام بكذا وكذا، فيجري 

؛ أو أن يتحمل هو %۷۰ وله بنسبة %3۰الحكم عليه بنسبة 

وخصمه مسئولية ما حصل بالتساوي، أو أن يُحكم عليه 
 .%3۰وعلى الآخر بنسبة  %۷۰بنسبة 

ا عندما يأتي رجل من النوع الآخر، ويأخذ باللف  أمَّ

والدوران وإلقاء اللوم على الطرف المقابل، فيقول 
المحتَكَم إليه: لا بدّ أن يكون خصمك بناءً على وصفك 

بن ذي الجوشن أو يزيد بن معاوية، فلا يمكن هذا شمر 

لأحد غيرهم أن يفعل ما ذكرت! ولكن عندما يجري 
التحقيق في القضيّة، تجد بأنَّ الطرف الثاني رجلٌ مظلومٌ، 
والطرف الأول هو المتسبّب في كلّ ما حصل، والحال أنّه 

يُصوّر خصمه كشمر أو يزيد؛ بحيث أنَّك لو لم تكن قد 

مر بنفسك، لكنت بكيت على حاله وهطلت تحقّقت من الأ
دموعك على مظلوميته كمطر الربيع. هذا النوع من الناس 

لا خير فيهم، فهم لا يسيرون في طريق التكامل ولا 
يمشون فيه، بل هم كمثل حمار الطاحونة لا يبرحون 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

مكانَّم؛ يبقى يدور طوال النهار حول نفسه، ولن يجني أيّ 

 ثمرةٍ من حركته هذه.

 يمكن النظر إلى مسألة رد الشمسكيف 

كانت تلك هي المرّة الأولى التي حصل فيها ردّ 

الشمس من قبل أمير المؤمنين؛ أمّا المرّة الثانية فكانت في 
فترة خلافته؛ حيث حصل ذلك في بابل عندما كان عائداً 
من صفين. عندما نتحدّث عن هذا الموضوع، نقول: لقد 

مس! وهذا أمر صحيح، وظهور قام أمير المؤمنين بردِّ الش

واقعي، يعني هذا الظهور قد تجلّى من خلال هذا المظهَر، 
وا  فلا يمكن لمعاوية أو عمرو بن العاص أو أمثالهم أن يردُّ

الشمس؛ ولكن عندما نرى بأنَّ أمير المؤمنين قد ردّ 
 الشمس، فيمكننا أن ننظر إليه بمنظارين:

: أن نقول: أيُّ مقامٍ هذا الذي وصل إليه الإمام الأول

علَ! وأيّة مكانة تلك التي حازها! بحيث منحه الله هذا 
المقام وتلك المكانة، حتى صار بإمكانه القيام بعمل غير 
ممكن ـ غير ممكن بحسب العرف العادي طبعاً، وإلاّ فهو 

ممكن عقلياً ـ كهذا، فتمكّن من الإتيان به. فهذه إحدى 

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

لنظرتين، ولا بأس بها، وهي نظرة أهل الظاهر للأمر؛ ا

وهذا الذي يجعل لأمير المؤمنين امتيازاً عن غيره من 

 الناس بالطبع.
، وهي نظرة أعمق، فهي أن نقول: أمّا النظرة الأخرى

إنَّ الإمام علَّ كان مجرّد واسطة لظهور وتجلَّ الله في ذلك 

تكشف الأمر الذي حصل، وهذه الواسطة والظهور 
النقاب فقط عن تلك الحقيقة وتظهرها، فالإمام هنا هو 
مُظهِر لذلك الظهور في الخارج، ومبرز لذلك التجلَّ في 

الخارج، وكلّ الفضل يعود إلى ذلك الأصل وتلك 
الحقيقة. على أنَّ الله وبحسب إرادته التشريعيّة والتكوينيّة 

ماته وفي مقام التربية والتزكية ـ الذي هو مقام من مقا

ومرتبة من مراتبه ـ يشير إلى وجوب اتباع هذا المظهر على 

 الجميع؛ أي هذا المظهر الخاص هو الإمام والمتَّبَع.

 الولاية هي ظهور لله تعالى، ولا تتحقق بعمرٍ معينّ

إذا اتّضح هذا الأمر، واستطعنا أن نرى الأمور بهذه 
ونحمل الكيفيّة؛ يعني نعطي هذا المظهَر مكانته الواقعية، 

على هذا الظهور دوره الواقعي.. فحينها لن نتعجّب عندما 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

تصل الإمامة إلى الإمام الجواد عليه السلام وهو في سن 

التاسعة، فلا ينبغي أن يقال: وهل يمكن أن يحصل ذلك؟ 

إنَّ أولئك الذي شكّكوا في إمامة الإمام الجواد أو الإمام 
م السلام بل الهادي، لم يكونوا بعيدين عن الأئمة عليه

كانوا من المحيطين بهم؛ فيونس بن عبد الرحمن كان محلّ 

ثقة الإمام الرضا عليه السلام، وقد التبس عليه الحال في 
بادئ الأمر، غير أنّ الله أخرجه مماّ وقع فيه. لكنَّ السؤال 
المطروح هنا هو: لماذا حصل له ما حصل؟ والجواب هو: 

الإمام، غير أنَّه لم يكن صحيحٌ أنَّ يونساً كان من أصحاب 
، لم يكن من أصحاب "المتعمّقين"من أولئك الأصحاب 

ذاك النظر الثاقب وتلك المعرفة بالولاية، بل كان يرى 

بأنَّ الولاية محدودة بالعمر، ومشروطة بالسن، ولم يكن 

 يتصوّر بأنّ الولاية يمكنها أن تظهر بأي شكل وقالب.
فيونس وغيره من أصحاب الأئمة كانوا قد سمعوا 

، كما 1من الأئمة بأنَّه لولا الحجّة لساخت الأرض بأهلها 

                            
هناك تحقيق للعلامة الطهراني حول هذا الموضوع، أنظر معرفة المعاد، ج    1

 .۱5۸، ص 4

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

سمعوا بأنَّ لدى الإمام علم ما كان وما يكون إلى يوم 

؛ فهم من أصحاب الأئمة الذين كانوا يختلطون  1القيامة

بهم ويحضون دروسهم، أو يحضون في منازلهم لتناول 
عهم، لقد اختلطوا بالإمام الرضا والإمام موسى الطعام م

بن جعفر، ورأوهم، وعرفوا بعض خصوصيات الأئمة 

وسمعوا كلامهم، فإذا بهم يشاهدون هذا الطفل ذا التسع 
سنوات يجلس مجلس أولئك الأئمة، ويرون بأنّ عليهم أن 
يشعروا تجاهه بنفس ما كانوا يشعرونه عند مقابلة موسى 

 أن يكون ذاك هو هذا؟!. بن جعفر، فهل يعقل
لقد كان هؤلاء الأصحاب يجعلون للإمام مع مقامه 
العلمي والولائي ومقام التجرّد والأنُس والقرب إلى 

الله.. مكانة في نفوسهم للوزن والطول واللحية البيضاء 

والعمامة والعباءة والعمر؛ شعروا بذلك أم لم يشعروا، عن 
 قصدٍ أم عن غير قصد.

بأنّ الإمام موسى بن جعفر يستطيع  كانوا يعتقدون
القيام بأيّ عمل شاء وهو في سجنه، فهم يعلمون بأنَّ 

                            
 .9۱2مشارق أنوار اليقين، ص    1

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

الإمام في السجن الآن، ويعتقدون بأنَّه لا فرق بين وجود 

الإمام في السجن وخارجه؛ فمع كونه مكبّلًا بالسلاسل 

والأغلال في سجنه إلا أنّه يدير جميع عوالم الملك 
بقي هارون على عرشه، ولولا والملكوت، وهو الذي يُ 

إرادة الإمام لأصبح هارون في لحظةٍ واحدةٍ عدماً، لا 

بمعنى إنَّه سيموت، بل سيصبح عدماً؛ فلو نظرت إليه 
وهو جالس على عرشه، لوجدّت العرش قد أصبح خالياً 
في لحظةٍ واحدةٍ! لقد أصبح عدماً وانتهى أمره. أين يكون 

بحثت عن جثته في جميع قد ذهب؟ وأين دُفنت جثته؟ ولو 
أنحاء الكرة الأرضية، فهل ستجد لها أثراً؟ عندما تقتضي 
إرادة الإمام بأنَّ يصبح هارون عدماً، فلا تستطيع العثور 

على جثّة له ولو فتّشت الكرة الأرضية بأكملها، كلّا، بل 

لن يبقى له أثر لا في الأرض ولا في القمر! هل يمكن أن 
إلى القمر؟ اذهب وابحث عنها  يكون الإمام نقل جثّته

هناك أو في أيّ كوكب آخر، لن تجدها؛ لأنَّه أصبح عدماً! 
فالإمام يفعل كلّ ذلك وهو مكبّل بالأغلال في سجنه، أو 

في حال سجوده وهو يردّد ذكر اليونسية، أو أيّ أذكار 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

أخرى.. فأنّّ لنا أن نعرف الأذكار التي يردّدها الإمام، 

عقولنا الناقصة الإحاطة به؛ فالإمام فذلك مما لا يمكن ل

يدير الآن جميع عوالم ما سوى الله، كما أنَّ حياة جبرائيل 
مستمرّة الآن ببركات إفاضة الإمام عليه، ولو شاء الإمام 
أن يكون جبرائيل عدماً لأصبح عدماً؛ أي لَما كان هناك 

جبرائيل حتّى يمكن الإشارة إليه، ولَما كان هناك عزرائيل 
 يتمكّن من قبض الأرواح، بل سيصبحان عدماً. حتّى

السبب في حصول الشك لدى بعض الشيعة في إمام زمانهم 

 هو عدم معرفتهم بالولاية

إنَّ أصحاب الأئمة مع اعتقادهم بهذه المسائل 
وإيمانَّم بها ـ على قدر وحدود فهمهم ـ فإذا بهم يشاهدون 

و تسع بأنَّ الإمام الرضا قد استُشهِد، وخلفه طفلٌ ذ

سنوات، ]يقولون:[ وهل يمكن أن يحصل شيء كهذا؟ 
يذهل الجميع ويتحيّرون مما يرون! فيقولون: ما الذي حلّ 
بنا؟ فلا يمكن للأرض أن تخلو من إمام، هذا من جانب، 

ومن جانب آخر، لا وجود لأحدٍ غيره في الساحة؛ فلقد 

ه إلي ه رأوا بأنفسهم عجز عمّ الإمام عن الإجابة عمّا وُجِّ

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

من أسئلة؛ فمثلاً عندما كان يُسأل عن الصداع، كان يُجيب 

عن آلام الأمعاء، وعندما كان يُسأل عن الأمعاء، كان 

يُجيب عن أمرٍ آخر. لذا كانوا يتساءلون: من سيأتي ويجلس 
مجلس الإمام؟ وفي هذه الأثناء، إذا بالإمام الجواد يدخل 

علوم  عليهم! وعندما طرحوا عليه أسئلتهم، ورأوا أن

الإمام تتدفّق عليهم كتدفّق ماء البحر؛ بحيث جعلهم 
يذهلون وينسون السؤال الذي كانوا قد وجّهوه إلى 
الإمام.. فلقد فرّع الإمام على ذلك الموضوع الذي سئل 

عنه ألف فرعٍ، وهو يسألهم عن أيّ فرعٍ من هذه الفروع 
تسألون؟ فبُهتوا ]ولسان حالهم يقول:[ قد سلّمنا إليك 

 رنا، وها نحن نسحب سؤالنا. أم

م لم يكونوا قد أعدّوا  لماذا حصل لهم هذا؟ لأنََّّ

الأرضية اللازمة للمعرفة من قبل، ولم يعرفوا الإمام، لم 
يعرفوا بأنَّ الإمام ليس سوى ظهور وتجلَّ للحقّ في هذا 

المظهر وهذا القالب، بل نسبوا هذا التجلَِّ وهذا الظهور 
ل  إلى المظهَر. ولما كان الأمر كذلك، فما إن يحصل تبدِّ

وتغيير ما، إلاّ وتراهم قد تحيّروا وعجزوا عن تفسير ما 

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

حصل! وهكذا كان الأمر حتّى وصلت النوبة إلى إمام 

الزمان؛ فالكلّ يتحدّث عن عمر الإمام الجواد والإمام 

الهادي، ولم يتحدّث أحد في أمر عمر إمام الزمان ]والحال 
 منهما سناً عند أول إمامته[. أن إمام الزمان أصغر

إنَّ كلّ ما يُشاهد عبارة عن ظهور الله؛ فالله يتعمّد في 

أن تتجلّى ولايته في طفلٍ ذي تسع سنوات ليكون وليّاً، 
وذلك لكي يُعلّمنا بأنَّ أمر الولاية لا يتحدّد ويتقولب 
بقالبٍ معين، وأنَّه لا يمكن تأطير الولاية بإطار محدّد، 

ارة عن حقيقة مجرّدة وحقيقة توحيديّة، فالولاية عب
والتوحيد من الناحية التكوينية والتشريعية في جميع العوالم 
واحد لا يقبل الاستثناء، فواقعية وقضيّة التوحيد واحدة 

لا تقبل الاستثناء؛ بحيث يكون قابلًا للتطبيق في مكان ما، 

 وغير قابل للتطبيق في مكان آخر.
ا في أيّ سنٍّ تجلّت حقيق ة الولاية في إمام الزمان؟ إنََّّ

تجلّت في سنّ الأربع أو الخمس سنوات؛ فخذ طفلًا بعمر 
الخمس سنوات مثلًا.. والحال أننا لا نريد أن تكون عنده 

القدرة على إدارة عوالم الملكوت، ولا عوالم الناسوت، 

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

ولا المجرّات، ولا حتى المنظومة الشمسية، أو الكرة 

ه أن يدير بلداً كإيران، أو محافظة، ولا الأرضية، بل لا نريد

حتى مدينة قم، ونتنازل عن اختباره بشأن ذلك كلّه، ولا 
نطالبه إلا بتبديل مكان هذا العامود ووضعه مكان آخر 
وبالعكس، فإن استطاع ذلك فإنا سنؤمن به! لقد تنازلنا 

عن جميع تلك العوالم، واخترنا أدنّ ما ينبغي أن يقوم به 
لإمامة؛ وذلك بأن يقوم هذا الطفل ذو الخمس من يدّعي ا

سنوات بتغيير مكان هذين العامودين من دون أن يسقط 

 السقف أو يتشقّق، وبدون استعمال قنبلة أو مواد متفجرة.

 حدود ولاية الإمام هي عالم التكوين وما سوى الله

تعال الآن وانظر إلى قابليّة هذا الطفل ذي الخمس 
 بهذا المكان، أو مدينة قم أو سنوات، فهو ليس محيطاً 

الكرة الأرضية أو المنظومة الشمسية أو المجرات أو 

جميع الأفلاك فقط، بل إنَّ بقاء جميع عوالم ما سوى الله من 
الناسوت والملكوت والجبروت واللاهوت بإرادته. 
عندما أتكلّم الآن مع الإخوة، لا أستطيع رؤيتهم جميعاً، 

الطول تُخفي عنِّي من يجلس فقد تكون قامة أحدهم من 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

خلفه، وذاك الآخر يثني رأسه لكي يراني! ويحصل أحياناً 

ألاّ أتمكّن من رؤية الإخوة والأصدقاء المتواجدين في هذا 

المكان المحاط بأربعة جدران، لكون أحدهم يجلس 
خلف الآخر؛ لماذا؟ لأنَّ قابلية الرؤية لعيني محدودة، 

لا أجلس على منبٍر، بل أجلس  وهذه هي طبيعتها، كما أنَّني

على الأرض، ومحدودية رؤية عيني لا تسمح لي برؤية غير 
الذين يجلسون أمامي الآن، وعندما أدير رأسي إلى جهة 
اليمين، لن أتمكّن من رؤية أولئك الذين يجلسون في الجهة 

اليسّى، وكذا الحال عندما أدير رأسي إلى اليسار، لن 
لسون في اليمين. لماذا؟ لأنيَّ أتمكّن من رؤية الذين يج

محدود وناقص، فهذا النقص والمحدودية، وكوني محكومًا 

للزمان والمكان، لا يسمح لي أن أرى المتواجدين على 

يميني عندما أدير رأسي نحو اليسار، فأنا لا أراهم الآن 
فليعملوا ما شاؤوا ]يضحك السيد[، أنا لا أستطيع رؤية 

ة؛ وكذلك بالعكس عندما أنظر ما يعملونه في هذه اللحظ
إلى اليمين فليقم الجالسون على اليسار بعمل ما شاؤوا 

بهدوءٍ ومن دون أن يثيروا ضجّة، فلن أتمكّن من رؤيتهم. 

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

ولكي أرى الجميع، لا بدَّ أن أدير وجهي يميناً وشمالا؛ً 

 فتلك هي طبيعتي.

أمّا الإمام فهو الذي يستطيع أن ينظر إلى كل ما سوى 
في نفس الوقت الذي يتناول فيه الطعام! انظروا إلى الله 

عظمة الموقف! أعتقد بأنَّ الإخوة ونتيجة لما قلته الآن، 

قد وقعوا في حالٍ من البَهت والحيرة! هذا هو أمر الولاية؛ 
سواء تحيّرتم أم لم تتحيّروا وسواء تأمّلتم أم لم تتأمّلوا، 

لوجود الذي فالولاية تعني تلك الحقيقة البسيطة وصرف ا

تحدّثنا عنه قبل عدّة ليالٍ أي هي ذات الله؛ فهل يمكنكم 
أن تتصوّروا بأنَّ ذات الله يغفل في لحظةٍ من اللحظات عن 
ذرّةٍ مما خلق؟! هل يمكن أن يحصل هذا؟! كلّا، لا يمكن 

نا نقول بأنَّه هو الله. فمن  أن يحصل شيء كهذا؛ لأنَّ

للحظةٍ واحدةٍ عن المستحيل والحال هذه أن يغفل الله 
واحد من تلك المخلوقات التي خلقها؛ سواء الماديّة منها 

أو المثالية أو المجرّدة، فيغفل ولا يدري ما الذي يفعله 
 هذا المخلوق الآن، إنَّ هذا مستحيل ولا معنىً له.

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

هذا عين ما يفعله الإمام، فهو يقوم بنفس هذا العمل، 

ء، ويُعمل علّيته في وينظر بنفس النحو، وله نفس الاستيلا

عالم البقاء بنفس الطريقة تلك، كما يعملها في أصل 
الوجود، فالإمام يقوم بذلك في كل لحظة وآن بنفس تلك 
الكيفيّة. الإمام موسى بن جعفر، مع كونه مكبّلًا 

بالسلاسل والأغلال في سجنه، إلا أنّ جميع عوالم الوجود 
مام عدماً في ذلك باقية وحيّة بإفاضته عليها، فلو أصبح الإ

الآن، لانعدمت جميع مخلوقات عالم الوجود، إلاّ أن يستلم 

الأمور الإمام اللاحق له، أن يستلم الأمور بعده الإمام 
الرضا عليه السلام، فيقوم باستلام مسؤولية ربط الخلق 
بالله عن الإمام موسى بن جعفر، فإن ارتحل عن الدنيا 

تّى وصل الأمر الآن إلى استلمها الإمام الجواد، وهكذا ح

يد الإمام بقيّة الله ــ أرواحنا فداه ــ حيث يُدار العالم الآن 
 بيده وبإرادته. هذا هو دور الإمام وبهذا النحو.

 الإمام فقط هو من يحوز مقام الولاية دون سواه

افرض أنَّك دخلت إلى هذا المكان، فوجدت طفلًا 

فل هو إمام بعمر خمس سنوات، وقيل لك بأنَّ هذا الط

https://madrasatalwahy.org/


  25 
 

الزمان، فما الذي سيحصل لك؟ ستقول: ما الذي 

حدث؟! لماذا يكون الأمر بهذا الشكل؟ ]هذا 

الاستغراب[ لأننا ما زلنا نتحرّك على أساس الظاهر، ولا 
نرى سواه، فترانا ننظر إلى ما لدينا من قدرة، ونقول بأنّ 

 الإمام مثلنا، أو أحسن منا بقليل.

طلق كلمة الإمام؟ وهل لدينا فهل عرفتم الآن علامَ تُ 
نحن الشيعة غيرة تجاه إمامنا؟ فمن يُطلق عليه لفظ إمام؟ 
وأين يجب أن يُستعمل لفظ الإمام؟ وعلى منْ يجب أن 

يُطلق اسم الإمام؟ يجب أن يُطلق هذا الاسم على الذي 
يعلم حال تكلّمه مع الآخرين ما الذي يجري في جميع عوالم 

، هو لا يعلم بذلك كمن يشاهد الوجود. بل أكثر من ذلك

ما يجري من خلال الشاشة، بل يوجد تلك الأمور التي 

تحدث في الخارج في نفسه ويُلبسها خلعة الوجود 
والتحقق، نعم، فهو لا ينظر إلى الشاشة والتلفاز ليعرف ما 

الذي يجري، أمّا نحن، فلسنا كذلك، فإذا أردنا أن نعرف 
بدّ أن ننصب كاميرة ما الذي يجري خلف الجدران، لا 

تصويرٍ في الخارج ونضع شاشةً أمامنا لنرى ما الذي يجري 

https://madrasatalwahy.org/


  26 
 

في تلك الغرفة أو في خارج المنزل أو في ساحته، دون أن 

 يكون لنا حضور في ذلك المكان.

أمّا الإمام، فتلك الحادثة التي في الخارج إنما تحصل 
وتتشكّل في نفسه، وهو الذي يقوم بها، لا أنه يشاهدها 

قط، نعم تلك الحادثة تتحقّق وتتشكّل في نفس الإمام ف

الآن. فلماذا يحصل هذا ]الاستغراب لدينا[؟ يحصل ذلك 
 بسبب جهلنا.

الإمام من يستطيع العبور بنا إلى عالم التوحيد والارتقاء 

 بالمعرفة

لهذا السبب، فقد جاء الأئمة والأولياء لإخراجنا من 
والتوحيد والعبور بنا  المعرفة الظاهرية للإمام والولاية

]إلى الباطن[، فهم يقولون: صحيحٌ أنَّكم تُرجّحون الإمام 

علَ والإمام الحسن والإمام الحسين على غيرهم، ولا 
تتّبعون معاوية وعمرو بن العاص مع وجود الإمام علَ، 
ونعِم ما تفعلون بتصّرفكم هذا؛ فمع وجود الإمام الحسن 

ام الحسين لا تتبعون يزيد، لا تتبعون غيره، ومع وجود الإم

ومع وجود الإمام الصادق لا تتبعون المنصور وأئمة أهل 

https://madrasatalwahy.org/


  27 
 

السنةّ من أمثال أبي حنيفة وأحمد بن حنبل.. كلّ هذا 

صحيح في محلّه، ولكن يجب عليكم عدم الاكتفاء بهذا 

المقدار، فإن اكتفيتم بهذا المقدار، ستصبحون مثل يونس 
، 1ا شاهد الإمام الجوادبن عبد الرحمن الذي تحيّر عندم

فقال: وهل يمكن أن يكون هذا إماماً، فاغتمّ وأقام مأتماً 

وضرب على رأسه ونادى: واويلاه واغربتاه واثكلاه، فها 
قد ارتحل إمامنا الرضا وليس لنا إمامٌ بعده؛ فالحكاية 
مذكورة بتفاصيلها في الكتب، حيث يأتي أحد الأصحاب 

لك إلى صوابه، وبينما هم ويوبّخه ويضبه، فيعود إثر ذ
كذلك إذ يأتي من يناديهم بأسمائهم ويطلب منهم الحضور 
لدى الإمام. فالإمام كان قد أرسل إليهم من يناديهم 

بأسمائهم ويقول لهم: تعالوا يا من تبحثون عن إمامكم، 

تعالوا معي إلى ذلك البيت، فيدخلون بيت الإمام الرضا 
 اك.ليجدوا الإمام الجواد جالساً هن

يقول الأئمة إنَّكم إذ تتبعونا، عليكم أن ترتقوا 
بمعرفتكم، لا أن تحبسوها في مرتبة محددة، عليكم أن 

                            
 .99، ص ۰5؛ بحار الأنوار، ج ۸۸3دلائل الإمامة، ص    1

https://madrasatalwahy.org/


  28 
 

ترتقوا في توحيدكم وتجرّدكم وبصيرتكم إلى درجات 

أعلى، وبعد أن ترتقوا سترفعون جميع العوائق وما يعترض 

طريقكم بأنفسكم، وستتمكنون من حل ما يقابلكم من 
بب الكثير مما حصل ويحصل لنا هو عدم أمور. إنَّ س

معرفتنا الصحيحة بحقيقة التوحيد. لذا ترانا نضطرب مما 

يواجهنا من قضايا في هذه الدنيا، وما يواجهنا من حوادث 
 اجتماعية، فنحكم على الأمور بشكل خاطئ.

 كلام الأولياء لتربية النفوس 

في إذا كان الإخوة يتذكّرون، فإنيَّ بيّنت لهم ما حصل 
الماضي والماضي البعيد، فكنت قد قلت: إنَّك وبمتابعتك 

للمرحوم العلّامة كأستاذ وعارف، وأخذك للبرامج 
السلوكية والتوصيات منه.. فهل أنت تراجعه بشأن 

الأذكار فقط؟ أم يجب عليك أن تستمدّ منه في جميع الأمور 

والحوادث والظواهر المهمّة التي تعترض طريقك؟ 
الذي كان عليك أن تفعله، ولكنكّ لم  فذلك هو الشيء

تفعله! فإن كنت قد حضت لديه من أجل أن تأخذ عنه 

ذكر اليونسية، فكان بإمكانك أن تجلس في بيتك وتفتح 

https://madrasatalwahy.org/


  29 
 

أحد كتب الأدعية، أو أن تفتح القرآن، وستجد في القرآن 

المِيَ ﴿ نتَْ سُبحْانكََ إنِِِّ كُنتُْ مِنَ الظَّ
َ
 ؛ فلا1﴾لا إلَِه إلِاَّ أ

حاجة لك والحال هذه من الحضور مرّة في الأسبوع لدى 
المرحوم العلّامة والتحدّث إليه ساعة من الزمان، وأن 

 تكون مُنتشٍ بكونك تحض لدى العظماء وأولياء الله.

فلماذا اخترت هذه الشخصيّة المتميّزة عن غيرها من 
الشخصيات؟ ينبغي أن يكون اختيارك إيّاه لأجل ذلك 

لن يستطيع فيه عقلك وإدراكك وبصيرتك اليوم الذي 

من إسعافك! فلماذا تخلّيت عنه في ذلك الوقت؟ كلّ ذلك 
يعود إلى ذلك اليوم ]أي عدم استفادتك الصحيحة منه 
عند مرافقتك إيّاه[. فعندما لا يكون قد أمرك بأمرٍ معين، 

ولم يكلّفك بتكليفٍ، وعندما لم يقل لك: اذهب إلى هناك، 

تلقاء نفسك؟ ولماذا تقوم بذلك العمل؟  فلماذا تذهب من
ولماذا تُقدم على الإتيان بعمل معيّن بدون إذنه؟ ولماذا 

تقوم بذلك دون أن تستشيره وتسأله عن رأيه بذلك 

                            
 .۸۷(، جزء من الآية ۱2سورة الأنبياء )   1

https://madrasatalwahy.org/


  30 
 

الموضوع؟ ولماذا؟ ولماذا؟ ولماذا؟ فهنالك الكثير من هذه 

 التساؤلات.

لكن كيف سينتهي الأمر؟ سينتهي بالشكل الذي 
الله يتفرّج عليك، وعندما يراك تغادر، فهو لا يبقى فيه ولّي 

يقول لك: لا تذهب! على أنَّه كان يقول لك ذلك، ولكنَّه 

كان يقوله بصورة غير مباشرة؛ لأنَّه إن صّرح بذلك 
وقمتَ بمخالفته، فستكون تلك مخالفة علنية منك، وهو 
لا يريد أن يلحقك ضرر بسبب ذلك، لذا تراه يطرح الأمر 

 ة وبالكناية، وبشكل غير صريح.بصورة مبطّن
إنَّنا ولما كنَّا لا نمتلك تلك الكياسة ولا نمتلك تلك 
البصيرة، فترانا إذا ما حصل أمر ما أو جرى تغيرِّ فيما يجري 

من حولنا.. ترانا نضطرب ونتساءل: ما الذي يجري؟! 

 سوف يحصل أمر ما!!
كنت أشاهد في ذلك الزمان حالة الشوق في قلوب 

دقاء بشأن ما كان يجري، وكنت أشاهد فيهم بعض الأص
حالة الغليان والاضطراب وعدم الاستقرار، وكنت 

أشاهد فيهم الرغبة في مسايرة تلك المجاميع والالتحاق 

https://madrasatalwahy.org/


  31 
 

بها؛ وكنت أتأسّف لما أرى وأقول في نفسي: أهذه هي ثمرة 

مجالستكم لذلك العظيم؟! وهل هذه هي ثمرة مجالس ليال 

ثمرة تلك المواعظ والمجالس التي الثلاثاء؟! وهل هذه 
كان يقيمها المرحوم العلّامة؟! فهل ما كان يطرحه 
عليكم مختصّ بزمان طرحه فقط؟! وعندما كنتَ تسمع 

تلك المواعظ وكانت الدموع تجري من عينيك بغزارة، ألم 
ر في نفسك بأنَّ هذه المواعظ قيلت لأجل ما  تفكِّ

يك أن سيحصل في يومٍ ما؛ حيث كان يتوجّب عل

تستحضها في ذهنك وتعمل بموجبها؟ لكنكّ اكتفيت 
بالبكاء في ذلك الحين، وكان ذلك كلّ شيء بالنسبة لك! 
فهل كانت تلك المواعظ مختصّة بزمان إلقائها؟! وهل 

كان والدي حين إلقاء تلك المواعظ يخصّها بتلك الساعة 

من ذلك اليوم، الذي هو يوم الجمعة الساعة الحادية عشر، 
اعة قبل الظهر مثلًا، فلا تكون صالحة لما بعدها؟! بل لس

كان قد ألقى عليك تلك المواعظ من أجل تهيئتك لما 
سيحدث بعد عشر، أو سبع أو خمس سنوات من الآن، 

وذلك لكي لا تنحرف عندما يحين أوانَّا. نعم، تلك 

https://madrasatalwahy.org/


  32 
 

المواعظ كانت قد أُلقيت عليك لكي تستفيد منها بعد 

ك كنت تتصوّرها من أجل يومك عشر سنوات، والحال أن

ذاك؛ فكان عليك أن تستوعبها وتفكّر فيها وتتمرّن عليها، 
حتّى إذا ما حلّ ذلك اليوم الذي سيأتي بعد عشر سنوات، 
سوف تساعدك على تجاوز تلك المرحلة بيسّ دون 

 التعرّض إلى مكروه.

 كلام الأولياء ليس مختصاً بوقت إلقائه فقط

الأمر وهو: إنَّ ما يطرحه العظماء يجب الانتباه إلى هذا 

قد لا يكون مختصّاً باليوم الذي يُطرح فيه، بل قد يكون 
لأجل يوم سيأتي عليك بعد خمسة عشر سنة أو عشرين 

سنة أو خمس سنوات. لذا يجب استيعاب وإدراك هذه 
الأمور والتمرّن عليها، والعمل بموجبها منذ هذه 

سيحصل، حتّى إذا  اللحظة، كي يحصل للمرء استعداد لما

واجه المرء واقعة معينة، يلتفت إلى أستاذه قائلًا: ما هذا 
الذي يحصل؟ فيقول له الأستاذ: لا تتكلّم بشيء! واصل 
مسيرك ولا تُخبر أحداً بما علمت، بل اطرق برأسك 

 وواصل سيرك.

https://madrasatalwahy.org/


  33 
 

هذا الاستعداد الذي حصل عليه المرء لم يكن وليد 

ات، فولّي الله يعلم ما يومه، بل حصل عليه عبر عشر سنو

هي القضايا التي تكون في طور التبلور والتي سيواجهها 
هذا الرجل، لذا يبدأ بإسماعه بعض الكلمات تدريجياً 
لتهيئته لما سيحصل. فلا يمكن أن يحصل الاستعداد 

للإنسان دفعةً واحدة، بل يحصل له ذلك بالتدريج، حتّى 
، والقدرة على يصل إلى درجة القدرة على تحليل الأمور

استيعاب المشاكل المختلفة التي تعترض طريقه 

والتمكّن من مواجهتها؛ فلا يمكن أن يحصل ذلك دفعةً 
واحدة، بل يتطلّب الأمر عشر، سبع أو خمس سنوات؛ 
وذلك اعتماداً على مقدار تقبّل الرجل لما يُلقى عليه، وعلى 

كثير منَّا مدى التزامه بالعمل بموجبه؛ فهذا مما لا يُدركه ال

 تماماً.
لقد كان أولئك المعاصرون للنبي الأكرم وأمير 

المؤمنين والعظماء وأولياء الله يعانون من نفس هذه 
المشكلة ويقعون في نفس هذا الخطأ؛ نعم ربما تجاوز 

بعضهم هذه المشكلة، ولم يقع في مثل هذا الخطأ، 

https://madrasatalwahy.org/


  34 
 

كالمرحوم العلّامة مثلًا؛ فكنتُ قد ذكرت لكم مراراً 

كلّ ما كان المرحوم الحدّاد "قول: وتكراراً بأنَّه كان ي

يطرحه من موضوعٍ، كنت أعتبر نفسي بأنَّني أنا المخاطب 
، والحال أني كنت أشاهد من كان يشغل نفسه بصبّ "به

الشاي عندما كان السيِّد الحدّاد يتحدّث إليهم, فلسان 

حالهم يقول: يكفي بأنّ لدينا السيِّد الحدّاد، فدعنا نشرب 
 ولا شأن لنا بما سوى ذلك.الشاي والقهوة، 

عليك الاستماع لما يقوله هذا الرجل العظيم يا 

عزيزي، فهو يطرح هذا الكلام عليك لا على الجدران! 
وكنتُ أعترض على تصرفاتهم في ذلك الوقت، فكانوا 
: انصرف فإنك ما زلتَ فرخًا صغيًرا.. نعم،  يردّون علََّ

نذ يومين هكذا كان أحدهم يجيبني، ويقول: لقد جئتَ م

وتريد الآن أن تعلّمنا ما يجب علينا فعله؛ فقلتُ له: سواء 
كنتُ صوصًا أم ديكاً، فلا شأن لي بما تقول، فما أقوله لك 

هو: إنَّ هذا التصّرف تصّرفٌ خاطئٌ فقل لي ما شئتَ أن 
 ـعلى أنَّني لست  تقول؛ قل أنيِّ صوص أو ديك أو دجاجة ـ

 ما شئتَ أن تقول، فهذا بدجاجة ]السيد ممازحًا[ ــ فقل لي

https://madrasatalwahy.org/


  35 
 

التصّرف وهذا الأسلوب هو أسلوب غير صحيح؛ ولقد 

اتّضح فيما بعد كونه خاطئاً. وهذا هو الذي أوقعه في 

المهلكة ورماه في قعر جهنمّ حيث لا يزال وحتّى الآن 
يغوص في ذلك القعر. نعم، إنَّ ما يؤدِّي إلى هذه العاقبة 

الحاجة إلى فهم هو ذلك الذي نسمعه من البعض بعدم 

وإدراك هذه الأمور، والاكتفاء بالتواجد مع العظماء فقط، 
فهو يمثّل كلّ شيء في الأمر بنظرهم؛ والحال أنّ الأمر ليس 

 بهذا الشكل الذي يصفونه.

لقد تعبتُ، لذا فأنا استأذن الإخوة بالانصراف 
وسأكمل الموضوع في الليالي القادمة إن شاء الله، وإن 

 وفيق اللقاء بالإخوة مجدّداً.منحنا الله ت

  

 اللّهمّ صلِّ على محمدّ وآلِ محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	لا استقلال لأي موجود عن الله
	الجهل بمقام الولاية التكوينية للنبي والإمام وأنها من الله تعالى
	عمل الوهابية على طمس حقائق الولاية (تخريب مسجد رد الشمس)
	العناد يُعمي الإنسان عن اتباع الحق وهو ليس مختصاً بالمخالفين بل قد يكون في الشيعة أيضاً
	كيف يمكن النظر إلى مسألة رد الشمس
	الولاية هي ظهور لله تعالى، ولا تتحقق بعمرٍ معيّن
	السبب في حصول الشك لدى بعض الشيعة في إمام زمانهم هو عدم معرفتهم بالولاية
	حدود ولاية الإمام هي عالم التكوين وما سوى الله
	الإمام فقط هو من يحوز مقام الولاية دون سواه
	الإمام من يستطيع العبور بنا إلى عالم التوحيد والارتقاء بالمعرفة
	كلام الأولياء لتربية النفوس
	كلام الأولياء ليس مختصاً بوقت إلقائه فقط

