
 
 

 

  

 هو العليم

  

 الموجودات تجلٍ لذات الباري تعالى

  

المحاضرة الثانية  -هـ ق  ۱٤٣٦سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

 عشرة

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيدّ محمدّ محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ باللـه من الشيطان الرجيم

 بسم اللـه الرحمن الرحيم

 الحمد لله ربّ العالمين

 والصلاة والسلام على سيدّنا ونبينّا أبي القاسم محمد

 وعلى آله الطيبين الطاهرين

 واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  

لْنيِ » ، جَلِّ قْ عَلَََّ بعَِفْوِكَ؛ أَيْ رَبِّ هَبْنيِ بَفَضْلِكَ وَتَصَدَّ
كَ، وَاعْفُ عَنْ تَ   «وْبيِخِي بكَِرَمِ وَجْهِكَ بسِِتِْْ

النظرة التوحيدية لعالم الوجود هي الشرط الأساسي في حركة 

 السالك

م الحديث في الليلة الماضية أنَّ الشرط المهم في  تقدَّ

حركة السالك هو أن يعلم ـ بالطبع فإنَّه سيصل إلى هذا 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

الأمر في المراتب العالية، فالعظماء يلمسون ذلك 

ويشاهدونه بأنفسهم في تلك الدرجات العليا؛ وهي درجة 

الاتحاد والورود في حرم الولاية وشهود جريان المشيئة 
يّة ـ بأنَّ هناك حقيقة واحدة حاكمة ونافذة في جميع الإله

عوالم الإمكان، وتلك الحقيقة عبارة عن ارتباط الماهيات 

ـ أي ماهية فرضت وبأيّةِ درجةٍ من الدرجات كانت ــ 
بالله الموجِد لهذه الماهيات، والمعطي لها الوجود 
والتحقّق. وتلك الحقيقة الربطيّة هي عبارة عن ظهور 

والصفات الإلهية في جميع العوالم الإمكانية  الأسماء
باختلاف مراتبها. وبعبارةٍ أخرى، إنَّ الله تعالى في مرتبة 
الذات هو عبارة عن تلك الحقيقة البحتة والبسيطة التي لا 

يمكن أن يُتصوّر لها ثانٍ، فحقيقة الذات هي ذاك الوجود 

، البحت والبسيط، والذي يُعبّّ عنه بصرف الحقيقة أيضا  
عبارة « هو»، فذلك الـ «الهوهوية»وكذلك يُعبّّ عنه بمقام 

ٍ وبدون أيّ نوعٍ  عن مقام الوجود الصرف، بدون أيّ تعيِِّّ
 من أنواع الظهور.

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

 جميع ما في الوجود هو تجلٍ للذات وظهور له تعالى

لنضرب مثالا  على ذلك، وهو مما نلمسه نحن بأنفسنا: 
حظ امتلاكنا لصفات عندما ننظر إلى أنفسنا، فنحن نلا

مختلفة؛ منها حسن ومنها قبيح. فنلاحظ امتلاكنا للعلم 

والقدرة، ويمتلك البعض منَّا صفة الجود والكرم، بينما 

يمتلك البعض الآخر صفة البخل المذمومة، ويمتاز 
بعضنا بصفة العطف والرحمة، بينما يكون البعض الآخر 

ت، وهم قاسيا . فالناسُ يختلفون فيما بينهم من صفا

يلمسون هذا الأمر في أنفسهم، بل يمكن للآخرين معرفة 
ذلك من خلال أفعالهم، فلا يستطيع أحدنا الاطّلاع على 

صفات الآخر ما لم يصدر منه فعل معيِّ، هذا في الوقت 
 الذي يعرف فيه الرجل بنفسه ما لديه من صفات.

فالخطّاط قبل أن يمسك بالقلم والدواة ويبدأ بالكتابة 

لورق ويُظهر موهبته، لا يمكنك أن تميّز بينه وبيِّ على ا
الرجل العادي كبائع الخضار مثلا ، لكن ما إن يغمس 
القلم في الدواة ويبدأ بالكتابة تقول: يا للعجب! أيّ رجل 

يجلس أمامي الآن، وأيّ خطّاطٍ هذا! عندها فقط ستعلم 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

بأنَّ هذا الرجل خطّاط. وكذلك الأمر مع العالِم الذي 

إلى جنبك، فما لم يتفوّه بشيء، تتصوّر أنّه مجرّد رجل  يجلس

عادي، فكلّ ما ترى منه هو العمامة على رأسه والقباء 
والعباءة، لا تعرف عنه أكثر من هذا، ولكن ما إن يبدأ 
بالحديث والإجابة على أسئلتك حتى تقول: يا للعجب! 

فيما أيّ رجلٍ هذا؟ وأيّ بحرٍ موّاجٍ أقابل الآن؟ وكذا الأمر 
يتعلّق بالرجل القويّ الجالس إلى جنبك والذي لم يصدر 
عنه أيّ فعل بعد، فتتصوّر بأنَّه مجرّد رجل عادي، لكن ما 

إن تراه يقوم برفع ثقلٍ يزيد على المائة كيلوغرام، فستقول 
عندها: يا للعجب! أيّة قوّةٍ يمتلك هذا الرجل؛ وهكذا 

لأخرى، فلا الأمر فيما يخصّ جميع الأسماء والصفات ا

 يمكن معرفتها ما لم تبّز وتظهر إلى العلن.

نحن نعلم إذا  بامتلاكنا لصفات معيّنة، نعلم مثلا  
بامتلاكنا للقدرة وإن لم يظهر مناّ ما يدلّ عليها.. أفلا يعلم 

الخطّاط بامتلاكه لموهبة الخط؟! بلى، إنَّه يعلم ذلك وإن لم 
ه إلى العلن، يشرع بالخط بعد، وبظهور هذه الموهبة من

سيحصل لنا الاطّلاع عليها، أمّا هو، فيعلم بامتلاكه لها. 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

وكذا الأمر بالنسبة إلى الرجل القوي والعالمِ، فالرجل 

القوي يعلم بأنَّه قويّ، والعالِم يعلم بأنَّه عالِم وإن لم يتفوّه 

 بشيء. وهكذا الحال مع بقيّة الصفات.
لعظماء النهي من هنا ورد في الروايات، وعلى ألسنة ا

عن الاستهزاء بأيٍّ عبدٍ من عباد الله، إذ قد يكون وليّا  من 

! فهل يكتب ولّي الله على جبهته: أنا وليُّ الله؟! 1أولياء الله
فمنْ يعلم أي مقام للرجل الذي يجلس إلى جنبه، أو ذلك 
الذي يجلس في زاوية ما، وما هو الحال الذي هو عليه؟! 

ا أن يراعي هذا الأمر وأن يحتْم جميع لذا يجب على كلٍّ منَّ 
 الناس.

 مقام الذات مغاير لمقام الصفات

إذا  كلّ واحدٍ من الناس يعرف ماذا يمتلك من 

الصفات ويلمس ذلك بنفسه، غير أنَّه يعرف في نفس 

                            
وعن جعفر الصادق رضي الله : 365، ص ۱جاء في كتاب قوت القلوب، ج    1

عنه في معنى هذه النعم التي أوجبنا الشكر في إخفائها قال: إن الله تعالى خبأ 
ثلاثا  في ثلاث، رضاه في طاعته، فلا تحتقروا منها شيئا  لعلّ رضاه فيه؛ وخبأ 
غضبه في معاصيه، فلا تحتقروا منها شيئا  لعلّ غضبه فيه؛ وخبأ ولايته في عباده 

 . ]المتْجم[، فلا تحتقروا منهم أحدا لعلَّه ولّي الله تعالىالمؤمنيِّ

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

الوقت بأنَّ تلك الصفات غير مستقلّة بنفسها، بل مرتبطةٌ 

أنا قويّ، أو أنا بذاتٍ، فعندما يقول أحدهم: أنا خطّاط، أو 

، أو جوادٌ كريم، أو شجاع، أو أنا أمتلك صفة  عالِم، أو حيٌّ
عندما يقول « أنا»الرحمة والعطف؛ فما معنى تلك الـ 

القائل: أنا أمتلك هذه الصفة وذلك الكمال؟ وما معنى 

عندما يقول: )أنا صاحب سلطة وقدرة، ألا « أنا»هذه الـ 
حذر فلعلّك تتعرّض تعلم مع من تتكلّم؟ نعم! كن على 

إلى ما لا يحمد عقباه!( أو أن يعمل آخر على تحدّي الغير بما 

 يمتلك من علم؛ وهكذا بالنسبة لبقية الصفات.
فذلك الذي يقول أنا أمتلك كذا وكذا، من المعلوم 

شيء آخر غير العلم والقوة والرحمة والعطف « أنا»بأنَّ الـ 

ما يقول والشجاعة وما إلى ذلك من الصفات؛ وعند

تُسمّى بالذات؛ فذاتنا عبارة عن « أنا»أحدهم أنا فهذه الـ 
تلك الحقيقة التي ندركها بأنفسنا والتي لا يمكننا أن نضمَّ 

إلى جنبها أيّ شيءٍ آخر، إذ كلّ شيءٍ يُضمّ إليها يكون 
 خارجا  عنها.

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

معرفة النفس مقدمة لمعرفة الله وكيفية تحصيل التوجّه إلى 

 النفس

مج التي يُوصي بها العظماء في السير بالنفس من البّا

؛ 1والوصول بها إلى إدراك حقيقتها هو التوجّه نحو النفس
إنَّ لهذا البّنامج درجات متفاوتة؛ لا يمكنني هنا ذكر 

الدرجات المتقدّمة منها؛ أمّا الدرجة الأولى فهي: أن 

يجلس السالك في مكان ما فيغمض عينيه أو لا يغمضهما ـ 
أن يغمضهما ـ ويقوم بإبعاد جميع الخواطر عن  والأفضل

ذهنه؛ من فعلٍ قام به أو تصّرفٍ تصّرفه طوال اليوم، فعليه 

[، ثم ]ثاني ا[ يتقدّم إلى  أن يطردها من ذهنه كلها]هذا أولا 
الخطوة التالية الأعمق؛ فيقوم بإبعاد نفسه عن التفكير 

ال؛ وتذكّر تلك الصفات التي هي سبب القيام بتلك الأفع

كصفة العلم والقوة والرحمة والعطف والشجاعة والعطاء 
والرقّة والتفكّر والتعقّل، وما إلى ذلك من الصفات 
الإنسانية، فعندما تخطر هذه الصفات من تفكّرٍ وتعقّلٍ 

                            
من عرف نفسه فقد »من قبيل ما ورد عن رسول الله صلى الله عليه وآله:    1

 32، ص 2، راجع بحار الأنوار، ج  «عرف ربه

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

وقسوةٍ وغيرها على الذهن، يجب عليه دفعها عنه؛ ثم 

يغوص ويغوص في أعماق نفسه حتّى يصل إلى الحدّ الذي 

رى فيه لنفسه أيّة صفةٍ، فلا يرى لها علما  ولا قوّة  ولا لا ي
ا ولا تعقّلا ، بل ولا حتّى تفكّرا  أو تأمّلا ، فلا يرى  كرم 
عندها أيّ شيءٍ، لا يرى في قبال نفسه أو إلى جنبها أيّ شيءٍ 

آخر. هذا ما يُطلق عليه اسم التوجّه إلى النفس، وهذه هي 
ت أعمق، لم يأتِ الوقت أولى الدرجات التي تتبعها درجا
 المناسب للتحديث عنها بعد.

في هذه المرحلة تنكشف للإنسان الكثير من الأمور؛ 
فعندما يصل إلى حقيقة ذاته ونفسه تبدأ نفسه بالتجلَِّ له، 
ويظهر وينكشف له الكثير مما كان خافيا  عنه؛ فهذه المرتبة 

من مراتب النفس تُسمى بالذات، وتُسمى بمقام 

ية؛ فنحن نمتلك مقام الـهوهوية أيضا ؛ فلا الـهوهو
تتصوّروا بأنَّ الله وحده الذي يمتلك ذلك المقام، فها 

نحن نُثبت لأنفسنا أيضا  وجودا ، فنحن قادرون على أن 
نصنع لنا إلها  أكبّ وأقوى وأقدر ألف مرّة من إله السموات 

؟!  والأرض؛ فنقول: ألم تكن تعلم ذلك يا ربِّ

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

ب جدا  ذلك الشعر الذي قاله إنَّه لشعر عجي

 :1النظامي

اى هواهاى تو هوا انگيز *** وى خدايان تو 
 خداى آزار

اى از آنی اى از آنی گم *** عز ندانستهره رها كرده

 خوار
]يا من اتخذ هوى نفسه آلهة  تُعبد، إنّ آلهة هواك تُسخط 

 عليك الإله

تنكّبتَ عن الدرب للحظة فضللتَ، وجهلتَ العزّ 
 ة فلزمتك المذلّة[للحظ

ويستمر في قصيدته، وهي قصيدة جميلة حقا ، حتّى 

 يصل إلى هذا البيت:

دِه بود آن نه دِل كه اندر وى *** گاو و خر باشد 
 و ضياع و عقار

]والقلبُ إن كان مشتملا  على الضياع والعقار 
 والحمير والأبقار، فهو مزرعة لا قلب[

                            
 هذه الأبيات من الشعر هي من قصيدة للحكيم السنائي. ]المتْجم[   1

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

]إنَّه ليس بقلبٍ[ ذلك الذي يحتوي على البقر والحمير 

والأشجار والسيارة والمصيف والمشتى والخدم والحشم 

والعيادة الطبية، والمكتب والدرس والتلاميذ والمسجد 
والمحراب والمنبّ وكلّ شيء آخر، بدلا  من أن يشتمل 
على الله وعلى المحبوب. نعم، ذلك الذي يشغله كلّ ما 

وله من رئاسة، وكرسي، ومنضدة، ومنظّمة، تستطيع ق
وجمعية، ومؤسسة... هل تريدون أن أضيف أشياء 
أخرى؟ أم يكفي ذلك؟ فهذا ليس في الحقيقة إلا مزرعة 

مليئة بالبقر والحمير وغيرها من الأمور التي ذكرناها لكم، 
 وليس بقلب.

ده بود آن نه دل كه اندر وى *** گاو و خر باشد 

 و ضياع و عقار

ايد و سايق صراط الله *** به ز قرآن مدان و به ز ق
 أخبار

لا تعدّ القائد والسائق في صراط الله خيرا من القرآن ]
 [.والأخبار

 رحمة الله عليه.

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

 بيان مقام الهوهوية

الذي يمتلكه المرء نفس مقام الذات؛ إذ « هو»فمقام 
عندما يُدرك الإنسان ذاته مجرّدة  عن العلم والقدرة 
والحياة.. نعم حتى عن الحياة؛ فعليه ألا يُدرك أنه حيّ، بل 

عليه أن يتجاوز عن ذلك، ليكون الموت والحياة في هذا 

يلتفت الاتجاه وهذا التفكّر والتأمّل لديه على السواء، ولا 
ولا يتوجّه إلى الموت والحياة.. فسيكون هذا المقام مقام 

هوهوية النفس. ومقام هوهوية النفس هذا هو نفس مقام 

هوهوية ذات الله؛ فلا وجود للعلم ولا للقدرة لذات الله 
في مقام هوهويّته ومقام وجوده؛ فلا يمكن أن يتّصف 

العالِم،  بالقدرة في ذلك المقام؛ فلا وجود هناك للقادر أو
بل يوجد هناك الله لا غير. فالله العالِم غير الله الرازق، أمّا 

في ذلك المقام فلا وجود لغير حقيقة واحدة، ولا معنى  

لوجود تفاوت واختلاف في المفاهيم أساسا ؛ لأنَّ 
المفهوم مُتولِّد ومُنتَزع عن النعوت، وبما أنّ النعت 

في مرتبة  منفصل عن الذات هناك، وبما أنّ الذات

أعمق من أن تتّصف بنعوت وصفات، فلا « الهوهوية»

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

يمكن والحال هذه من أن يُقال: الله العالِم، أو الله القادر، 

أو الله الرءوف، أو الله القهّار، بل يُقال: الله ]فقط[؛ فتلك 

المرتبة هي مرتبة الهوهوية، ومرتبة الهوهوية هذه هي 
 ذات البسيطة.نفس ذلك الوجود، وهي نفس مرتبة ال

م  وما تلاحظونه مما يُذكر في بعض الأماكن من أنََّّ

يعتبّون مرتبة الهوهوية مجرّد مرتبة اعتبارية تعقّلية 
وتصوّرية للذات، فهو محل تأمّل في الواقع؛ بل الصحيح 
أنَّ الهوهوية هي نفس مرتبة صرف الوجود، لا شيء آخر 

الهوهوية وهي  مما يعتبّه المعتبّ، فيَعتبّ أنّ هناك مرتبة
مرتبة لا بشرط، وهي منفصلة ومتمايزة عن مرتبة بشرط 

 لا.

مرتبة الهوهوية هي نفس مرتبة الذات، ومرتبة الذات 

نفس مرتبة الأحدية ـ لا الواحدية ـ وعليه فمرتبة الذات 
ومرتبة الهوهوية ومرتبة الأحدية شيء واحد، لا وجود 

ا الهوهوية، لا أن للاعتبار هنا. فالذات هي التي يُنتزع منه
نعتبّ نحن ذلك اعتبارا ، ومن الذات نفسها يتم انتزاع 

صرف الوجود، لا أن نقوم نحن بهذا الانتزاع ]بالاعتبار 

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

الذهني[، ومن الذات نفسها يتم انتزاع مرتبة الأحدية، لا 

أن نجعل منها صرف الوجود، بل هو من انتزاع الذات 

ن الذات، نأتي لنرى نفسها. فعندما تحقّقت تلك المرتبة م
ما هي خواص تلك الذات؟ هل هي ذات عاطلة وباطلة، 
ا ذات شاعرة وعالمة ومدركة وبصيرة وحيّة وقيّومة  أم أنََّّ

وقادرة ورؤوفة، وذات تمتلك سائر الصفات الأخرى، إذ 
ا الصفات الخلْقية الخاصة بمرتبة الخلق.  هنالك أيض 

عالمة؛ أي وجود  فعندما ننظر إلى هذه الذات، نراها ذاتا  

يتْشّح منه العلم، كما يحصل في ترشّح العلم عن الإنسان؛ 
فأول مرتبة من مراتب ترشّح العلم عن وجود ذات 
الإنسان التي هي مرتبة هوهوية الإنسان، هي ترشّح علم 

الذات الحضوري بالذات؛ أي أنَّ أول شيء تشعر به أنت، 

بل والذي لا يكون بالتصوّر والإحضار العلمي، 
بالحضور العيني، هو عبارة عن: علم الذات بالذات، 

 ـوالذي لا يتم بواسطة العلم  وعندما تشعر بوجود نفسك 
أو شيء آخر ـ وعندما تشعر بأنّك شخص، وعندما تشعر 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

بأنَّك تمشي على الأرض، وعندما تشعر بأنَّك موجود كبقيّة 

 الموجودات، فهذا هو علم الذات بالذات.

الذات تطّلع الذات على نفسها، ففي علم الذات ب
لكن ما هو مصدر ذلك العلم؟ إنَّه ناشيء عن ذلك العلم 
المنتزع من الذات نفسها حيث يحصل له وجود وتحقّق 

خارجي؛ فذات الله في مرتبتها تكون متمايزة حتّى عن 
العلم والقدرة وسائر الصفات الأخرى، ولا يعني هذا 

ات وبيِّ الذات، بل التمايز حصول انفصال بيِّ هذه الصف

هي متولّدة عن الذات، فلا يمكن لنا أن نجد لحظة واحدة 
ـ إنَّ استعمال كلمة لحظة هنا غير صحيح ـ بل لا يوجد آن 
من الآنات أو مرتبة من المراتب يكون فيها ذات الله 

جاهلا  بنفسه، وأن تفقد الذات مقامها العلمي، فأيّة مرتبة 

مساوية لعلم وقدرة  يمكن تصوّرها، لا بد أن تكون
الذات، ومساوية لمقام الرأفة والعطف والرحمة والرزق 

وجميع صفات الله، فجميع صفات الله متولّدة من الذات 
 وهي عبارة عن ظهور الذات.

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

 الممكنات هي تجلٍ وظهور للباري تعالى لا انفصال بينهما

ولا تعني كلمة التولّد هنا الانفصال، بل تعني 
غير التولّد؛ فعندما تلد الأمّ طفلها،  الظهور، والظهور

ينفصل هذا المولود عن أمّه، فينام إلى جانبها، في الوقت 

الذي تقوم فيه الأمّ بمراقبته ورعايته.. لا معنى لهذا النوع 

من التولّد في ذات الله، بل يعتبّ ذلك من الشرك والكفر. 
م فعندما يُولد الطفل من أمّه، يكون للأمّ اسم وللطفل اس

مختلف، ويكون لكلّ منهما مكانه الخاص به، أمّا ما يتعلّق 

ْ وَ لمَْ يوُلََْ ، وَ ﴿بذات الله، فالآية الكريمة تقول:  لمَْ يلَِد
حَد  

َ
. فنفي الولادة المشار إليها في لمْ 1﴾لمَْ يكَُنْ لََُ كُفُواً أ

يَلِدْ تعني عدم حصول انفصال وجود عن وجود آخر؛ 
ود الجديد وانفصل عن الأصل. بحيث تكوّن هذا الوج

ْ وَ لمَْ يوُلََْ ﴿وعبارة  تعني لا هو يلد بحيث ينفصل  ﴾لمَْ يلَِد

عنه الخلق بطريقة الولادة، ولا يكون وُلدِ هو من موجود 
 آخر.

                            
 .4و  3(، الآيتان 2۱۱سورة الإخلاص )   1

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

بناء  على هذا، فإنَّ ظهور جميع مخلوقات الله عنه يكون 

بمعنى تشكّل وتشخّص وتعيِِّّ شيء معيِّّ بالشكل الذي 

يه هذا الشيء الجديد، بما لا يقبل الانفكاك يكون ف
والانفصال والافتْاق والتمايز المكاني والزماني عن 

 الأصل.

انظروا إلى يدي هذه، فيدي عبارة عن مجموعة من 
العظام واللّحم والأعصاب وما إلى ذلك، عندما نقول بأنَّ 
لفلان من الناس يدين، فما الذي يخطر على بالكم عند 

الجملة؟ هل ستحضر في أذهانكم صورة ليدٍ  سماعكم لهذه
مقبوضةٍ؟ أم ليدٍ مفتوحة الأصابع؟ أم ليدٍ مضمومة 
الأصابع؟! لن تحضر في الذهن أيّة صورةٍ من هذه الصور. 

فعندما يُقال: رجلٌ له يدان، فلن يتم تصوّر يدٍ مقبوضةٍ 

ولا مفتوحةٍ ولا مضمومة الأصابع ولا أيّة حالة أخرى 
تصوّر حالة مبهمة لليد تنطوي على جميع تلك لها، بل سيتم 

الأشكال، فهذه هي التي تُسمى باليد. ومع ذلك، هذه اليد 
إن ظهرت أمامك، فلا بدَّ أن تظهر بشكل معيِّ؛ فانظروا 

إلى يدي الآن، فأصابع يدي الخمسة مفتوحة الآن، فهل 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

ستخرج يدي في حالتها هذه عن كونَّا يدا  أم لا؟ حتما  لن 

كونَّا يدا ، فهي نفس اليد وقد ظهرت الآن بهذا تخرج عن 

الشكل، وها أنا أضمّ أصابع يدي إلى بعضها، فهل 
خرجت يدي عن كونَّا يدا ؟ كلّا، بل لا تزال يدا ، وها أنا 
أثنيها الآن، والحال أنَّّا لا تزال يدا ، وها أنا أقبضها، وهي 

هما، لا تزال يدا  أيضا ، وها أنا أضمّ أصبعيِّ منها إلى بعض
وأفتح الثلاثة الأخرى، أو أضمّ أربعة منها إلى بعضهم 
وهي لا تزال يدا ، وهكذا.. فمن الممكن أن أجعل يدي 

هذه تأخذ عشرين أو ثلاثيِّ صورة مختلفة، دون أن تخرج 
 عن كونَّا يدا ، مع أنَّّا قد أخذت لنفسها أشكالا  مختلفة.

عندما يريد أحدكم أن يضرب خصمه ويلصقه 

فهو لا يضربه بيدٍ مفتوحة، بل يضربه بقبضة يده، بالجدار، 

بل قد يستخدم آلة حديدية يضمها إلى قبضته لتكون 
الضربة قاضية، فيُلصق خصمه بالجدار بحيث لا يُبقي له 

أثرا ، فهو لا يضربه بيدٍ مفتوحة الأصابع. أمّا عندما تسبح 
في المسبح أو في البحر، فلا تسبح وكفّ يدك مقبوضة، إذ 

نفعك يدك عندها بشيء، بل لا بدّ أن تفتح كفّك لن ت

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

بحيث يكون محدّبا  من الخارج بعض الشيء لكي يساعدك 

ذلك على دفع الماء عند تحريك يدك إلى الخلف، لذا لا 

تجعل يدك مقعّرة قائلا : يعجبني أن أسبح بهذا الشكل؛ 
لأنَّك إن فعلت ذلك، فسوف تغرق في الماء دفعة واحدة. 

ن مختلفان لكفّ اليد، ولكلّ منهما ميزته فهذان مظهرا

الخاصة به. وكذا عندما تريد أن تضرب جسما  لقطعه إلى 
نصفيِّ، لا تضربه بشكل أفقي؛ لأنَّ ذلك سيسحقه، بل 
تضربه بشكل عمودي. في جميع هذه الحالات، اليد هي 

ا ظهرت بأشكال مختلفة، يكون لكل  نفس اليد غير أنََّّ
ته وظهوره ونوعه الخاص به شكل من هذه الأشكال ميز

 المختلف عن غيره.

فكيفية ارتباط جميع الخلائق بالله على مثال هذه اليد، 

لا أعتقد أنَّه بإمكاني أن أضرب لكم مثالا  يقرّب المعنى 
إلى الأذهان بوضوحٍ أكثر من هذا المثال، فجميع الخلائق 

هي بحكم هذه الأشكال المختلفة لكف اليد، والتي هي 
مر واحد؛ فعندما أقبض كفي، لا يقول أحد بأنَّ ظهور لأ

هذه ليست بكفٍ بل هي قبضة، بل يُقال: إنَّ كفّه أصبحت 

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

هُ "على شكل قبضة، فتقول: هذه  ا هي "كفُّ ، وهذا يعني بأنََّّ

ذات الكف ظهرت الآن بهذا الشكل، وعندما تكون 

أصابع الكف مفتوحة، فسيُقال عندها بأنَّ الكف قد 
سة أصابع مفتوحة، إذ هي لم تنفصل عن ظهرت بهيئة خم

 الكف، ولم يتم سلب اسم الكف عنها؛ أتلاحظون؟!

فلمّا كانت جميع الخلائق عبارة عن ظهور لله، وقد 
ظهرت بهذه الأشكال، فسنعرف بأنَّ الأمر ليس من قبيل 
الولادة وكما يحصل مع الطفل الذي يخلقه الله؛ بحيث 

نفصلا  عنهم جالسا  يكون الخلق في جانب ويكون الله م
؛ فيكون الله قد 1﴾الرَّحْْنُ عََلَ العَْرشْد اسْتَوى﴿على عرشه؛ 

جلس على عرشه، بينما وقع خلقه في بعضهم البعض 

يضرب أحدهم الآخر على رأسه، فهذا يضرب ذاك 

بصاروخ، ويردّ عليه الآخر بقنبلة، ويقوم الثالث بعمل 
كلا يا عزيزي! آخر، وهو جالس في مكانه يتفرّج عليهم.. 

بل جميع هذه الخلائق عبارة عن ظهور لله؛ مثلهم في ذلك 
 مثل هذه اليد.

                            
 .5(، الآية ۰2سورة طه )   1

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

تساوي المخلوقات جميعاً حتى الأنبياء والأئمة في كونها 

 ظهورات للحق تعالى

بناء  على هذا، فهل يمكننا والحال هذه أن نفرّق بيِّ 

النبي والإمام من جهة ـ عليكم التدقيق فيما أريد أن 
عليكم ـ وبيِّ سائر المخلوقات من جهة أخرى؟  أطرحه

كلّا، لا يوجد أيّ فرق بينهما، فما هو وجه الاختلاف 

بينهما؟! هل يمكننا أن نقول: بما أنَّ رسول الله يمتلك ذلك 
المقام الشامخ، لذا سيكون له حكم آخر وهو مستثنى  من 

بقية الخلق؟ ثم نلحق برسول الله بقيّة الأئمة، ولكن 

أدنی من درجة النبي، فنعزل هؤلاء الأربعة عشر بدرجة 
عن بقية خلق الله، ثمّ نأتي إلى بقية الخلق فنجعل لهم حكما  
آخر؛ فهم مخلوقات ممكنة وماهيّات، وتعلّق الوجود بها، 

 وهم في مرتبة أدنی.
وأما النبي والأئمة ففي مرتبة أعلى بحيث لا يمكن 

م هم الله، ولا يمكن م  القول عنهم بأنََّّ القول عنهم بأنََّّ

من الماهيات الممكنة والأشياء الخارجية، بل يحتلّون 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

. لذا 1مرتبة وسطيّة، وهذا هو ما ذهبت إليه فرقة الشيخيّة

يُعتبّون من هذه الناحية من المنحرفيِّ عقائديا ، فهم من 

المبتليِّ بهذا الأمر، بل ابتلَ بهذا الأمر الكثير ممن أرادوا 
أهل البيت والولاية، فقاموا ـ ومن المحافظة على مقام 

غير أن يلتفتوا ـ بتخريب كلّ شيءٍ. كلّا يا عزيزي، فلا 

وجود لأيّ فرقٍ في ظهور الذات في الأشياء والخلائق 
والممكنات والماهيات، فجميع الخلائق هي عبارة عن 
ماهيّات إمكانية تمثّل ظهور تلك الحقيقة، ولا تفاوت بيِّ 

احية. نعم، من الممكن أن يكون ممكن وآخر من هذه الن
وجودٌ ما من ناحية سعته الوجودية وفي مرتبته الوجودية 
المتقدّمة علّة لوجود آخر، ولا ضير في ذلك من هذه 

الناحية، غير أنَّ ذلك لا يجعله مستثنى  من تلك القاعدة من 

 كونه مرتبط ا بذات الله؛ فالجميع يخضع لتلك القاعدة.

                            
لمزيد من الاطلاع على انحراف عقائد فرقة الشيخية، وهي الفرقة التي تتبع    1

. ۱66، ص 5أفكار الشيخ أحمد الإحسائي، راجع كتاب معرفة الإمام، ج 
 ]المتْجم[

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

السجّاد عليه السلام الله قائلا : عندما يناجي الإمام 

منْ أكون يا ربّ لكي أرى لي وجودا  مستقلا ، إنَّما يقول 

ذلك ناظرا  إلى هذه المرتبة. فالإمام يرى نفسه ماهية  قد 
تجلّى فيها ذلك الوجود البحت والبسيط؛ وهو وجود الحق 
تعالى، حيث ألبسها لباس الخلق، ذلك اللباس الخلقي 

تلك الحقيقة الواقعيّة التي هي عبارة عن والبشري. أمّا 
ظهور الحقّ وتجلّيه، فهي تمثّل كلّ شيء، فكلّ ما هنالك هو 
الوجود؛ فعندما يقوم ذلك الظهور بتحقيق تلك الماهية 

وإيجادها، فلا يمكن للماهية والحال هذه أن تتباهى بنفسها 
وتتفاخر وتقول: أنا الذي تمايزت واختلفتُ عن الآخرين، 

صاحبة هذا الامتياز! لماذا؟ لأنَّ الفضل في ذلك يعود  فأنا

إلى نفس الظهور، لا إلى الظاهر، وإلى التجلَّ لا إلى المتجلىَّ 

فيه؛ فذلك التجلَِّ هو الذي جعل المتجلىَّ فيه يظهر بهذا 
 الشكل وبهذه الخصائص وبهذه الكيفية.

إنَّ إدراك الإمام عليه السلام لهذه المسألة أكثر من 
راك جميع الناس؛ وذلك لأنَّ الإمام قد عرف حقيقة إد

الأمر، ولهذا السبب نرى أنّه كلّما ازداد علم الإنسان 

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

وإدراكه لحقائق عالم التكوين وعلمه بعالم الوجود، كلّما 

كان تحقّقه بمقام العبودية والذلّة والمسكنة والخضوع 

 والخشوع أكثر من سائر الناس.

 يجعل من العالم فرعوناً متكبرّاً  عدم رسوخ العلوم في النفس

لذا ترى البعض، مع دراستهم للعلوم الدينيّة ومع 
كونَّم من العلماء ومع كون معرفتهم بهذه الأمور ليست 
بالقليلة نسبيا ، لكن عندما تتحدّث معهم لا تشاهد فيهم 

من آثار تلك العلوم شيئا ، بل ترى فيهم التكبّّ والتفرعن 

 لديه نفسا  وشخصانية، ويتعامل وكأنّه والأنانيّة، وترى أنّ 
هو صاحب الأمر والنهي. وهذا الأمر إن دلّ على شيء، 

فهو يدلّ على عدم وصولهم إلى حقيقة هذه المسائل التي 
درسوها، بل اطلعوا على بعض المعلومات لا غير في هذا 

الميدان، دون أن تؤثّر تلك العلوم في نفوسهم وتتْسّخ 

يها. وكلّما ازداد اطلاع الإنسان على وتتجذّر وتتعمّق ف
تلك المعارف، ازداد خضوعه وتواضعه وإحساسه بالذلّة 

 في نفسه أكثر.

https://madrasatalwahy.org/


  25 
 

إن هذه المسألة ليست أمرا  اعتباريا ، ]بل هي أمر 

واقعي[ ويستطيع أحدنا مشاهدة ذلك بنفسه، فبمجرّد 

إلقاء نظرة على الشخص المقابل يعرف إن كان الرجل من 
أنَّه من أهل المعرفة وممنْ ينطوي وجوده على  المدّعيِّ، أم

معارف حقّة. نعم، يستطيع معرفة ذلك من النظرة الأولى، 

فإن لم يتمكّن من معرفته من تلك النظرة، يتمكّن من ذلك 
بالاستماع إلى كلامه لمدة دقيقتيِّ أو عشرة دقائق، عندها 

 سيعرف أيّ رجل يقابل.

يدعونا إلى متابعة  لذا نرى أنَّ الأئمة عليهم السلام
أولئك العلماء الذين ترسّخت في أنفسهم تلك الحقائق، لا 
أولئك الذين تعلّموا علوما  لنقلها إلى الآخرين، وهذا ما 

نراه في الرواية المنقولة عن الإمام العسكري عن الإمام 

الصادق عليهما السلام حول العلماء. كما توجد روايات 
مام السجّاد عليهما السلام في كثيرة عن أمير المؤمنيِّ والإ

؛ حيث نراهم يدعون إلى مجالسة العالم الذي 1هذا المجال

                            
 المؤمنيِّ عليه السلام في هذا لمزيد من الاطلاع عن الرواية المروية عن أمير   1

؛ وراجع كتاب معرفة 2۰6، ص 4المجال، راجع كتاب معرفة الإمام، ج 

https://madrasatalwahy.org/


  26 
 

، لا الذي إذا جلست إليه، فلن تسمع منه 1يُذكِّركُم الجنّة

إلاّ المديح لنفسه! فمتى تُذكِّر الجنة مجالسة عالمٍ كهذا؟! لا 

تسمع في مجالسه سوى الحديث عن نفسه وعن أموره 
يف يُذكِّر هذا الرجل جليسه بالجنةّ؟! مهما الخاصة به! فك

كان ما يدّعيه، ومهما كانت لحيته طويلة، فذلك لا يُجدي 

نفعا . نعم، إنَّ العالِم الذي يُذكِّر الجنةّ هو العالم الذي تشعر 
 منه بالخضوع والخشوع عندما يتكلّم.

ذهبت يوما  لمقابلة أحد عباد الله ـ وقد ارتحل عن 

ته وفقا  للمتعارف وجلست، ولم أقبّل يده، الدنيا ـ فصافح
فما الذي يحصل إن لم أقبّل يده؟! فهل يتوجّب علَّ تقبيل 
يده؟! وكنت أحمل إليه رسالة، فسلمّته الرسالة وقلت له: 

إنَّ هذه الرسالة مرسلة لكم؛ فرأيتُ بأنّه لم يرفع رأسه 

                            
وما بعدها بالنسبة إلى الرواية المنقولة عن الإمام  235، ص ۷المعاد، ج 

 ۸2، ص 2السجّاد عليه السلام؛ وكتاب ولاية الفقيه في حكومة الإسلام، ج 
المنقولة عن الإمام الحسن العسكري عن جدّه  وما بعدها بالنسبة إلى الرواية

 الإمام جعفر الصادق عليهما السلام. ]المتْجم[
: قال عيسى ) عليه السلام ( جالسوا ۱6۱جاء في كتاب مصباح الشريعة، ص    1

 من يذكركم الله رؤيته. ]المتْجم[

https://madrasatalwahy.org/


  27 
 

م لينظر إليَّ أبدا ، بل أخذ ينظر أمامه؛ فقلت له: هل لاحظت

بأنَّ الرسالة مرسلة إليكم من قِبَل... فقال: نعم، نعم 

علمت ذلك! فقلت له: أردت أن أبيِّّ لكم ذلك لكي 
تهتموا بأمرها، فستقرؤونَّا إن شاء الله، وتبدون 
ملاحظاتكم بشأنَّا إن كان لديكم ملاحظات؛ هل لديكم 

 أمر آخر تودون التفضّل به؟ فنهضت وخرجت.
يُبدي الكثير من  ليس مطلوبا  من أحدهم أن

التواضع، فقد دخلتُ وسلّمت عليك، وكان عليك أن 

ترفع رأسك لتنظر إليَّ على الأقل؛ ]وليس صحيحا [ أن 
يتصّرف المرء بهذا الشكل، وإلا فما دام الأمر كذلك، فأنا 
أعرف كيف أتصّرف معك في المقابل، سأقوم بتسليمك 

 الرسالة بدون أن أنظر إليك.

الغالبة على أهل المعرفة، نماذج من حياة  التواضع هو السمة

 الأئمة

لقد كان العظماء من أهل المعرفة والأولياء الإلهييِّ، 

ليس أولئك فقط، بل حتى الرجال الآخرون من أهل 

الصلاح والعلم والتقوى، عندما كان يأتي شخص ليُسلِّم 

https://madrasatalwahy.org/


  28 
 

عليهم، كانوا يردّون عليه السلام ويُلاطفونه قائليِّ: أهلا  

بكم، كيف حالكم، تشّرفنا برؤيتكم، تفضّلوا،  وسهلا  

فهل لكم من حاجة؟ فليس من الصحيح أن يجلس 
أحدهم ونظره إلى الأرض! فإن قيل له: هذا ما جئت به؛ 

 قال لك: حسنا ، ضعه هنا.

يقول الإمام عليه السلام: عليك بمجالسة العالِم 
الذي إن جالسته ذكّرك الجنةّ، فأصحاب الجنةّ هم أهل 

عرفة والابتسامة والوجه المنشرح وأهل التعامل الم

الصحيح والتواضع، والذين تكون العبودية ظاهرة في كلّ 
وجودهم من رؤوسهم إلى أخمص أقدامهم، وعندما 
تجالسهم تلمس منهم ذلك واقعا ، أولئك هم أهل الجنةّ. 

يقول الإمام هنا: عليك مجالسة هذا الصنف من الناس 

نعم، عليك مخالطة هذا النوع من  ومخالطتهم ومصادقتهم!
 الناس من الذين تلمس منهم كلّ ذلك عند مجالستهم.

كيف كان أمير المؤمنيِّ يتعامل مع الآخرين عند 
اختلاطه بهم؟ لقد كان يُمازحهم إلى الحدّ الذي قال عنه 

https://madrasatalwahy.org/


  29 
 

ة ، ولا ينبغي لحاكم 1الخليفة الثاني: رجلٌ فيه دعاب

ب أن يكون إذا ؟! المسلميِّ أن يُمازح ويضحك، فكيف يج

س رأسه إلى الأرض  عليه أن يعبس بوجه الآخرين ويُنكِّ
ويُقطّب حاجبيه؛ أي يجب أن يكون مثله ـ أقصد الخليفة 

 الثاني ـ فهكذا يجب أن يكون الحاكم؟!

اضحك ومازح يا هذا، فلن يضّرك ذلك شيئا ، فو الله 
لن ينقص منك شيء، اضحك ومازح الناس وخالطهم 

 م واستأنس بهم!وتحدّث إليه

كان الإمام الحسن يسير يوما ، فمرَّ على عدد من 
الفقراء جالسيِّ يتناولون الحساء، فقالوا له: تفضّل 
وتناول معنا من هذا الطعام، فنزل الإمام عليه السلام عن 

حصانه وجلس معهم على تلك المائدة. فما الذي يعكسه 

هذا؟ لا يحتاج المرء إلى التحدّث معه لكي يتمكّن من 
يته، بل يكفيه أن يقوم بإلقاء نظرة واحدة معرفة شخص

عليه ليعرف ذلك، فمن ينظر إلى مظهر الإمام الحسن 
سيقول: هذا الرجل يختلف عن غيره من الناس! فهل كان 

                            
 .۰39، ص ۱3بحار الأنوار، ج    1

https://madrasatalwahy.org/


  30 
 

معاوية أو يزيد يفعل مثل ذلك؟ وهل كان هارون أو 

المأمون يفعلون ذلك؟ هل كانوا يجلسون مع الناس 

أنَّّم كانوا إذا عبّوا من  ويتعاملون معهم بهذا الشكل؟ أم
مكان ما، كان يتقدّمهم فرقة من رجال الجيش! ما الذي 
يجري؟ إنَّ الخليفة يريد أن يعبّ من هذا المكان! إن كان 

الخليفة يريد أن يعبّ من هذا المكان، فليعبّ تبّا  له.. بل 
ترى جماعة تتقدّمه وأخرى تتعقّبه، ويراقب القسم الآخر 

ة على الطريق لئلّا يقوم أحدهم سطوح البيوت المطلّ 

بإلقاء الحجارة عليه، فيتسلّق الجنود سطوح البيوت 
مسلّحيِّ بالسهام والأقواس، كما تقوم مجموعة أخرى 
بحراسة الجانب الآخر. يا أخي ما الذي يجري؟! إنَّ 

الخليفة ينوي العبور من هذا المكان! فليعبّ إذا ، لا حاجة 

من رجال الجيش ترافق  له بكلّ ذلك؛ فهل كانت فرقة
الإمام الحسن في مسيره؟! وهل كان هنالك من يتولّى 

حراسته؟ وهل كانوا مجهزين بالأقواس والسهام والنبال 
 لكي لا يمسّه سوء؟

https://madrasatalwahy.org/


  31 
 

عندما كان أمير المؤمنيِّ يهمّ بمغادرة بيته ليلة التاسع 

عشر من رمضان، كان الإمام الحسن والإمام الحسيِّ قد 

على حياته، فقالا له: نريد مرافقتك  استشعرا وجود خطر
يا والدنا العزيز، فقال لهما: لماذا؟ فإمّا أن يكون أجلَ قد 
حان أو لا! انصرفا إلى أعمالكما؛ فإمّا أن تكون ساعة موتي 

ا لم تحن بعد. هكذا كان إمامنا، حيث لم  قد حانت أو أنََّّ
 يسمح لولديه بمرافقته إلى المسجد، بل قال: لو أنَّ أوان
موتي قد حان، فلو اجتمعت السموات والأرض على منعه 

 لما استطاعت ذلك، وإن لم يحنْ، فلماذا ترافقانني إذا ؟
وكيف كان الإمام الحسيِّ أو الإمام السجّاد أو الإمام 
الجواد يتصّرف؟ وكيف يتصّرف الآن الأولياء الإلهييِّ 

والعرفاء ـ نعم، الأولياء الإلهييِّ والعرفاء لا الناس 

لعاديِّيِّ من المدّعيِّ ما ليس فيهم ـ عندما كان المرحوم ا
العلّامة يذهب إلى الحرم، فعندما كان يُلاحظ بأنَّ أحدهم 

يرافقه، كان يتوقف ويقول له: تفضّل، هل تريد شيئا  منيّ؟ 
فإن كان لديك شيء تريد أن تقوله، فقله الآن، فأنا أريد 

ز متْين إلى الذهاب إلى الحرم بمفردي. فتْى الرجل يقف

https://madrasatalwahy.org/


  32 
 

الوراء، لذا لا يلزم من يريد الذهاب إلى الحرم أن يحيط 

نفسه بخمسيِّ رجلا ! فإن كان يريد زيارة الإمام الرضا، 

فلماذا يقوم باصطحاب خمسيِّ رجلا  معه؟ فما الذي يريد 
أن يقوله للإمام الرضا بعمله هذا؟ فهل يريد أن يقول له: 

على موكبي هذا؟ لو ها قد جئتك مع خمسيِّ رجلا ، فتفرّج 

قال ذلك، لقال له الإمام الرضا: اذهب إلى حال سبيلك يا 
هذا! فلديّ الكثير من الزائرين هنا، دعني استقبلهم، ثم 
سأستقبلك بعد ذلك إن سنح لي الوقت. إنَّ الإمام الرضا 

يريد منك عندما تذهب لزيارته، أن تذهب بمفردك، وأن 
ن أحدهم من التعرّف تُغطّي رأسك بعباءتك لكي لا يتمكّ 

عليك؛ لا أن تذهب للزيارة فتُسلِّم على هذا وذاك، 

وتلتفت يمنة ويسرى لتسلم على الناس، بل انظر أمامك 

حتى لا يضرب رأسك بالجدار، فها أنت ومنذ دخولك 
 الحرم وأنت تُسلِّم على هذا وذاك.

 ـباعتقادي  رأيت أحد عباد الله وهو ينظر إلى كلّ شيء 
ـ سوى الإمام الرضا؛ وكان يُسلّم على من يقابله، حتّى إذا 

أصبح على مقربة منِّي، استمررت في طريقي غير مبالٍ به، 

https://madrasatalwahy.org/


  33 
 

فلم يعجبه ذلك! يا عزيزي أنت تُسلِّم على كلّ من تمرّ به 

إذن الدخول، ما عدا الإمام الرضا، توقّف قليلا ، واقرأ 

فأنت داخل إلى الحرم! وهل الحرم مثله مثل الأماكن 
الأخرى؟! فإنَّ كنت تتصّرف في كلّ مكان بذلك النحو، 
فهل تتصرف في الحرم كذلك؟! لماذا تفعل ذلك هنا 

أيضا ؟! فإن هذا المكان هو حريم غيرة الله، وهنا يرقد 
يم وجيه العالم؛ فاستحِ يا هذا! فهل يمكن لأحد ورود حر

السلطان وهو لا يراعي الآداب الخاصة بذلك المكان؟! 

لو فعل ذلك، لضُرب عنقه وذهب إلى قعر جهنمّ؛ فهل 
 يستطيع أحد أن يُقدِم على شيء كهذا؟

يُعلّمنا الإمام عليه السلام هنا كيف يجب أن تكون 

رؤيتنا للعالِم، يقول: أيّها الناس، إنَّ جميع الخلق ابتداء  منِّي 

ي خاتم الأنبياء، وجميع أنا الإما م السجّاد وأجدادي، وجدِّ
أبنائي وإلى آخرهم ابني إمام الزمان ــ أرواحنا فداه 

والذي يدير جميع ما سوى الله من عوالم الملك 
والملكوت بإدارة واحدة كخاتم في اصبعه ــ فكلّ العالم 

يكون مقابل الله صفرا ، إذ كلّ ما في عالم الوجود عبارة عن 

https://madrasatalwahy.org/


  34 
 

لله، لذا عليكم النظر إلى هذا الظهور لا إلى ذاك ظهور ا

المظهَر الذي تجلّى فيه الظهور؛ فعندما تنظر إليَّ أنا الإمام، 

يجب أن يكون نظرك متوجّه إليه تعالى، وعندما تراني أقوم 
بعمل خارق للعادة، عليك أن تعرف بأنَّه هو الذي يقوم 

ية أدير بهذا العمل الآن، وعندما تراني أنا صاحب الولا

جميع هذه العوالم، فعليك أن تعرف بأنَّه هو الذي يُديرها 
الآن. من هنا نلاحظ بأنَّ الإمام يوجّهنا باتجاه تلك 

 الحقيقة، لا باتجاه نفسه.

بينما ترى أهل الظاهر يدعون الناس إلى أنفسهم، 
فتْاهم يقولون: انظر إلى الآثار التي تركتها خُطبتي التي 

رين، أو كتابي الذي ألفته، فكم هو رائع ألقيتها على الآخ

ذلك الكتاب الذي ألفته، وتراهم يكتبون في المواقع 

الإلكتْونية هذه الأيام عن كتاب فلان من الناس، فيقول: 
الحمد لله لقد شملني التوفيق الإلهي! يا عزيزي إن كنت 

تعلم بأنَّ ذلك كان بسبب التوفيق الإلهي، فلماذا أنت سعيد 
لحدّ، وإن كان ذلك بسبب التوفيق الإلهي، فعليك إلى هذا ا

https://madrasatalwahy.org/


  35 
 

ألاّ تحزن إن جرت الأمور على خلاف المرام في القضية 

 التالية.

رزانة شخصية أولياء الله في السراء والضراء ناشئ عن 

 عبوديتهم

لقد كان حال أمير المؤمنيِّ بعد انتصاره في معركتي 
صفيِّ الجمل والنهروان لا يختلف أبدا  عنه بعد معركة 

التي خسرها، فلم يتزعزع موقفه أبدا . بل كان هادئا  
كهدوء الماء في الإناء الساكن، لكن كيف يمكن أن يحصل 

ذلك بعد حرب استمرت ثمانية عشر شهرا  في ذلك الحرّ 

والبّد؟! لقد زرت تلك المنطقة الواقعة في محافظة الرقّة 
ــ صيفا  ــ والتي تسيطر عليها الجماعات التكفيرية حاليا  

حيث كان صيفها شديد الحرارة، كما زرتها شتاء  وكان 

شتاؤها باردا  جدا  ينزل فيه الثلج.. نعم لقد استمرّت تلك 
الحرب لمدّة ثمانية عشر شهرا  جرى فيها قتال شديد، فلا 
يُمكن أن يُتوقّع توزيع الحلوى في الحرب، بل هنالك 

ثم  ضرب السيوف والسهام والرماح ورمي الحجارة.

ذهبت جهود تلك الثمانية عشر شهرا  من الحرب في مهب 

https://madrasatalwahy.org/


  36 
 

الرياح بحيلة من الملعون عمرو بن العاص، وعاد أمير 

المؤمنيِّ وبكلّ بساطةٍ إلى مكانه السابق لإقامة الصلاة في 

مسجد الكوفة، فلم يحصل أيّ تفاوتٍ في حال أمير 
سوى المؤمنيِّ نتيجة لذلك أبدا ، لماذا؟ لأنَّه لا يرى نفسه 

ذلك الظهور، فالوجود له وحده؛ أمّا ما يُشاهد في العالم 

من حركة وسكون فيراه منه، إنَّه يرى ذلك عيانا  ووجدانا  
ا كما يحصل  وشهودا  ويلمسه بنفسه؛ لا أنه يتصوّره تصوّر 

 معنا؛ لذا تراه يمتلك شخصية رزينة ثابتة.

 كذلك شخصيّة أولياء الله شخصيّة ثابتة، طبعا  هو في
الظاهر يتحرّك ويأمر وينهى ويقول: قاتلوا، اضربوا، 
قوموا، اجلسوا، افعلوا كذا وكذا، فهو لا يعتزل الناس في 

بيته ويقضي وقته بالنوم، بل تراه يتحدّث ويحثّ الناس 

ويكتب ويخطب ويأمر وينهى، ويكون عنده مكتب 
ومجموعة وتشكيلات.. وهذا كلّه في محلّه، أمّا في الباطن 

ثابت وهادئ. أرأيتم كيف تظهر الإشارة على فأمره 
الشاشة حيِّ تخطيط القلب، وعندما يتوقّف القلب عن 

ا تظهر على شكل خطٍّ أُفقيٍّ مستقيم، فهذا يدلّ  النبض؟ إنََّّ

https://madrasatalwahy.org/


  37 
 

على توقّف القلب، وقبل التوقف كان هناك تذبذبات 

تظهر على الشاشة، أمّا عندما يتوقف القلب عن النبض، 

مستقيم؛ لا تستطيع أن ترسم خطّا  مثله فيظهر على خطٍّ 
وبتلك الدقّة، ولو بمسطرة. إنّ حال أولياء الله في تقلّبات 
الحياة اليومية لديهم هي مثل ذلك الخط المستقيم الذي 

يظهر على الشاشة عندما يتوقّف القلب عن العمل، فيكون 
حاله مستقرا  لا تذبذب فيه، أمّا من حيث الظهور 

مختلف؛ وأما ما يجري في الباطن، فذلك  الخارجي فالأمر

 أمر آخر.
كان في نيتي أن أتحدّث الليلة عن ليلة القدر، غير أنَّ 
الحديث قد أخذ مجرى  آخر، فقد نسيت ذلك حقا  

واستمررت في حديثي في شرح دعاء أبي حمزة، إذ كان في 

نيتي أن أتحدّث حول ما سأل عنه الكثير من الإخوة حينما 
امت ليلة القدر هي ليلة الثالث والعشرين من قالوا: ما د

الشهر، فلماذا نقوم بإحياء ليليتيِّ أخرييِّ؟ وما هو حكم 
الليالي الواقعة بيِّ ليالي القدر، وما الذي ينبغي عمله فيها؟ 

فربما سأتحدّث عن هذا الموضوع في الليلة القادمة إن شاء 

https://madrasatalwahy.org/


  38 
 

ت ليالي الله؛ على أنَّ الإخوة كانوا قد تحدّثوا عن خصوصيا

التاسع عشر والحادي والعشرين والثالث والعشرين، 

وربما أكمل هذا الحديث في الليلة القادمة عن 
 خصوصيات ليالي التاسع عشر والحادي والعشرين.

يبدو أنَّني تحدّثت عن هذا الموضوع في العام الماضي 

أو الذي قبله، وأتذكّر بأنَّني قلت بأنَّ ليلة القدر هي أمر 
هكذا كنت قد شرحت الموضوع، وسأقوم مستمر.. 

بشرحه بشكل موجز مجدّدا  فأقول: إنَّ أمر ليلة القدر هو 

أمر مستمر يبدأ من ليلة التاسع عشر وما قبلها ويستمرّ 
حتّى يكون ختامه في ليلة الثالث والعشرين. أعتقد بأنَّ 
الإخوة يتذكرون بأنَّني كنت قد تحدّثت عن هذا 

ال، سأقوم بالحديث عن هذا الموضوع، وعلى أيّة ح

 الموضوع في الليلة القادمة بشكل مجمل إن شاء الله.
نسأل الله أن يوفقنا ببّكة هذه الليالي المباركة 

والمتعلّقة بصاحب الولاية أمير المؤمنيِّ عليه السلام.. 
وإنَّه لأمر عجيب حقا ! فكيف ينبغي أن تكون ضربة أمير 

يس في ليلة الثامن عشر، المؤمنيِّ في ليلة التاسع عشر ول

https://madrasatalwahy.org/


  39 
 

وكيف تكون رحلته عن الدنيا في ليلة الحادي والعشرين 

والتي هي إحدى ليالي القدر، وهي مقدّمة لليلة الثالث 

والعشرين؟! ففي ذلك الكثير حيث كنَّا نسمع أحيانا  
 أشياء عنه من العظماء.

نسأل الله أن يزيد من فهمنا وإدراكنا لهذا الأمر، وأن 

كة ومواهب هذه الليالي المباركة المتعلّقة يهدينا ببّ
بالولاية، وأن يسقينا من ذلك الماء المعيِّ الذي خصّ به 

 الخواصّ من أوليائه.

  

 اللّهمّ صلِّ على محمدّ وآلِ محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	النظرة التوحيدية لعالم الوجود هي الشرط الأساسي في حركة السالك
	جميع ما في الوجود هو تجلٍ للذات وظهور له تعالى
	مقام الذات مغاير لمقام الصفات
	معرفة النفس مقدمة لمعرفة الله وكيفية تحصيل التوجّه إلى النفس
	بيان مقام الهوهوية
	الممكنات هي تجلٍ وظهور للباري تعالى لا انفصال بينهما
	تساوي المخلوقات جميعاً حتى الأنبياء والأئمة في كونها ظهورات للحق تعالى
	عدم رسوخ العلوم في النفس يجعل من العالم فرعوناً متكبّراً
	التواضع هو السمة الغالبة على أهل المعرفة، نماذج من حياة الأئمة
	رزانة شخصية أولياء الله في السراء والضراء ناشئ عن عبوديتهم

