
 
 

 

  

 هو العليم

  

 تجسمّ الأعمال يوم القيامة

  

 المحاضرة الخامسة -هـ ق  ۱٤٣٦سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيدّ محمدّ محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ بالله من الشيطان الرجيم

 بسم الله الرحمن الرحيم

 وصلى الله على سيّدنا ونبينّا أبي القاسم محمدّ

 وعلى آله الطيبّين الطاهرين

 واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  

قْ عَلَََّ  وَمَا أَنَا يَا رَبِّ ومَا خَطَرِي هَبْنيِ بفَِضْلِكَ وتَصَدَّ
كَ واعْفُ عَنْ تَوْبيِخِي بكَِرَمِ  لْنيِ بسَِتِْْ بعَِفْوِكَ أَيْ رَبِّ جَلِّ

كَ مَا فَعَلْتُهُ ولَوْ خِفْتُ وَجْ  لَعَ الْيَوْمَ عَلََ ذَنْبيِ غَيُْْ هِكَ فَلَوِ اطَّ

تَعْجِيلَ الْعُقُوبَةِ لاجْتَنبَْتُهُ لا لأنََّكَ أَهْوَنُ النَّاظرِِينَ إلّي 
اترِِينَ  وأَخَفُّ الْمُطَّلِعِيَن علَّ بَلْ لأنََّكَ يَا رَبِّ خَيُْْ السَّ

 يَن وأَكْرَمُ الأكَْرَمِيَن.وأَحْكَمُ الْْاَكِمِ 

يا إلهي، من أكون أنا؟! وما يكون قدري ومكانتي 
وشأني؟! فإذا كان الأمر بهذا النحو، اعف عنيّ بعفوك، 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

واغمرني بفضلك لا بعدلك! وهذا نظيْ تلك العبارة 

الواردة عن أميْ المؤمنين عليه السلام والتي تُقرأ أيضًا في 

ا ما نُشاهد المرحوم الْدّاد دعاء القنوت، حيث كناّ كثيًْ 
)رضوان الله عليه( والمرحوم العلّامة يقرآن هذا الدعاء: 
اللهمّ إنّك آنس الآنسين لأوليائك، وأحضرهم بالكفاية 

اللهمّ عاملنا إلى أن يقول في الأخيْ:  للمتوكّلين عليك...
أي: عاملنا بفضلك، لا 1؛بعفوك ولا تُعاملنا بعدلك

 لمجازاة وفقًا لميزان الْساب. بعدلك وحسابك، ولا با

؛ أي: اعف عنيّ بفضلك، ومتّعني بآثار هبني بفضلك
 فضلك، واجعل لي نصيبًا من ذلك. 

؛ أي: فتلكن تلك الصدقة تصدّق علَّ بعفوكوكذلك 

التي تُريد أن تمنحني إيّاها هي عفوك، وليكن ذلك العطاء 

 الذي ترغب أن تهبني إيّاه هو فضلك وآثار فضلك..
ما أعجبه من دعاء! فكما ذكرنا للأصدقاء، فإنّ الفارق 

الذي يكمن بين كافّة الأدعية الواردة عن المعصومين 

                            
اللَّهُمَّ احْْلِْنيِ عَلََ بهذا النحو:  ۷22ورد هذا الدعاء في نهج البلاغة، الخطبة    1

مِلْنيِ عَلََ عَدْلكَِ.  عَفْوِكَ وَ لا تََْ

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

عليهم السلام ـ بل وحتّى ما نشاهده عمومًا من عظماء 

الأولياء في مناجاتهم وأدعيتهم ـ وبين بقيّة الناس هو: 

صحيح أنّ كلتا الطائفتين ـ ولو كان بعضهم من الناس 
حاء العاديّين ـ تطلب من الله تعالى وتعلم بأنّه تعالى الصل

هو وحده المعطي، وبأنّ حساب الجميع يرجع إليه فقط 

في عالم القيامة، وليس كما يحصل هنا، حيث يلجأ الإنسان 
إلى هذا الشخص وذاك، والأمور فيها تقبل التقديم 
والتأخيْ، بل يُمكن لها أن تنقلب رأسًا علَ عقب، فيصيْ 

الذي في الأعلَ في الأسفل، وذاك الذي في الأسفل في  ذاك
الأعلَ، وتتغيّْ الْسابات من هذه الجهة إلى تلك.. فالأمر 
هناك ليس بهذا الشكل، بل إنّهم سيُخرجون الشعرة من 

 العجين بنحو يظلّ معه الإنسان مبهورًا من شدّة التعجّب.

 تجسمّ الأعمال وحضورها يوم القيامة

وَوجََدُوا ما عَمِلوُا ﴿ة القرآنيّة الشريفة أنّه ولدينا في الآي
ا ؛ أي أنّ المشركين والكفّار سيْون جميع مع 1﴾حاضًِِ

                            
 .4٩سورة الكهف، مقطع من الآية    1

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

قاموا به حاضًرا بين أيديهم، وهي من الآيات القرآنيّة التي 

تدلّ علَ الوجود والبقاء العينيّين للأعمال، وأنّ الأعمال 

ذي أتَدّث التي نقوم بها لها وجود خارجي، فهذا الكلام ال
به له وجود؛ بدليل أنّ جميع آلات التسجيل هذه تُسجّله، 
كما أنّ هذه الأجهزة المفصّلة التي وضعوها هنا لأجلنا 

تقوم بتسجيل صوتي وإظهار هذا المُحيّا غيْ المبارك 
وغيْ المحمود ]ضحك[.. فتجدنا نقف أمامها متسمّرين 

د صار في لا نُحرّك طرفًا ولا يُسمع لنا صوت.. فالأمر ق

هذا العصر بهذا النحو. ولطالما قلت: لو أنّ عُشر القيمة 
التي نُعطيها لهذا البلاستيك وهذه الأسلاك الكهربائيّة 
وهذا الخشب أعطيناها لله تعالى وملائكته، لانحلّت 

 أمورنا!

وسنسعى إن شاء الله لبيان هذه المسألة في الفقرات 
كنت أطالع هذه  الآتية إنّ وفّقنا تعالى لذلك؛ فحينما

الفقرات، اكتشفت أنّه ما أعجبها من فقرات! وبحقّ، فإنّ 
الإمام السجّاد عليه السلام لم يُهمل في هذا المجال أيّ 

ويَقُولوُنَ يا وَيلْتََنا ما لهِذَا الكِْتابِ لا يغُادِرُ ﴿شيء.. 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

حْصاها
َ
؛ فأيّ كتاب هذا؟! وما 1﴾صَغيَرةً وَلا كَبيَرةً إلِاَّ أ

ه؟! وما هي حقيقته بحيث إنّ أيّ عمل أقوم به ـ هي قصّت

قلّ أو كثر ـ سيُسجّل فيه؟ إنّ حقيقته ترجع إلى ما ذكرناه.. 
إنّها بكلّ بساطة الصورة العينيّة والواقعيّة للأعمال في يوم 

ا﴿القيامة..  ؛ وكلمة )حاضًرا( ﴾وَوجََدُوا ما عَمِلوُا حاضًِِ

ا هنا؛ لأنّها تعني أنّ كلّ   ما نقوم به نراه حاضًرا مهمّة جدًّ
 يوم القيامة.

حسناً، فأنتم تُشاهدون الآن بأنّهم يُسجّلون كلام 

أحدهم، وحينما يُنكر ما قاله، يأتونه بالشريط، ويقولون 
له: تفضّل يا سيّدي، هذا ما قلته في السنة الماضية.. قبل 
ستّة أشهر.. قبل ثلاثة أشهر! وعندما يرى الإنسان كلامه 

 يستطيع الإنكار، بل لا يُفسح له المجال حاضًرا، لا

للإنكار أبدًا، وحتّى لو أصّر علَ إنكاره، فسوف يأتونه 
بنفس الفيلم، ويقولون له: انظر يا سيّدي إلى هذا الفيلم، 

فنحن قد سجّلناه من دون أن تشعر أنت بذلك، وإلاّ لو 
كان يشعر بذلك، لما فعل ما فعل! وعليه، من الواضح أنّه 

                            
 .4٩سورة الكهف، مقطع من الآية    1

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

كان تسجيل فيلم بنحوٍ لا يشعر معه أيّ أحد بذلك، بالإم

لكن يبقى أنّ هذا العمل هو عمل الملائكة! إلاّ أنّني لا 

أعلم هل يقدر الإنسان في هذا العالم علَ القيام بمثل هذا 
العمل أم لا، حيث ينبغي التحقيق في هذه المسألة لنرى 
هل بالمقدور تسجيل صوت شخص وصورته من دون 

ذلك!! لأنّ هذا العمل هو عمل الملائكة، غيْ أن يحسّ ب
أّنه من الممكن للإنسان أن يرتقي إلى درجة تُمكّنه من 
إنجاز أعمال الملائكة، والظاهر أنّه وصل إلى ذلك! نعم، 

يُقال بأنّه وصل إلى حدّ صار بمقدوره أداء بعض أفعال 
ا﴿الله تعالى!  ني فـ)حاضًرا( تع ﴾وَوجََدُوا ما عَمِلوُا حاضًِِ

أنّ ما نقوم به هنا نراه بعينه هناك. نحن الآن جالسون هنا، 

وأنا أتَدّث، بينما الرفقاء يُصغون إلى هذه المسائل التي 

أتَدّث عنها؛ فهل لهذا الأمر واقعيّة أم أنّه فيلم؟ حتمًا له 
واقعيّة! نعم، صحيح أنّ ما تُسجّله هذه الأجهزة عبارة عن 

 أنّ نفس هذه الواقعيّة فيلم وتسجيل وأمثال ذلك، إلاّ 
الخارجيّة ليست فيلمًا، بل هي حقيقة وواقعيّة، وحينما يأتي 

يوم القيامة، سنرى بأجمعنا هذه الْادثة بعينها؛ عندما كنت 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

جالسًا أتَدّث، وأنتم تصغون إلى هذه المسائل؛ أي أنّنا 

سنرى نفس هذه الواقعيّة الخارجيّة التي تَدث الآن، لا 

فيلمًا عنها؛ لأنّ هذه مسألة أخرى، وهي  أنّهم سيُْوننا
مسألة طبيعيّة؛ فلو أنّكم أرجعتم شريط الأحداث التي 
وقعت هنا، ستْون أنفسكم، لكنكّم ستُلاحظون بأنّه 

عبارة عن فيلم عنكم، لا أنّه يُمثّل شخصكم وذاتكم، 
فتقولون: ذاتي أنا هي الجالسة في هذا المكان، وأمّا هذا 

رتي فقط.. ألا تقولون ذلك؟ إنّه يُبرز الفيلم، فيُظهر صو

صورتي وحسب، لا أنّه يُمثّل ذاتي وشخصي؛ لأنّ ذاتي هي 
الجالسة هنا والتي تُشاهد الفيلم، وتستمع إلى هذا 
الصوت.. هل التفتّم إلى الأمر؟ فحينما تُغادرون هذه 

الجلسة، وترغبون في مشاهدة الجهاز الذي سجّلها، 

السيّد الطهراني يتحدّث، بينما  تضغطون علَ الزرّ، وترون
أنتم جالسون وتستمعون. فهل ما ترونه في الفيلم هو 

ذاتكم أم صورتكم؟ فأنتم عبارة عن هذا الشخص 
الجالس هنا، وهو شخص واحد لا شخصين.. أفهل نحن 

شخصان: شخص يُمثّل ذاتنا وشخص موجود في الفيلم؟ 

https://madrasatalwahy.org/


  ٩ 
 

خص فإذا كان الأمر كذلك، فسوف يضاف علينا هذا الش

الذي يظهر في الجهاز الآخر فنصيْ ثلاثة، بل سنصيْ 

عشرة آلاف شخص بعدد الأجهزة التي تُظهرنا! كلا يا 
عزيزي، فأنا شخص واحد، لكنّ صوره متعدّدة، حيث 
من الممكن أن تظهر صورتنا في هذا الجهاز وفي ذاك، ومن 

الممكن أن تكون الأصوات متعدّدة، إلاّ أنّ شخصنا 
واحد؛ فوجودنا العيني واحد، إلاّ أنّ  واحد، ووجودنا

تلك الآثار ـ وهي عبارة عن صورنا وكلماتنا وحركاتنا ـ 

قد تكون متعدّدة، حيث قد تتكثّر الصور التي تُلتقط 
لآثارنا، فيُظهرها هذا الجهاز وذاك. ومن باب المثال، 
بمقدوركم أن تضعوا أمامكم ألف جهاز لاقط، 

ي هذه الْالة، لن فتُشاهدون ألف صورة عنكم، فف

تصيْوا ألف شخص، بل صورتكم هي التي ستصيْ ألف 
صورة؛ فأنتم هو هذا الشخص الذي يُشاهد هذه 

الأجهزة. وفي يوم القيامة، سيُظهرون لكم أنفسكم عند 
قيامكم بهذا العمل، لا أنّهم سيأتون بجهاز وفيلم 

وتسجيل؛ أي سيُحضرون نفس حالتنا الآن والتي 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

ي؛ لأنّ تَقّق الْوادث المادية يكون حصلت بشكل تدريج

في الزمان، وحينئذ، لا يُمكن للإنسان أن يشعر بالْضور 

العيني لهذه الْوادث في اللحظة السابقة، ولا في اللحظة 
اللاحقة؛ لأنّ الإنسان يعيش دائمًا في الْال، وفي نفس هذه 
اللحظة، وأمّا الثانية السابقة، فماذا صار لها؟ لقد انقضت، 

يُمكنك الإمساك بها! فالساعة الآن تُشيْ إلى الْادية  ولا
عشر وثلاث دقائق، فلِنرََ هل بمقدورك أن تَُضر الساعة 
الْادية عشر ودقيقتين! لا يُمكنك ذلك؛ لأنّها انقضت، 

وخرجت عن قدرتي وقدرتك، فالزمان ليس بأيدينا وهو 
وا ينقضي شئنا أم أبينا. كما أنّه ليس بوسعكم أيضًا أن تَُضر

الساعة الْادية عشر وأربعة دقائق، لأنّها متأخّرة بدقيقة 

واحدة. بل إنّ دقيقة واحدة كثيْة، فلا يُمكنكم أن تَُضروا 

الساعة بعد خمسة ثوانٍ، لكن ما إن تمرّ هذه الثواني الخمس 
 حتّى تتحقّق علَ رأسها تلك الساعة.

في وبناءً عليه، فإنّ جميع الأعمال التي نؤدّيها تتحقّق 
الآنات؛ أي في نفس تلك اللحظة، وما ذكرناه انقضى ولا 

يُمكننا الإمساك به، كما أنّ الكلام الذي لم نذكره إلاّ بعد 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

ثانية أو ثانيتين لم يأت بعدُ وهو عدمٌ. وعليه، فإنّنا نعيش 

في الآن وفي الزمان الْالي، وفي نفس هذه اللحظة نشعر 

تَدّثنا به في الساعة بالوجود. وأمّا بالنسبة للكلام الذي 
الْادية عشر ودقيقتين، وفي الساعة الْادية عشر إلاّ بضعة 
دقائق، فهل كان له وجود أم أنّه أمر عدمي؟ من المحتّم 

ا، وإلاّ لما كنتم تنظرون إلّي وتصغون  أنّه كان أمرًا وجوديًّ
إلّي، ولما كنت أتَدّث معكم، فجميع تلك الأمور 

ة عن يدي، ولا أستطيع الوصول وجوديّة، إلاّ أنّها خارج

إليها؛ لأنّني أتقدّم بدوري مع تقدّم الزمان؛ فالساعة الآن 
هي الْادية عشرة وخمس دقائق، وأنا الآن أمشي مع 
الزمان، فتصيْ الساعة الْادية عشرة وستّ دقائق، ثمّ 

تصيْ الْادية عشرة وسبع دقائق، إذا بقي من العمر شيء؛ 

نبقى علَ قيد الْياة أم لا؛ إذ العمر  لأنّه من غيْ المعلوم أن
ليس بأيدينا نحن! رحم الله المرحوم خندق آبادي، وهو 

من الوعّاظ الصلحاء الذين رأيتهم، حيث كان يتحدّث في 
شهر رمضان، بينما كانت النساء تُثرن الضوضاء كما هي 

عادتهنّ.. وهنا نعلم كم عانى والدنا المظلوم في مسجد 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

لنسوة، وكم كان يقول: أيّتها النسوة القائم من هؤلاء ا

اسكتن! من دون أن يُصغي إليه أحد. وأذكر في إحدى 

الليالي أنّها كانت ليلة الثالث والعشرين من شهر رمضان 
المبارك، وهي ليلة القدر، ومهما حاول إسكاتهنّ، لم 
يُصغن إليه، واستمررن فيما كنّ عليه؛ فكيف لهنّ أن 

لول شهر رمضان ومجيء مثل يسكتن، وقد كنّ ينتظرن ح
هذه الليلة، لكي يجتمعن ويقصصن همومهنّ علَ 
بعضهنّ!!! فبالنسبة لهنّ، لم يكن هناك أيّ معنى لهذا 

الكلام، بل إنّ المرحوم العلّامة كان يُوجّهه للجالسين 
أسفل المنبر وليس إليهنّ!! وخلاصة الأمر، أنّ المرحوم 

كنّ، أليس من الخسارة العلّامة تعب، وقال لهنّ: بالله علي

أن يكون لدينا ليلة واحدة في السنة ـ بعنوان ليلة الثالث 

والعشرين ـ ، ثمّ تقضونها في الْديث العبثي؟! غيْ أنّ 
كلامه لم يُفد شيئًا، حيث بقين علَ حالهن، إلى أن أتى أحد 

الأشخاص من أهل المسجد، ولا أعلم هل هو حيّ أم 
لله تعالى أن يحفظه إن كان لا؛ وعلَ كلّ حال، أرجو من ا

حيًّا، وقد كان شخصًا ذا قبضة قويّة، فكان هو الوحيد 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

الذي يستطيع مجابهة أولئك النسوة، وإلاّ فإنّ أمثال 

العلّامة الطهراني لا يقدر علَ ذلك!! فصعد المنبر، وبدأ 

يصيح فيهنّ بكلّ ما خطر علَ باله: يا أيّتها النسوة، 
لكنّ! و... فصمتن، ولم اخرسن! اذهبن إلى حال سبي

ينبسن ببنت شفة إلى أن انتهى المجلس! فمهما قال لهنّ 

والدنا المظلوم، لم يُفلح، لكن ما إن تدخّل ذلك الشخص 
حتّى أصلح الأمور في دقيقتين، ليعمّ المجلس السكوت 

 وتنحلّ المشكل إلى الأخيْ.

تحققّ جميع الأمور ووجودها في عالم الملكوت وإحاطة الإمام 

 بها

والكلام هنا هو: إنّ جميع هذه المسائل متحقّقة 
وموجودة، إلاّ أنّها خارجة عن أيدينا، ولا نستطيع 

الاطّلاع عليها بسبب نقصنا الوجودي؛ لأنّنا مقهورون 
بالزمان وبقوانين الزمان والمكان؛ ولهذا، لا يُمكننا تخطّي 

إلى  هذه القوانين، فلا نقدر علَ التقدّم للأمام ولا الرجوع

الوراء. وأمّا إذا عالجنا هذا الضعف، ووصلنا إلى درجة من 

الكمال والرشد، وتمكّنا من التغلّب علَ قوانين الزمان، 

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

 ـفإنّنا سنقدر   ـوهو بحث مفصّل  وجعلناها تَت سيطرتنا 

علَ الإحاطة بالماضي والمستقبل إحاطةً حضوريّة، لا 

 علميّة أو تصوّرية.
وهذا نظيْ ما لنا الآن من إحاطة عينيّة وإشراف 
حضوريّ بالنسبة لوجودنا وحضورنا المادّي والفيزيائي 

في هذا المكان، وإلاّ لو لم يكن لنا ذلك، لما كان بوسعنا أن 
نقول لمن قال لنا اذهب من هنا: لماذا أذهب أنا؟ اذهب 

ب في أنت، وأمّا أنا، فأريد البقاء هنا! وأريد الكلام، وأرغ

الاستماع، وأحبّ كذا وكذا! فما الذي يعنيه قولي: اذهب 
أنت؟ يعني أنّ اختياري ـ أنا الموجود هنا ـ بيدي، ولديّ 
إشراف علَ نفسي ووجودي وبقائي والمكان الذي 

أشغله.. فلديّ الآن إشراف علَ جميع هذه الأمور، وهي 

أو  عبارة عن حالة عينيّة، لا أنّها حالة تصوّرية أو علميّة
توهّمية أو اعتباريّة، حيث إنّنا نحسّ بحالة عينيّة بالنسبة 

لوجودنا في هذا المكان. وفيما يخصّ الأشخاص الذين 
خرجوا عن حيطة قوانين الزمان والمكان، ووصلوا إلى 

مرتبة من الرشد والكمال، فيحصل لهم نفس هذا الإشراف 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

العيني علَ الماضي والمستقبل.. دعك عن الماضي، بل 

ا، غاية  كلامنا هو عن المستقبل؛ لأنّها مسألة مهمّة جدًّ

الأمر أنّ هؤلاء الأشخاص لا يستطيعون بيان مثل هذه 
المسائل؛ بمعنى: حينما يُخبرنا الإمام عليه السلام عن 
المستقبل ويقول مثلًا: )غدًا، سوف يحدث في قمّ أمر 

معيّن، وستحصل حادثة مروّعة في الشارع الفلاني، حيث 
صطدم مجموعة من السيّارات ببعضها البعض(، فبأيّة ست

طريقة يبيّن لنا عليه السلام هذا الأمر؟ إذ نقطع بأنّ تلك 

الْادثة ستتحقّق في الغد؛ لأنّه لا شكّ في أنّ ما يقوله الإمام 
عليه السلام صادق وصحيح، لكنّ كلامنا هو عن كيفيّة 

 حصول ذلك العلم للإمام؟

مام في أذنه بأنّ سيّارتين أو فهل جاء ملك وأسّر للإ

، "صفائيّة"ثلاثة ستصطدم ببعضها بشدّة في شارع 
وستحصل مجموعة من المسائل، فيُبلِغ الإمام بهذه 

الْادثة؟ يعني: ليس ثمّة شيء آخر غيْ هذا؟ فهذا أمر تافه 
ولا يستحقّ الاهتمام! أو هل الإمام يشعر بصورة تلك 

حينما نعتبر في ذهننا الْادثة؟ نظيْ ما يحصل معنا نحن 

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

صورة إحدى المسائل التي وقعت لنا أمس، حيث كناّ 

مثلًا نفطر في الساعة الثامنة والنصف أو التاسعة إلاّ ربع، 

وكناّ جالسين علَ المائدة، وكان هناك أيضًا مجموعة من 
الأشخاص، وكناّ نتبادل أطراف الْديث، فنحضر ذلك 

لآن صورة الإفطار الذي الآن؛ أي أنّنا أحضرنا في أذهاننا ا

حصل البارحة، فلم نحضر الإفطار بعينه، بل أحضرنا 
صورته، وأمّا نفس ذلك الإفطار، فقد تَقّق البارحة.. فهل 
ما يحصل مع الإمام هو بهذا النحو؟ بمعنى أنّ الإمام عليه 

السلام لا علاقة له بنفس تلك الْادثة، ولا بحضورها 
ما يعتبره هو صورتها العيني ووجودها الخارجي، وأنّ 

وحسب؟! وحينئذٍ، يُطرح علينا هذا التساؤل: كيف حلّت 

صورة هذه الأشياء في نفس الإمام من دون وجودها 

الخارجي؟ فالأمر الذي لم يتحقّق بعدُ لا يمتلك أيّة صورة 
من الأساس، وحتّى الله تعالى لا يُمكنه أن يصنع له صورة 

دوم ليس له وجود لأنّ الفرض أنّه عدم! والشيء المع
حتّى يكون بوسعك أن تجعل له صورة، وتصنع له قالبًا 

ذهنيًّا؛ فهو لم يمتلك الوجود بعد ولا زال معدومًا! فهل 

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

لديكم اطّلاع علَ ما سيحدث في هذا المكان بعد نصف 

ساعة؟ وهل تعلمون ما الذي سأقوله بعد عشر دقائق؟ 

 هو الأمر!فأنا لا أعلم بذلك فضلًا عنكم أنتم.. فهكذا 
رحم الله المرحوم دستغيب، فقد كان إنسانًا صالًْا 
ا، نسأل الله أن يدخله في مغفرته، فقد كان يتحلَّ  جدًّ

بصفاء كبيْ، وفي بعض الأوقات، حينما يضيق صدري 
شوقًا لأولئك العظماء الذين كانوا من أصدقاء الوالد 
 وكانوا يتْدّدون علَ منزلنا وأحْل عنهم ذكريات جميلة،

فإنّني أستمع إلى كلام المرحوم دستغيب ]المسجّل[ 
لخمسة دقائق، فتحصل لي حالة لا توصف من الصفاء 
والانبساط، فقد كان يتحلَّ بصفاء كبيْ وكان إنسانًا بسيطًا 

ا؛ أي أنّ ما يقوله يصدر حقيقةً من قلبه.. رحْة الله  جدًّ

عليه، فيالهم من أشخاص فقدناهم.. يا لهم من أشخاص 
 ناهم!فقد

وفي الزمان السابق أيّام الشاه، جاء المرحوم العلّامة 
إلى قمّ، حيث كنت قد اشتْيت مجموعة من الأشرطة 

السمعيّة للمرحوم دستغيب، وكنت أستمع إليها، فكان 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

كلامه يجذبني ويستقرّ في قلبي؛ وهذه المسألة مرتبطة 

بفتْة زمنيّة قديمة تصل إلى ثلاثين أو خمسة وثلاثين سنة، 

حينما كان المرحوم دستغيب في شيْاز، وكان مسؤولًا 
هناك عن مسجد يخطب فيه.. لقد كان شخصًا رائعًا 
ا! وفي أحد المجالس التي حضرها عند ذهابه  ولطيفًا جدًّ

إلى همدان، حينما خرج من الغرفة، التفت المرحوم الشيخ 
الأنصاري )رضوان الله عليه( إلى الْاضرين وقال لهم: 

في آخر حياته. وقد نقل مجموعة من الأشخاص سيُستشهد 

أنّ بعضهم سمع المرحوم الشيخ الأنصاري يقول: 
سيُستشهد هذا السيّد في آخر حياته، وحينئذٍ سيصل إلى 
مراده! أي أنّه سيبلغ مراده وهدفه المنشود عن طريق 

 حصول هذه المسألة.. رحْة الله عليه.

مة، فاشتْيت الأشرطة، ووضعتها للمرحوم العلاّ 
فجاء إلّي وجلس ليستْيح، وفي نفس الوقت أخذ يستمع 

ا، وقال لي: إنّه السيّد  لتلك الأشرطة، فكان مبتهجًا جدًّ
عبد الْسين! حيث كانا رفيقين وكانت بينهما علاقة 

حْيميّة، فقال لي: يا سيّد محمد محسن، أنّى لنا أن نعثر علَ 

https://madrasatalwahy.org/


  1٩ 
 

نور الله في  مثل هؤلاء! ثمّ ذكر هذه العبارة: أولئك والله

ظلمات الأرض! وقد سمعته بنفسي يقول عنه ذلك؛ 

فبطبيعة الْال، لم يكونوا كلّهم كذلك، وأمّا هو، فقد كان 
 يتمتّع بالصفاء وسلامة النفس.

نقل أحد الأصدقاء يومًا أنّه كان يسجّل محاضراته، 

ففاته شيءٌ من إحدى المحاضرات، فقال له عصر اليوم 
ت أسجّل المحاضرة ليلة أمس التالي عندما جاء: كن

ولكنّ القسم الأخيْ منها لم يسجّل، فلو سمحتم اليوم 

تشرعون محاضرتكم من ذلك المقطع الذي فات 
بالأمس. فقال: يا عزيزي! أنا الآن لا أدري ماذا سأتَدّث 
علَ المنبر، وأنت تطلب منيّ تتمّة محاضرة أمس! فقد 

أدري ماذا  مضى الأمس بما فيه وانتهى، وأنا الآن لا

سأتَدّث، أنا أرتقي المنبر وما يأتي فهو ما نتحدّث به، 
ومع هذا تقول لي تممّ لي تلك المحاضرة حتّى لا تبقى 

 ناقصة!
حسناً! فكم نحن غارقون في الخيالات! فأنا الآن في 

الساعة الْادية عشر وعشرون دقيقة لا أدري ماذا سأقول 

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

والنصف إن  بعد عشر دقائق في الساعة الْادية عشرة

بقيت حيًّا، فكيف بكم أنتم؟! لماذا لا أدري؟ لأنّ الدقائق 

العشر الآتية هي بالنسبة لنا عدم! لا أنّها هي عدم. بل نحن 
نشعر أنّها عدم إذا ما قيست إلى الوقت الْالي، إلى أن تمضي 
هذه الدقائق العشرة وتتقدّم وتتحوّل الساعة الْادية عشرة 

 .والنصف إلى وقت فعلَّ 
حسناً فما دام الآمر كذلك فكيف يقول الإمام: 
ستقول هذا الكلام في الساعة الْادية عشر والنصف؟ 

ومن أين علم ذلك؟ ثمّ إنّ ما قاله يتحقّق حتمًا؛ فما يقوله 
الإمام حقّ وصواب، بل حتّى أولياء الله الذين هم تَت 
ظلّ الإمام وتَت ولاية الإمام كلامهم هو عين كلام 

فهل سمع الإمام بهذا من مكان؟ فمن أين سمع؟ الإمام، 

وهل هو مجرّد أمر مسموع؟! بل حتّى هذا الذي أخبر 
الإمام ـ لو سلّمنا أنّه أخبرته الملائكة مثلًا ـ فمن أين 

تعلمه الملائكة؟ فما دام الأمر عدمًا فحتّى جبرائيل 
والملائكة من أين يعلمون أنّه سيتحوّل إلى وجود خاصّ 

الة؟ فهؤلاء أيضًا لا يمكنهم أن يدركوا ذلك! في هذه الْ

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

إلا أن يكون الأمر في نظرنا نحن عدمًا، ولكن في الواقع له 

وجود وحقيقة خارجيّة نحن لا علم لنا بها، تمامًا كمن 

يريد أن يتسلّق جبلًا، فهو لا يعلم بما وراءه، حتّى إذا ما 
وصل إلى القمّة يدرك ما هناك من أشياء ومروج خضراء 
فينظر إليها، لا أنّها ليست موجودة الآن قبل أن أصعد، ثمّ 

عندما أصل توجد وتُخلق، كلا إنّها لم تخلق بل هي 
موجودة، ولكنّي في الجانب الآخر من الجبل ولا علم لي 
بها، وعندما أصل إلى القمّة أكون مشرفًا علَ الجانبين، فإن 

انب الآخر التفت إلى هذا الجانب أراه، وإن التفتّ إلى الج
أراه، فأدرك أنّ كلا الجانبين موجود وله تَقّق خارجي يحيا 
ويتحرّك ويقوم بأعماله، ولكنيّ إذا لم أكن في القمّة لا 

اطلاع لديّ، وعدم اطلاعي لا يعني عدم وجود هذه 

الأشياء. الإمام عليه السلام مطّلع علَ ما وراء الجبل، 
بر عنه حال لذلك لا حاجة لديه أن يرتقي قمّته، بل يخ

جلوسه هنا، أي هو يحسّ بكامل ذلك المشهد ويراه، 
ولكن لا بهاتين العينين، فهاتان لا تريان سوى الأشياء 

المادّية، أما ما وراء المادّة فلا تراه، هاتان العينان تريان 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

الظاهر فحسب، ولكنّ هذه الْالة التي تَصل بسبب 

الدماغ انعكاس هذه المناظر في العينين لتنتقل إلى 

والنفس، هذه الْالة يراها الإمام دون أن ينظر، ويجدها في 
نفسه وهو مغمض العينين. فأنتم الآن إذ تنظرون إلّي هل 
تنظرون إلى الفيلم المسجّل أم أنّكم تروني أنا بذاتي؟ أنتم 

تروني أنا وتشعرون بي أنا، تقولون: هذا فلان جالس هنا 
ذه الكلمات، فأنتم بهذه الخصوصيّات ويتحدّث ويتكلّم به

لا ترون فيلمًا وصورة؛ نعم ما ستْونه لاحقًا هو فيلم، أمّا 

الآن فأنتم تروني بذاتي، فهل هذه الْالة التي تَصل لكم 
الآن هي عين الْالة التي ستحصل لكم غدًا عندما 
تريدون أن تشاهدوا فيلم هذه الجلسة أو تصغوا إلى 

 شك، تلمسون أنّ الصوت المسجّل أم أنّهما مختلفتان؟ لا

ثمّة فارقًا بينهما، فالآن أنتم تشعرون بي أنا، أمّا غدًا 
فتقولون لقد تَدّث السيّد بالأمس بهذه الكلمات فانظر 

ماذا يقول، انظر هذا هو عين ما قاله بالأمس وقد سجّل. 
إنّ الإحساس الذي سيكون غدًا مغاير للإحساس 

ن هو الْاصل الآن في هذا المجلس: فإحساسكم الآ

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

إحساس بحضور عينيّ ]وبالْقيقة بذاتها كما هي في 

الخارج[، أما إحساس الغد فهو إحساس بحضورٍ علميّ 

لا أكثر. وهذا الإحساس العينيّ الذاتي الذي تمتلكونه 
الآن يمتلكه الإمام قبل أن يصعد إلى قمّة الجبل؛ أي لا 
يختلف الأمر بالنسبة إليه سواء صعد الجبل ونظر إلى تلك 

المناظر أم بقي جالسًا في أسفله، فالنتيجة سواء عنده، 
 وهذا هو ما يسمّى بإحساس حضور الْقيقة الخارجيّة.

بناء علَ ذلك، فكلّ ما هو موجود هو عبارة عن 

حضور واحد، ونحن لا يمكننا أن ندرك ذلك، ولكّنا إذا 
ما خضعنا للتْبية، وخضعنا للتزكية، فإنّ قوانا الباطنيّة 

سنا التي تتصّرف الآن بواسطة أدوات ووسائل وقوى أنف

ظاهريّة، ستدع هذه الأدوات وستستخدم أدوات 

ووسائل أخرى، وبهذه الأدوات والوسائل سندرك أنّ ما 
هو آت موجود الآن ومتحقّق. غاية الأمر أنّنا لا ندركها 

بهذه الأدوات التي لدينا الآن؛ بهذه الأذن وهذه العين 
لمس، بهذه لا نحسّ إلا بما هو وهذا الْسّ، حاسّة ال

موجود في هذا الآن لا أكثر، لا ما قبله ولا ما بعده، نعم 

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

بالنسبة إلى ما قبل فإنّا نحتفظ في أذهاننا بصورة عن هذا 

الوجود الخارجيّ، وهذا يرتبط بقدرة ذاكرة كلّ إنسان 

وكونها قويّة أم ضعيفة، وأنّه ذو استعداد قويّ أم ضعيف، 
ة أم ضعيفة، سمعه قويّ أم ضعيف، فهذا حدّة بصره قويّ 

يرتبط بالخصوصيّات الظاهريّة لكلّ إنسان والتي تختلف 

من فرد إلى آخر، فبعضهم درجته عشرة من عشرة، 
وبعضهم واحد وبعضهم تسعة من عشرة، فدرجات 
الأعين تختلف، والأمر نفسه في المسموعات، ولكنّ كلّ 

علميّ ويتمّ ذلك يبقى في الذهن علَ نحو الْضور ال
الاحتفاظ به كذلك. لذا أنتم الآن تَتفظون في أنفسكم 
بالكثيْ من الْوادث، ولكنّكم لا يمكن أن تستحضروها 

دفعة واحدة الآن، أليس كذلك؟ أنتم الآن إذ تتحدّثون 

معي فإنّكم تلتفتون إلى ما أقوله لا أكثر، ولكن إذا قلت: 
إنّكم تجلسون أتذكر يا فلان أين كنت قبل شهر يوم كذا؟ ف

وتتأمّلون ثمّ تقولون: نعم التفتّ، أنا كنت في هذا اليوم في 
الشارع كذا، أو في المكان كذا أو في مكان آخر، أما الآن 

فلست في ذاك المكان! عليك أن تجلس وتفكّر وتعيد 

https://madrasatalwahy.org/


  25 
 

الفيلم المصوّر الذي في ذهنك والأحداث التي في ذهنك، 

حتّى تصل إلى هذه وكلّ ذلك عليك أن تعيده إلى الوراء 

النقطة، وهذا يرتبط بما للنفس من خصوصيّات وحدّة 
واستعداد وسرعة وذكاء وأمثال ذلك؛ فإنّها تختلف شدّة 
وضعفًا. فتارة تصلون بقليل من التأمّل والتفكّر، وتارة 

تجلسون تفكّرون حتّى اليوم التالي ولا تصلون إلى نتيجة 
يا عزيزي فأنت في أين كنتم قبل شهر، وتقولون: اذهب 

تسأل أسئلة صعبة، فلتسأل أسئلة سهلة، اسأل عمّا أكلته 

 بالأمس أجبك، فما هذه الأسئلة التي تسألها؟!
أو مثلًا المعلومات التي لديكم، وأبيات الشعر التي 
حفظتموها، فهي كلّها غيْ حاضرة عندكم حضورًا عينيًّا، 

رة، بل حضورًا علميًّا، وليس لدى أنفسكم منها سوى صو

وهذه الصورة موجودة واقعًا لا اعتبارًا، وتَتاجون إلى 
إعمال للفكر والتأمّل والغوص في أعماق النفس لكي 

تستحضروها، بأن تقوموا بالرجوع بأذهانكم إلى الوراء 
حتّى تروا أنّكم عثرتم دقيقًا علَ هذا الموضوع، أو 

لتميّزوا صاحب هذه الأبيات الخاصّة من بين الأبيات 

https://madrasatalwahy.org/


  26 
 

تَفظونها؛ أنّها لْافظ أم لسعدي أم لمولانا؟ لأيّ من التي 

الشعراء هي؟ فأنتم تسيْون في هذه المجموعة من 

 الأفكار حتّى تصلوا إلى الجواب الصحيح أو الخاطئ.
أمّا حينما يُسأل الإمام مسألة، وحين يأتي أبو بصيْ إلى 
الإمام الصادق عليه السلام ويسأله: يا ابن رسول الله ماذا 

مون في كذا وكذا؟ ففلانة مثلًا ذات الأحوال تَك
والظروف المعيّنة ما هو تكليفها؟ لقد توفّيَ فلان وورثه 
فلان وفلان وفلان وهم علَ هذه الخصوصيّات، فكيف 

يجب أن يقسّم الإرث بينهم؟ فبمجرّد أن يسألوا الإمام لا 
يفكّر، بل يقدّم الجواب سريعًا بلا انقطاع، فلماذا هو لا 

؟ أفهل يمكن أن يقول: انتظر قليلًا، ينبغي أن أنظر يفكّر

في الأمر، والآن لست مستجمعًا لقواي العقليّة والفكريّة، 

 علَّ أن أفكّر قليلًا، أن أنظر في الكتاب، أو في شيء آخر..
لقد سمعت مثل هذه التفسيْات لعلم الإمام! كما أنّ 

اء هناك من كتب ذلك في الكتب، فهم يقولون: هذه الأشي
والأخبار التي يخبر بها الإمام كلّ يوم، فهو يقوم في الصباح 

فينظر في مصحف فاطمة عليها السلام الذي عنده، فيقرأ 

https://madrasatalwahy.org/


  27 
 

تلك الصفحة التي تتعلّق بهذا اليوم، فيقرأ كلّ ما فيها!! ـ 

وواقعًا ماذا يقول الإنسان عن هذه التفسيْات؟! الأفضل 

ر في الصحيفة ثمّ أن نقول... ماذا نقول؟! ـ فالإمام ينظ
يأتي ويتحدّث إلى الناس، هل التفتّم؟! ولكن لا ندري هل 
سقط شيء من سهو القلم أم لا؟ ربّما كان هناك شيء 

منسّي! ربّما نسي جبرائيل كتابته، أو أنّه ضاع بين السطور 
ولم يلتفت إليه، فهذا هو مستوى معرفتنا، هذا هو مستوى 

 معرفتنا!

ألة هل يفكّر في جوابها؟ لا بل فعندما يُسأل الإمام مس
بمجرّد أن يُسأل يكون الجواب حاضًرا بلا أيّ تأخيْ. كما 
لو سألتموني مثلًا: هل أنت متختّم؟ فهل أحتاج أن أفكّر 

وأتأمّل هل أنا متختّم أم لا؟! فلو قمت بالتفكيْ والتأمّل 

لقلتم لي: لماذا تذهب بعيدًا؟ انظر إلى يدك لتْى الخاتم! ثمّ 
وأقول: نعم نعم، وهذا هو الخاتم. ولو )لم أكن  أنظر

متختّمًا( و قيل لي: ماذا في يدك؟ أقول: لا شيء، وانظر هذه 
يدي خالية. فالأمر لا يحتاج إلى تأمّل، والإمام لا يحتاج 

أبدًا أن يتأمّل ويتفكّر ثمّ يبيّن بعد ذلك. وما ذلك إلا لأنّ 

https://madrasatalwahy.org/


  28 
 

 الخصوصيّات كافّة الأحكام والتكاليف والشرع كلّه وكلّ 

موجودة وجودًا عينيًّا خارجيًّا في نفسه، لا وجودًا علميًّا 

علَ نحو الصور، فهي ليست صورًا علميّة حفظها الإمام 
أو أخبره بها أحد؛ كأن يكون قد حفظها عن الإمام 
السابق، ثمّ يعلّم السابق اللاحق مثلًا! كلا، بل نفس 

له نحو من  الْكم الذي جعله الله في مثل هذا المورد
الوجود العينيّ الخارجيّ، وهذا النحو من الوجود مخفيّ 

 عناّ.

 علمنا بالأمور هو علم بالصور العلميةّ لا بالحقائق الواقعيةّ

ما نعلمه نحن هو عبارة عن الوجود العلميّ للأحكام 

للشيخ  "الخلاف"والتكاليف، وهو الموجود في الكتب ك
رى؛ لذلك لا بدّ لنا أو في وسائل أخ "التذكرة"الطوسي و

لكي نطّلع عليها من مراجعة هذه الكتب، والناس كلّهم 

في ذلك سواء، فقد كانوا يأتون إلى المرحوم العلّامة 
ويسألونه: ما هو نظركم في هذا الأمر؟ فكان يقول لهم: لا 
بدّ أن أراجع! وكان يذهب ويراجع وفي اليوم التالي أو بعد 

الجواب، فبعض هذه المسائل يومين أو ثلاثة كان يأتيهم ب

https://madrasatalwahy.org/


  2٩ 
 

كان يستغرق البحث عنها بضعة أيّام حتّى ينتهي إلى 

نتيجة؛ لأنّ كثيًْا من تلك المسائل كانت مسائل مصيْيّة 

تؤثّر علَ حياة الإنسان، فمثلًا قد تؤدّي إلى تدميْ أسرة 
بسبب بعض الأمور، فلو قال هذا الكلام لوقع أمر محرّم، 

لّم بكلّ بساطة بهذا الكلام أو فلا يمكن للإنسان أن يتك

بذاك، فهذه أمور لا يجرؤ الفقيه علَ أن يتكلّم فيها بأيّ 
كلام، بل عليه أن يشعر بأنّ كلامه قريب علَ الأقلّ من 
حكم الله وإن لم يحصّل فيه يقيناً، هل التفتّم؟ فقد كان 

يحدث كثيًْا أن يقوم بالمراجعة والتحقيق، وليس لدينا 
البداهة عن أيّ سؤال يطرح حتّى ولو من يجيب هكذا ب

كان فقيهًا، فهذا أمر لا حقيقة له. نعم، ربّما كان تمرّس 

أحدهم أكثر، أو معرفته واطلاعه ودراسته أكثر، لكنّ هذا 

 مجرّد زيادة في الاطّلاع. 

https://madrasatalwahy.org/


  30 
 

فما نبحث عنه نحن هو الصور العلميّة للأحكام 

وما ذكرته والتكاليف، لا الْقائق الخارجيّة، هل التفتّم؟ 

 يرجع إلى هذا الأمر.  1ليلة أمس أو التي قبلها للرفقاء
فأولياء الله و ـ في مرتبة أعلَ ـ الأئمّة يشاهدون 
الصور العينيّة للأحكام والتكاليف، لا الصور العلميّة. فما 

دام هذا هو الواقع الموجود، فلماذا يقولون ما يغايره؟ 
وما دامت ليلة  فهذا هو الواقع، وهذه هي ليلة القدر،

القدر هي هذه، فلا فائدة من جعلها يومًا قبلها أو بعدها، 

فلن تكون حينئذ ليلة القدر. فمثلًا لو كان يوم ولادة 
أحدكم هو السابع من ربيع الأول، فجاء وقال من الآن 
فصاعدًا يوم ولادتي هو العشرون من ربيع، فهذا ليس هو 

قبله بثانية ولا يوم ولادتك، أنت ولدت في يوم كذا لا 

بعده بثانية، وهذا أمر تكوينيّ لا اعتباريّ، هو أمر تكوينيّ 
خارجيّ لا يمكن التصّرف فيه، ولكن للأسف نحن 

نتصّرف فيه بالتقديم والتأخيْ رعاية للمناسبات وأمثالها، 

                            
يشيْ سماحته إلى بحث رؤية الهلال وأنها بالعين المجرّدة أم المسلّحة والذي    1

 .۱436ن ألقاه في الليلة الثامنة من ليالي شهر رمضا

https://madrasatalwahy.org/


  31 
 

فمثلًا لو كان هناك عيد فنقدّمه أو نؤخّره كي نعدّل 

أو شهادة، فنقدّم  الأمور، كما لو كانت هناك ذكرى وفاة

ونؤخّر.. وكأنّما صارت لدينا القدرة علَ التصّرف في أمر 
 التكوين. 

ـ عزيزي لقد ولدتُ في هذا اليوم ولا يمكن تعديله 

 وتقديمه وتأخيْه. 
 ـ لا، أقسم عليك بالله إلا أخّرته. 

ـ ليس الأمر بيدي؛ فأنا ولدت في هذه الدقيقة، 

وشئت أم أبيت فهي هي، سواء رضيت أنا وسّرني ذلك أم 
 ساءني، فالأمر لا يخضع للاعتْاض والسؤال. 

 ـ لا، لا بدّ أن تعدّله حتّى يصادف مع تلك المناسبة. 

ومسألتنا هي من هذا القبيل، فليلة القدر الثالثة 

لا تتقدّم دقيقة واحدة ولا والعشرين هي ليلة خاصّة 
تتأخّر. أي أنّها حقيقة خارجيّة وواقع تكوينيّ له وجوده 

الخارجيّ، ليلة الثالث والعشرين لا تعني مجرّد ظرف 
للدعاء، إنّها حقيقة تعيشونها، هذه الْقيقة تتنزّل إلى هذا 

العالم في هذه الليلة؛ لذلك يقولون لنا: قوموا بهذا العمل، 

https://madrasatalwahy.org/


  32 
 

ا القرآن، يقولون: حسّنوا من مراقبتكم، يقولون: اقرؤو

يقولون: أحيوا الليالي السابقة عليها أيضًا، كلّ ذلك 

استعدادًا لهذا الزمان الخاصّ ولهذه الْقيقة الخارجيّة 
 الخاصّة لكي يبلغها الإنسان.

فالأحكام والتكاليف الإلهيّة حاضرة عند الإمام عليه 

بوجودها العلميّ؛ السلام بوجودها الخارجيّ العينيّ، لا 
ولذلك عندما يُسأل الإمام الصادق عليه السلام أنّ لو 
وقع للمصلَّ كذا، فإنّ عين تلك الصلاة التي جعلها الله 

في هذه الْالة وجعل لها أحكامًا وتكاليفَ هي حاضرة في 
نفس الإمام، فالإمام يقول هذا هو حكمها ولا يحتاج إلى 

نظر إلى إبريق الماء الذي إعمال فكر، كما لو قيل لي وأنا أ

أمامي: أين الماء؟ فالماء ههنا، ولا داعي لأن أفكّر وأنظر 

أين الماء هل هو ملتصق بالسقف أم وضع في مكان آخر، 
إنّه أمامي، والأمر كذلك بالنسبة للإمام، بنحو الْضور 

 العينيّ الخارجيّ.
فإذن للأحكام حضور عينيّ أيضًا لا حضور علميّ 

العلميّ هو لنا نحن، والْضور العينيّ فقط، الْضور 

https://madrasatalwahy.org/


  33 
 

للأحكام والشرع مختصّ بالإمام عليه السلام. لذا فما 

تقولونه من أنّ الوحي انقطع بعد رسول الله فهو صحيح، 

إذ بعد رسول الله انقطع الوحي ولم يعد هناك شرع جديد، 
ولم يعد هناك أحكام جديدة، فقد جاء رسول الله بجميع 

د حلال أبدًا إلى يوم القيامة، وحرامه حلال محمّ الأحكام: 

فبعد رحيل النبيّ انقطع الوحي  1حرام أبدًا إلى يوم القيامة
الذي هو جعلٌ للشرائع والتكاليف وتنزيلٌ لها؛ ولكن، 
أليس لهذه التكاليف التي كان النبيّ يجعلها ويبيّنها وينزّلها 

ليس من ذلك العالم إلى هذا العالم ويجعلها بين أيدينا.. أ
لهذه الأحكام والتكاليف حضور عينيّ في عالمها؟ لا 
شكّ أنّ لها حضورًا عينيًّا في عالمها، والذي يعبّر عنه 

باللوح المحفوظ لا لوح المحو والإثبات! فكافّة هذه 

الأحكام والتكاليف لها حضور عينيّ في ذلك اللوح 
المحفوظ. كما أنّ تمام أحداث العالم ثابتة فيه علَ نحو 

 2.﴾وكّل شيء أحصيناه في إمام مبين﴿ضور العينيّ: الْ

                            
 .۷5، ص ۱أصول الكافي، ج   1
 .2۱سورة يس، الآية    2

https://madrasatalwahy.org/


  34 
 

ومعنى ذلك أنّا جمعنا حقائق وذوات جميع الأشياء في نفس 

الإمام المبين، لا صورها فقط؛ كما نحفظ نحن صور 

عر التي عندنا، وصور الْوادث التي في نفوسنا  أبيات الشِّ
وفي أذهاننا، وصور القضايا التي لدينا، لا بل تعني آية 

أنّ الصور الْقيقيّة والخارجيّة العينيّة للأشياء  ﴾كّل شيءو﴿

قد جمعت وأحصيت في نفس الإمام عليه السلام، 
وإحصاؤها يعني الإحصاء العينيّ، أي أنّ نفس الإمام هي 
التي تبقي وتعطي الاستمرار لهذه الأشياء والْوادث 

ن الخارجيّة. تمامًا كما أنّ وجود الأشياء يرتبط في هذا الزما
بوجود بقيّة الله أرواحنا فداه، فإنّ الوجود العينيّ 
للأحكام متحقّق في وجود بقيّة الله أرواحنا فداه علَ نحو 

الْضور العينيّ لا العلميّ؛ ولذلك إذا سأل أحد إمام 

الزمان عليه السلام سؤالًا فإنّ الإمام يجيبه علَ أساس 
في حكمه  الْضور العينيّ الذي عنده، لا أنّه يفكّر وينظر

ثمّ ينتهي إلى أنّ النبيّ قال في هذا الأمر كذا وكذا، لا بل 
هو يرى ذلك في نفسه، الوحي انقطع، ولكن هناك حضور 

عينيّ للأحكام في نفس الإمام، وعليه فنحن لا نحتاج بعد 

https://madrasatalwahy.org/


  35 
 

ذلك إلى الوحي، لماذا؟ لأنّ الإمام موجود، الإمام 

ي كان ينزل بحضوره العينيّ موجود، فكما أنّ الوحي الذ

علَ رسول الله كان يكشف له الوجود العينيّ، ويجعل 
رسول الله في تلك المرتبة من الوجود العينيّ، وهذا 
المعنى هو معنى الوحي، لا أنّ جبرائيل كان يقول للنبيّ: 

قل هذا، فهذا في مرتبة الظاهر، أما في مرتبة الباطن فإنّ 
ي لتلك نفس رسول الله كانت تصل إلى الْضور العين

المسائل والآيات الإلهيّة والقرآن الكريم، ولا يخفى أنّ 

كافّة الخلائق والموجودات والتكاليف والشرائع هي من 
 تلك الأمور التي كانت تتنزّل بهذا النحو.

 كيفيّة تنزلّ الوحي على قلب رسول الله

وبناء علَ ذلك، فالأعمال التي يقوم بها الملائكة 

مقام أعلَ.. جميع هذه الأعمال من الإلهيون وجبرائيل في 

آثار نفس رسول الله، ففي الوحي عبارة عن إيجاد تلك 
الْقائق الشرعيّة وحقائق التكليف، وهذا قسم من 
التكاليف فضلًا عن المسائل الأخلاقيّة أيضًا. كلامنا 

 بالنسبة إلى نفس الأحكام والتكاليف الشرعيّة. 

https://madrasatalwahy.org/


  36 
 

 يعني: أنّه وإيجاد هذه الْقائق من نفس رسول الله

عندما يقول رسول الله: إذا أردت الطواف ابدأ من الْجر 

الأسود واجعل كتفك الأيسر إلى الكعبة، فإنّ جبرائيل 
يُوجد نفس هذا العمل في نفس النبي، لا أنّه يريه ذلك 
ويقول له: انظر هذه مكة وهذه الكعبة والْجر الأسود، 

ارة عن وعندما تريد الطواف طف هكذا.. لا! فهذا عب
فيلم! بل النبي يرى دفعة واحدة في نفسه أنّ العمل هو 
هذا، يعني ذاك الْضور العيني للتكليف يتجلَّ في نفس 

النبي، وبعد ذلك ينظر إلى أصحابه ويقول: إذا أردتم 
 الطواف فاشرعوا من هنا واختموا هنا وبهذه الشروط.

وعندما يأتي جبرائيل ويقول صلاة الصبح ينبغي أن 

بهذه الكيفيّة، يرى رسول الله دفعة واحدة أنّ تكون 

الصلاة هي هكذا، الصلاة التي يريدها الله تعالى تَضر في 
نفس النبي حضورًا عينيًا لا علميًا؛ يعني أنّ نفس هذه 

الصلاة.. ولذا لدينا في الروايات أنه في يوم القيامة تتجسّم 
الصلاة والأعمال بسبب ذلك؛ يعني أنّ هذه الأعمال 

 تجسّم بصورتها العينيّة للإنسان. لذا... ت

https://madrasatalwahy.org/


  37 
 

لقد تعبت، والظاهر أنني تكلّمت كثيًْا، لقد قلت 

لكم بأني لا أعرف ما الذي سأقوله، لذا انظروا أين صرنا 

 بحديثنا.
يا وَيلْتََنا ما لهِذَا ﴿ففي يوم القيامة يقول الناس: 

 
َ
حْصاها وَ الكِْتابِ لا يغُادِرُ صَغيَرةً وَ لا كَبيَرةً إلِاَّ أ

. يعني أنّهم يجدونه بشكل عيني 1﴾وجََدُوا ما عَمِلوُا حاضِِا
لا علمي؛ يعني أنّ نفس هذا المجلس بذاته يرونه، لكن 
إن كان فيلمًا، فقد يقال بأنّه أجري عليه تعديل ومونتاج؛ 

كما يفعلون اليوم بواسطة الفوتوشوب؛ حيث يضعون 
 جسد إنسان رأس الشخص في جسد آخر، أو يجعل ذيلًا في

وهكذا.. فقد يقال بأنّ هذا الفيلم معدّل وخضع لمونتاج، 

وبالتالي فلا نقبل به؛ لأنّ الصوت تبدّل والرأس تغيّْ. أما 

هناك، فيقال هذا هو نفس المجلس، فهذا أنت بنفسك 
حاضر فيه، فعندئذٍ لا يعود لديه قدرة علَ الإنكار. هذا 

أنت الآن تنظر  ، يعني﴾ووجدوا ما عملوا حاضًِا﴿معنى 
إلّي، فهذا بنفسه سوف تراه في يوم القيامة حاضًرا بعينه، 

                            
 .4٩سورة الكهف، الآية    1

https://madrasatalwahy.org/


  38 
 

ويقال لك تفضّل هذا فعلك! وعندئذٍ ستقول نحن 

بالخدمة يا إلهي! فهناك لا مجال للإنكار.. ووجدوا ما 

 عملوا حاضًرا.. 

 ينبغي على السالك أن يوكل أمر وصوله إلى الله تعالى

ل هنا: إلهي بما أنّ لي مثل لذا الإمام عليه السلام يقو
هذه الوضعيّة، فإن أردت أن تتعامل معي بعدلك فماذا 
سيكون مصيْي في يوم القيامة، إذا أردت أن تعاملني 

 بعدلك.. 

عندما ذهب المرحوم السيد جمال الدين إلى مقام أميْ 
المؤمنين عليه السلام وطلب منه حالة الفناء بأي ثمن 

كان لديه عندما دعا ذاك كان! ما هو الإحساس الذي 
الدعاء، حتى أنزل عليه أميْ المؤمنين ذاك البلاء؟! لقد 

سمعتم قصّته أليس كذلك؟ حيث إنّه عندما خرج من 

الْرم وجد نعله مسروقًا، هذا أولًا، فعاد إلى منزله حافي 
القدمين، ثم سُرق حذاء زوجته؛ حيث كانا معًا، وعندما 

ا بجرح كبيْ عند تشييعه ذهب إلى منزله، وجد ابنه مصابً 

لجنازة ميّت، وصار طريح الفراش، وفي المساء قيل له بأن 

https://madrasatalwahy.org/


  3٩ 
 

سارقًا سرق له بعض حاجاته.. الْمد لله. والْاصل أنّ 

وضعه وصل إلى أن ذهب إلى مسجد الكوفة لينام فيه، 

يعني لم يستطع البقاء في النجف.. وقصّته مفصّلة، حتمًا 
لامة نقل عند ذكره سمعتموها! أذكر أنّ المرحوم الع

لقصّته في ليالي الثلاثاء: بأنّ حالته وصلت إلى حدّ أنّه أخذ 

بيد زوجته وذهبا سويًا إلى الْرم، وقال: يا علَ! لم أعد أريد 
الفناء، فليبقى الفناء لك أنت ولذريتك وللأئمة الإثني 
عشر فقط؛ فقد خربت معيشتنا ودمّرت، فهذا مرض وذاك 

يعد قادرًا علَ الخروج.. إلى حد  عمي وذاك خرس وذاك لم
أنّ صاحب المنزل الذي كان فيه أخرجه منه؛ لأنه لم يدفع 
أجرة المنزل، وغيْها من الأمور.. قال أعد لي حذائي وما 

كان عندي، فإن أحببتَ أن توصلني أوصلني، وإلا فأنت 

أدرى! عندما ذهب إلى الْرم وطلب من الإمام علَ أن يهبه 
فقد كان ذلك في نفسه واقعًا، لا أنّه طلب  الفناء بأي ثمن ـ

ذلك علَ أن يجلس جانبًا فقط ـ أي إحساس كان لديه 
عندئذٍ؟! ولم يورد أميْ المؤمنين هذا البلاء عليه اعتباطًا! 

كان إحساسه بأنّه صار لديه استعداد وقدرة علَ تَمّل 

https://madrasatalwahy.org/


  40 
 

هذه المطالب، لذا قال له أعطني، وأنا أتَمّل تبعاتها، 

 سأتَمّل.. حسناً خذ الليلة واحدة وغدًا أمرًا أعدك بأنّي 

آخر وبعد غد، وهكذا كان البلاء يصبّ عليه تباعًا، ولو لم 
يذهب ويعتذر من الإمام لاستمر عليه ذلك، فالابتلاءات 
جاهزة وملفاتها حاضرة، وهي إلى السقف، تفتح واحدة 

تلو الأخرى. إلى أن وصل به الأمر لأن يذهب إلى الإمام 
ول له لا أريد ذلك! بل افعل ما يحلو لك! ولو كان قد ويق

ذهب إلى الإمام وقال له أعطني الفناء، ولكن ليس لي 

القدرة علَ الامتحان وتَمّل الامتحان، لما كان حلّ به هذا 
البلاء! بل كان الإمام قد أعطاه الفناء دون أن ينزل علَ 

ام بأنّ رأسه هذا البلاء. لكنهّ طلب الأمر بحيث أراه الإم

عليه أن يتأمّل قليلًا ويفكّر بالمسائل وبمقدار تَمّله.. 

؟! وأنا قادر؟! من الذي يعطيك "أنا أتَمّل"لماذا قلت له 
هذا التحمّل والقدرة؟! من الذي يرفع الموانع من 

طريقك؟! لكننّا لم نرفع الموانع من طريقنا، لذا يأتي البلاء 
 يأتي، فهو يعني أنّه تلو البلاء. فحينما نرى أنّ البلاء لا

موجود، لكنّ الموانع ترفعه، لا أنّه غيْ موجود أساسًا! 

https://madrasatalwahy.org/


  41 
 

فأنت الآن عندما تنام براحة، هل تعلم بأنّ ألف مانع قد 

ارتفع من أمامك، حتى تذهب وتنام بهدوء، أو أنّك تظن 

بأنّه لم يكن هناك شيء وأنّ الملائكة لا دخل لهم! كلّا يا 
لكن بما أنّك أوكلت أمرك إلى عزيزي بل الأمر مفتوح! 

الله، وبما أنّك وضعت نفسك في هذا الطريق، وبما أنّك 

قلت إلهي لا اختيار لي، فخذ بيدي! يقول الله حسنًا: بما 
أنّك أوكلت أمرك إلّي، فسوف أساعدك! وهنا أقرّ أمامكم 
بأنّي بنفسي جرّبت هذا الأمر حديثًا؛ حيث حصل لي أمر لم 

! الله يقول: إذا كان الأمر بيدك، فلماذا لم يكن مقدورًا أبدًا
تستطع طوال هذه المدّة القيام به؟ أليس الأمر بيدك؟! ألم 
تسعَ في هذه المدّة! فلماذا لم تستطع؟! لأنّه كان أمامك 

ألف مانع! فأنا لا أستطيع أن أرفع هذه الموانع، لذا فقد 

رفعت عنك الموانع، وهيأت لك الأمور والظروف، 
تفضّل! فما إن تبدأ حتى يحصل لك الأمر! بيد  وقلت لك

من كان النجاح الذي حصل لك؟! كان بيدي أنا! فلو لم 
يحصل ذاك الاستعداد، ولم ترتفع تلك الموانع، لما كنت 

وصلت إلى هذه النتيجة، حتى وإن فعلت هذا الأمر الذي 

https://madrasatalwahy.org/


  42 
 

فعلته! فجميع الأمور بيده هو؛ فإن أراد حصل، وإن لم يرد 

 لم يحصل.

 الإمام يطلب من الله طلب المستعطي لا طلب المستحق

الإمام يعلمنا بهذا الأمر؛ ويقول لا تطلب من الله 

طلب المستحق، بل اطلب منه طلب المستعطي.. هذا 
الذي كنت أريد قوله، فقد انقضى الوقت، نتْكه للغد إن 

 شاء الله وإذا بقينا أحياء.. 

راد هو هذا، الفرق بين أولياء الله وبين سائر الأف

الآخرون يطلبون من الله طلب المستحق، بينما أولياء الله 
يطلبون منه طلب المحقوق، كلاهما يطلب من الله ويقول 

ربي أعطني من نعمك ـ طبعًا النعم مختلفة فيما بينهم وهذا 
الفرق محفوظ أيضًا ـ لكن نقول بأنّ الفرق هو أنّ غيْ 

ين الثواب؟ لقد أمرتنا الأولياء يقولون لله: لقد صلّينا فأ

بصلاة ركعتين وقد صليناهما، بل نهضنا من نومنا في البرد 
القارس، فهل لديك أمر آخر!! هذا طلب المستحق.. 
إلهي لقد صمنا وتعبنا في هذا الصوم، فنريد الأجر عليه! 

https://madrasatalwahy.org/


  43 
 

لقد صمنا وتَمّلنا الجوع والعطش إلى الغروب لمدة ثمانية 

 ري! فماذا تريد بعد؟! عشرة ساعة أو سبعة عشرة لا أد

 ـ يا عزيزي إن كنت عبدًا فينبغي أن لا يعلو صوتك..
ـ كيف ينبغي أن لا يعلو صوتي وقد تَمّلنا كل هذا 

 الجهد!

هذا الطلب طلب المستحق.. هل التفتم؟! والله 
تعالى يقول بما أنّك تطلب كالمستحق فسوف أعطيك في 
ذاك العالم شيئًا ما، ولن أدخلك جهنم، بل سأدخلك 

 الجنةّ، لكن في مراتبها الأولى.
الأولياء يقولون: إذا كان صومنا بدل ثمانية عشر 

لعطش؛ مثل ساعة مائة وثمانين ساعة، ولو متنا من شدّة ا

الإمام الْسين عليه السلام وقُتلنا، نبقى نحن المقصّرين 

أمام الله. الإمام الْسين بقي إلى آخر رمقه يشعر بأنّه 
محقوق لا مستحق! إلهي كلّ شيء منك، التوفيق منك، 

البركة منك والنعمة منك، أشكرك علَ أنّك أوصلتني إلى 
مور، فمن هذه النعمة، أوصلتني إلى أن أتَمّل هذه الأ

الذي أعطاني هذا التحمّل؟! جميع ذلك منك! هو لا يجعل 

https://madrasatalwahy.org/


  44 
 

شيئًا منه، بل جميع المصائب التي تصيبه لا ينسبها إلى 

نفسه، فكل مصيبة تصيبه، يقول: إلهي لقد مننت علَّ 

وتلطّفت بي؛ إذ أخذت مني أخي! كم الفارق كبيْ بين 
طريقتي التفكيْ؟ الآن عندما أخذت مني أخي العباس، 
ووصلت بسبب ذلك إلى هذه الموقعيّة وهذه الْالة، لو لم 

تأخذه مني لما وصلت إلى هذه الْالة. لو بقي أبو الفضل 
في مكانه لما حصل شيء. وعندما أخذ منه علَ الأصغر 
وبهذه الْالة، ليس فقط لم يعتْض عليه، بل يشكره علَ 

هذا الأمر.. أمر عجيب حقًا، فقصة عاشوراء قصّة عجيبة 
ا، يعني أنّ أخذ علَ الأصغر مني أوجب لي حالة ينبغي جدً 

علَّ أن أسجد شكرًا علَ هذه الْالة، لو لم يحصل ذلك لما 

حصلت لي تلك الْالة. لذا كان الناس يتعجّبون من حالة 

الإمام تلك، فجيش عمر بن سعد رأى أنّه كلّما مضى علَ 
شاشة، الإمام وقت كلّما كان وجهه يشتدّ ابتهاجًا ونورًا وب

وكان بهاء الإمام وعظمته تتجلَّ وتتلألأ بشكل أكبر، ما 
القضية التي كانت تجري في نفس الإمام بحيث جعلت 

نوره وتلألؤه يتجلَّ بشدّة؟! الكفار كانوا يرون ذلك، نعم 

https://madrasatalwahy.org/


  45 
 

حتى من كان في جيش عمر بن سعد كانوا يشخّصون هذه 

ي الْالة عند الإمام! فكل مصيبة كانت تَصل له كان يجر

في نفس الإمام شيء، وكل قضيّة كانت تَصل كان الأمر 
كذلك. الإمام كان رفيقًا حْيمًا لْبيب بن مظاهر، ويقول 
المرحوم العلامة: لقد أثّر رحيل حبيب بن مظاهر كثيًْا 

في الإمام.. هذه عبارة المرحوم العلامة، وكان للسيد 
الْداد عناية خاصة بحبيب بن مظاهر من بين أصحاب 

الشهداء عليه السلام، وكان دائمًا بعد الزيارة يذهب سيد 

إلى قبر حبيب لزيارته، ويزور هناك ويدعو، ولديه عبارات 
فيه، وهكذا كان المرحوم العلامة أيضًا. يقول المرحوم 
العلامة عندما استشهد حبيب بن مظاهر تغيّْ الإمام 

كثيًْا، يعني حتى التعلقات الإلهية التي كانت بينهم، مع 

رحيل أحدهم ما الذي كان يحصل؟! كان هذا الأمر 
يوجب لهم التوجّه إلى المبدأ، بحيث ينبغي الانقطاع حتى 

عن الرفيق في الله، هذا الانقطاع عن التوجّه الظاهري 
وفقدان هذا الرفيق والْالة التي تَصل لهم.. فهم بشر 

ولديهم حبّ وتعلّق، فهذه الْالة التي تَصل لهم حالة 

https://madrasatalwahy.org/


  46 
 

ا، وكانت تشتدّ كل ساعة.. فكلّما تقدّم به الزمن عجيبة جدً 

صار ابتهاجه أشد وأقوى، وكلّما كان يفقد شخصًا كانت 

نورانيّته وبهاؤه وعظمته وتلألؤه تشتد أكثر؛ حتى أنّ نفس 
هؤلاء المعاندين كانوا يتعجّبون من ذلك، فكانوا يقولون 

تل ابن لم نرَ طوال عمرنا مثل هذا الأمر! إذ عادة عندما يُق

الإنسان ورفيقه وأخوه يبكي ويلطم رأسه وكذا.. لكن 
هذا الرجل مختلف؛ إذ كلّما كان يمضي عليه وقت كانت 
تزداد استقامته وثباته وتمكّنه وإتقانه وإحكامه، ويحصل 

لديه إشراف علَ العوالم أكثر فأكثر، فهو لديه عوالم خاصّة 
رب "ول: به، أما نحن فلا، فالإمام عليه السلام حين يق

إنما هو لأجل هذا؛ لإبراز وانكشاف  "زدني فيك تَيًْا

مراتب الأسماء والصفات. ما هي المراتب التي طواها 

الإمام عليه السلام في يوم عاشوراء بحيث جعل اشتياقه 
يزداد كلما تقدّم به الوقت، فالإنسان يكون لديه شيء في 

حسناً لا بأس،  البداية ثم شيئًا فشيئًا.. أحيانًا يقول الإنسان
لقد رحل رفيقنا، فلماذا نبقى في هذه الدنيا، لكنّ هذا 

الرحيل ليس رحيلًا، هذا عبارة عن قطع علاقة ليس إلا، 

https://madrasatalwahy.org/


  47 
 

قد يحصل للإنسان ذلك أحيانًا؛ كأن يفقد الإنسان رفيقًا 

عزيزًا عليه، فيقول لقد ذهب فلنذهب بعده فما العمل! 

 وواقعًا يقول ذلك لا يمازح.
ام فليس كذلك، بل يريد أن يذهب عالمًا أما الإم

مدركًا، لا أن يذهب يائسًا وفاقدًا، فهذا لا فائدة فيه، بل 

يريد أن يذهب بحالة من العلم والإدراك والبهجة 
والابتهاج. فما هي المسائل التي كانت تدور في نفس سيد 
الشهداء عليه السلام؟ تلك الأمور يعلمها الإمام نفسه، 

 بر لنا عنها. أما نحن فلا خ
إن شاء الله يوفقنا الله تعالى فيعطينا ذرّة مما أعطى 
خاصّة أوليائه، فالذرة تكفينا نحن، إذ أين نحن من 

هؤلاء! نحن لا نريد هذا الأمر من الأول، بل نقول إلهي 

يكفي أن تمنحنا قطرة من البحر الذي خصصتهم به علَ 
بحر، فعندما الأقل لنعلم ما الخبر، فالقطرة هي من ذاك ال

يتذوّق الإنسان قطرة من البحر يعرف هل ماؤه مالح أو 
حلو، ما هو طعمه، وكيف هو. نحن يكفينا أن نُعطى قطرة 

واحدة فقط، غاية الأمر أنّنا نطلب من الله تعالى أن يأخذ 

https://madrasatalwahy.org/


  48 
 

بأيدينا ويجعلنا في ظلّ الولاية وأن يمنحنا ما طلبوه منا هم 

 وأن يرزقنا ما دعونا إليه.

  

 لهم صل على محمد وآل محمدال

https://madrasatalwahy.org/

	تجسّم الأعمال وحضورها يوم القيامة
	تحقّق جميع الأمور ووجودها في عالم الملكوت وإحاطة الإمام بها
	علمنا بالأمور هو علم بالصور العلميّة لا بالحقائق الواقعيّة
	كيفيّة تنزّل الوحي على قلب رسول الله
	ينبغي على السالك أن يوكل أمر وصوله إلى الله تعالى
	الإمام يطلب من الله طلب المستعطي لا طلب المستحق

