
 
 

 

  

 هو العليم

  

 لقاء الله تعالى يحصل نقدًا لا نسيئة

  

 المحاضرة الخامسة -هـ ق  ۱٤٣٥سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

 محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيدّ محمدّ محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ باللـه من الشيطان الرجيم

 بسم اللـه الرحمن الرحيم

 الحمد لله ربّ العالمين

 والصلاة والسلام على سيدّنا ونبينّا أبي القاسم محمد

 وعلى آله الطيبين الطاهرين

 واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  

زٌ  وَأَنَا يَا سَيِّدِي» عَائِذٌ بفَِضْلِكَ هَارِبٌ مِنْكَ إلَِيْكَ متنجِّ
فْحِ  نْ أَحْسَنَ بك ظنًّامَا وَعَدْتَ مِنَ الصَّ  « عَمَّ

أي: يا مولاي، لقد عذت ـ وأعوذ ـ بفضلك 

وكرمك، وأهرب منك نحوك، وأنا بالنسبة لما وعدت به 
من العفو والإغماض عن الأشخاص ـ الذين أحسنوا 

الظنّ بك ـ متنجّز ومطمئنّ ومتمسّك ومصدّق؛ فهذه 
 العبارات هي بمعنى واحد.

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

 تركيز الإمام السجّاد عليه السلام على صفة الفضل

حسناً، تحدّثنا في الليلة السابقة عن المراد من هذه 
؛ فلماذا لم يقل: أعوذ "وأنا يا سيّدي عائذ بفضلك"الفقرة: 

بعدلك؟ أليس الله عادلا؟ً! ولماذا علينا أن نلجأ إلى الله 

 بهذه الصفة؟ وأن نستمسك بفضل الله في أمورنا، ولا

نذهب إلى عدل الله؟ لأنّنا نعلم بأنّ الله تعالى عادل، 
ويضع كلّ شيء في موضعه؛ فإن أحْسَنَ شخصٌ، أثابه، 

 وإن أساءَ، عاقبه! هذا هو معنى العدل.
حسناً، إذا كان مقرّرًا أن يكون الأمر كذلك، فلنلجأ 

إلى عدل الله، ولننظر إلى جانب العدالة في الله تعالى! لأنَّ 

لى لديه صفات مختلفة؛ فهو عادل، وهو قاهر، الله تعا
وقهّار، وذو كبرياء ولديه أيضًا رأفة وعطف، ورحمة 

سْماءُ الُْْسْنى﴿ورحيميّة.. لديه صفات مختلفة! 
َ
َ الأ  وَلَِلّه

؛ أي: اسألوا الله تعالى بهذه الأسماء وادعوه 1﴾فاَدْعُوهُ بهَا

؛ ولا بها، فكلّ اسم يترشّح منه عمل خاصّ وأثر معيّ 
يخفى أنّ لأرباب الذكر والورد هنا اهتمام خاصّ بأسماء 

                            
 .۱۸۰(، مقطع من الآية ۷سورة الأعراف )   1

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

الله، حيث نجدهم يستفيدون من الآثار المختلفة لأسماء 

الله بحسب اختلاف الحالات والمسائل؛ فلكلّ اسم من 

هذه الأسماء خاصّية معيّنة، وله جهة معيّنة وأثر خاصّ، 
وردٍ ما  وحتّى أنّ إضافة حرف واحد ـ كالواو ـ في ذكرٍ أو

سوف يُؤدّي إلى تغيير الأثر المترتّب على ذلك الذكر؛ أي 

أنّه إلى هذه الدرجة يفرُق الأمر؛ وسنُشير إن شاء الله تعالى 
ببعض التفصيل إلى الشروط المرتبطة بهذه المسألة عندما 

إذا  1نصل إلى الحديث عن مسألة الذكر في جلسات عنوان

ي هناك ـ ضمن حدود صار لدينا مجال ووفّقنا لذلك، ونبّ 
الاستعداد وما تسمح به الظروف ـ خصائص الأسماء 

والآثار المترتّبة على هذه الأذكار والأوراد، وأنّه لا يمكن 

للإنسان أن يشتغل بنفسه بأيّ ذكرٍ وورد، ويعمل به من 
تلقاء نفسه؛ وسوف يأتي الحديث عن هذه الأمور في محلّها 

 إن شاء الله تعالى.

عدل والفضل، نجد أنّ الإمام السجّاد عليه فمن بي ال
السلام يُركّز على مسألة الفضل؛ أي: يا سيّدي ومولاي، 

                            
 لمراد منها جلسات شرح حديث عنوان البصري الشريف. المترجم   1

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

أنا أريد التعامل معك من خلال فضلك لا عدلك؛ فإنّك 

وإن كنتَ عادلاً وتُثيب المحسني على إحسانهم، لكن لا 

علاقة لي بعدلك؛ فصحيح أنّك عادل، لكنّ هذه العدالة 
! وهذا نظير أن نقول بأنّك قهّار؛ فهل مختصّة بك أنت

لأنّك قهّار، علينا أن نخاطبك بهذه الصفة؟ لا، فقهّاريتك 

محفوظة في محلّها، غير أنّه لا علاقة لنا نحن بها، فلا نسعى 
نحوها ولا نقترب منها، وهي مختصّة بمجموعة أخرى من 
الأشخاص، وبمخلوقات أخرى وموجودات مغايرة.. 

ناك من تتعامل معهم بهذه الأسماء، وأنت والحاصل، أنّه ه
أعلم بذلك مناّ! إذ لدينا العديد من أمثال ابن زياد ويزيد 

والشمر في كلِّ زمان، فاستعمل قهّاريتك واستخدمها في 

أمثال هؤلاء، وأمّا نحن، فلا نريد أن نقترب من هذه 
الأمور! وكذلك الأمر بالنسبة لغضبك وطردك وإبعادك 

غير ذلك؛ فهذه صفات لا نحبّ أن وعدم التفاتك و

ز لنا مخاطبتك بها! ويبقى أنّه هناك  تُعاملنا بها، ولم يُُوَّ
 أشخاص في هذه الدنيا تنفعهم مثل هذه الصفات.

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

الفارق بين الأولياء وغيرهم في النظر إلى الدنيا وكيفيةّ تعلقّ 

 التكاليف بالإنسان 

كوا رحم الله المرحوم العلّامة، فقد كان يقول: اتر

الدنيا لأهلها! لا تذهبوا وراء الدنيا، وماذا فعل هذا، وماذا 
فعل ذاك! ففي النهاية، يوجد في الدنيا أشخاصٌ يوقفون 

أسماعهم على ما يُري هنا وما يُري هناك، وهذا ارتفع 

وذاك هبط، وهذا وصل إلى هذه المسؤوليّة وذاك عُزل 
عن تلك المسؤوليّة! فهناك أشخاص يهتمّون بهذه 
الأخبار ويستفيدون منها، فيكون الاستماع إلى الراديو 

والتلفزيون مفيد لأمثال هؤلاء! وأمّا أنتم، فلا تشغلوا 
فكركم كثيًرا بهذه الأمور؛ لأنّ لها أهلًا، وهم ليسوا 
بالقليلي! بل هناك إلى ما شاء الله.. فالله خلق خلقًا لمثل 

 هذه الأمور:
* گروهى اين مشترى نيست **متاع كفر ودين بی

 گروهى آن پسندند

]هناك زبائن لكلّ من متاع الكفر والدين، فبعضهم 
 أَنسَِ بهذا وبعضهم بذاك[

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

فلا تتصوّروا أنّكم لو مشيتم في هذا الطريق، فإنّ 

الناس سيبقون بلا أثر ولا عمل ويكون خلقُهم من دون 

نتيجة، لا، بل هناك الكثير الذين يقومون بهذه الأمور إمّا 
ةً عنكم أو وكالة أو ولاية ـ بأيِّ شكل من الأشكال نياب

التي تتصوّرونها ـ، فكان المرحوم العلّامة يقول: اذهب 

وراء الأمر الذي لا يسعى الآخرون خلفه! فهنا يوجد 
العديد من الأشخاص الذين يُدون في أنفسهم الكفاية 

 للقيام بمثل هذه المسائل والأمور.

ت *** گروهى اين مشترى نيسمتاع كفر ودين بی
 1گروهى آن پسندند

فمن المؤسف أن يقضي الإنسان هذه الأيّام 

المعدودة من الدنيا وهذه الأنفاس ـ التي تأتي وتذهب ـ 
بذهن مشوّش، ويصرفها في التخيّلات والتصوّرات 

 المرتبطة بالأمور اليوميّة!

ذهبت يومًا إلى منزل أحد الأقارب، وكان قد دعانا في 
د مضى وقت على الظهر، وكان هناك شخص الظهيرة، وق

                            
 *** تمتّ ترجمته سابقًا. المترجم  1

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

لم يصلّ بعد، ويريد أن يصلّّ، ولكنهّ يخشى أن تفوته أخبار 

الساعة الثانية إن هو شرع بالصلاة، حيث كانت تشتمل 

على أخبار الرياضة وغيرها؛ ولهذا كان عليه أن يرى أوّلاً 
ما الذي جرى، ويستمع للأخبار حتّى يُمكنه أن يصلّّ 

هكذا بقي حاملًا تربة الصلاة في يده، بحضور قلب! و

ونحن ننظر إليه؛ لا هو يضع التربة على الأرض ويصلّّ، 
ولا هو يضعها في مكانها...! اجلس يا عزيزي! فإن كان 
خبر رياضي أهمّ عندك من الارتباط بالله، فهل أنت مجبر 

حتّى تحمل التربة هكذا، وتنظر إلى الأخبار متى تبدأ، ومن 
كرة إلى ذلك المرمى؟!! عجبًا من هذه الذي يرمي ال

 الدنيا، وعجبًا من هؤلاء الأشخاص البطّالي! 

نحن الآن نضحك من هذا الكلام، لكن ـ بحقّ ـ هل 
هذه المطالب صحيحة، أم لا؟ هل هي موجودة، أم لا؟ 
أي فيما يخصّ العلاقة بالله والتوجّه إليه؛ فحينما يُقال لنا 

 يس عبثًا!ثمّة هناك أمور، فإنّ ذلك ل
عندما كان يحي وقت الصلاة، وكان يأتي رسول الله 
صلّى الله عليه وآله، كان الناس يرون تغيّراً في وجهه وهو 

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

يترقّب حلول وقت الصلاة: بقيت ربع ساعة على حلول 

وقت الظهر، بقيت عشرون دقيقة على ذلك! وكان يُديم 

النظر إلى الشمس، ليرى هل وصلت إلى الزوال، ومتى 
لّ وقت فتح أبواب الورود إلى حريم الله! ومتى يُفتح يح

الطريق أمام توجّه الناس نحو الله! فهذا الذي يعنيه 

ذلك.. يعني: أيّها الناس، اصبروا، فبعد ربع ساعة، سوف 
تُشّرع الأبواب ويُفتح الطريق، وبعد ربع ساعة سيحلّ 

 وقت تلك الدعوة! 

والأولياء  لقد كان هؤلاء العظماء وهؤلاء العرفاء
ينظرون إلى هذه المسائل بهذا الشكل؛ فكانوا ينتظرون 

فتح الباب، وكانوا ينتظرون إرسال الدعوة الإلهيّة، عند 

الظهر وعند المغرب وعند الصبح وعند العصر وعند 
العشاء، فكانوا ينتظرون وصول الدعوة الإلهيّة.. فحتّى 

ينتظرون  الآن لا توجد دعوة، فقبل الظهر لا دعوة، فكانوا

وصول الدعوة إليهم، ووصول إذن الدخول من قِبل الله 
تعالى إليهم.. لقد كان هؤلاء ينظرون إلى الصلاة بهذا 
النحو، لكن ماذا عناّ نحن؟ إنّ حالنا يُشبه حال الموظّف 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

الذي يذهب إلى عمله، فيضع بطاقته في جهاز تسجيل 

دخل إلى الدخول، ليضع له ذلك الجهاز ختمًا يدلّ على أنّه 

العمل ]في أوّل الوقت[؛ فنحن نتعامل مع إلهنا مثل 
تسجيل دخول الموظف: انظر لقد صلّينا! فلتنتبه 
ملائكتك، ولينتبه نكير ومنكر إلى أنّنا صلّينا، وصلّينا 

 بمقدار عدم دخول وقت القضاء!!
حسناً، كم يفرُق الأمر؟ إذا تأمّلتم في نفس هذه 
المسألة، ألا ترون بأنّها تُؤدّي إلى تغيّر فكر الإنسان وذهنه 

وأسس تفكيره ونظرته إلى كيفيّة تعلّق التكاليف بالناس؟ 
وذلك بأن ينظر الإنسان إلى الصلاة بهذا الشكل، أو بأن 

الظهر ينظر إليها بشكل آخر فيقول: حسناً لم يدخل وقت 

بعد، ولا زال أمامنا عشر دقائق، فإن تناولتُ قرصًا منوّمًا، 
ونمتُ أربع أو خمس ساعات، وفاتتني الصلاة، فلا 
إشكال في ذلك! فالصلاة لم يحن وقتها بعد، ولم يدخل 

الزوال بعد.. انظروا كم هو الفارق بي الأمرين! فالفارق 
تويي، بي هاتي النظرتي، وهذين الحكمي، وهذين الف

وهذين التكليفي، وهذين النوعي من النظرة إلى كيفيّة 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

تعلّق الحكم بالعباد هو كالفارق بي السماء والأرض!!! 

فكم تختلف المسألة بي ذلك وبي أن يبقى رسول الله 

مترقّباً، وحينما يحلّ وقت الظهر، يرتفع صوته: أرحني يا 
تغال بلال! أرحني يا بلال من هذه الدنيا ومن الاش

بأمورها ـ والتي كانت كلّها لله وفي سبيل الله ـ ! فالنبيّ لم 

يقل أرحني يا بلال لأنّه تسلّق جدارًا لأحدهم! ولم يقل 
أرحني يا بلال لأنّه أكل أموال الناس، أو سرق أحدًا أو 
خدعه أو خانه أو احتال عليه؛ فهو لم يفعل شيئًا من ذلك! 

مساء بأمور الناس بل كان مشتغلًا من الصباح إلى ال
وخدمتهم، وببيان الأحكام، والموعظة والتبليغ والدين 

وأمثال ذلك؛ ومع ذلك نجده يقول: أرحني يا بلال! قم 

يا بلال ونجّني مماّ أنا فيه، قم يا بلال وأنقذني من هذا 
الارتباط بالناس، والذي مع أنّه كان في طريق الله وفي 

دّ مانعًا من الارتباط سبيل الدين وتبليغه، إلاّ أنّه يُع

المباشر بالله، ومن محضيّة الارتباط الخاصّ به تعالى 
وتركيز هذا الارتباط؛ ولهذا نراه يقول: أرحني يا بلال، 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

فأنا أريد أن أتّصل الآن، فقد وصلتني الدعوة الآن، وحان 

 وقتها، وجاءت الدعوة من الله!

 هذه هي الصلاة التي كان يصلّيها النبيّ، وهي التي
تحدّثنا عنها مع الإخوة والرفقاء في السنوات السابقة! 
]فلاحظوا الفارق بينها وبي[ أن يأتي الإنسان، وينظر، 

 فيرى بأنّه هناك شيء عليه القيام به، فيقوم به ويذهب!

 مثال على إجراء اللـه تعالى لعدالته

إنّ المراد من عبارة الإمام السجاد هو: إنّني أريد 
خلال فضلك لا من خلال عدلك، وأمّا التعامل معك من 

إذا تقرّر إجراء العدالة، فمورد العدالة هنا: حينما يأتي ذلك 

الشخص، وينتظر سماع الأخبار، ويفتح التلفاز ليعرف كم 
كرة دخلت في ذاك المرمى؛ فهنا يأتي الله تعالى، ويُُري 
ا، أنت لم تجعل لي قيمة الكرة  العدالة، ويقول: حسن جدًّ

عب بها، أنا بدوري سألقي بهذه الصلاة ـ التي التي تل

تصلّيها ـ كالكرة في مرماك.. لاشيء! هذا والحال أنّه حينما 
يصلّ، يُعل إحدى عينيه نحو التلفاز والأخرى نحو تربة 

الصلاة، حتّى لا يفوته شيء، وخشية أن يفوته خبر، وإلاّ 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

فسوف تطبق السماء على الأرض! وسوف تنزل صاعقة 

زال، وسوف تنقلب الأمور في العالم رأسًا على ويحدث زل

عقب لعدم سماعه هذا الخبر! إنّ سبب هذا كلّه هو تعاستنا 
نحن! وكم تردّينا في التعاسة والحيرة حتّى يكون لدينا مثل 
هذه الأحوال! هذا فيما يخصّ هذا المورد، وهناك موارد 

 أخرى شبيهة به، ونحن اقتصرنا هنا على مثال واحد فقط.
يأتي الله تعالى ليُطبّق العدالة هنا، حيث ورد لدينا في ف

الروايات أنّه: إذا أشرك عبدي غيري في صلاته، وجال 

فكره في موارد أخرى ـ فنحن نحفظ سورة الحمد 
والتوحيد عن ظهر قلب، فنقرأها سواء كناّ ملتفتي أم لا! 

فنجد بأنّه بإمكاننا أن نقرأ سورة الحمد من دون خطأ، ولو 

عدم توجّه! لقد قرأناها إلى حدّ أنّنا تعوّدنا عليها  مع
وصارت مرتكزة في أذهاننا ـ، فإنّني أرى بأنّ هذا العبد قد 
صلّى، وأشرك معي غيري في صلاته! حسناً، فإن أراد 

الملائكة أن يرفعوا هذه الصلاة؛ أي يعرجون بروحها إلى 
َ ﴿الله تعالى:  ي  الحَُ إلَََهَْ يصَْعَدُ الكََْمَُ الطه بُ والعَْمَلُ الصه

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

، بمعنى أنّ الكلمة الطيّبة ـ وهي تلك الحالة 1﴾يرَْفَعُه

المعنويّة والنورانيّة التي حصلت للعبد ـ ترتفع إلى الله، 

وترجع إلى مبدئها، وتتّصل بذلك العالم، وتنتقل من عالم 
المادّة الذي هو عالم صدور هذه الكلمة الطيّبة إلى عالم 

هو حقيقة هذه الصلاة وهذه الألفاظ وهذا  التجرّد الذي

الركوع وهذا السجود؛ وعندما يريد أن يصل إلى هناك هذا 
العمل الذي أشرك فيه الإنسان ُغير الله، حيث كان يفكّر 
في كرة القدم، ويفكّر في الهدف، ويفكّر في الذهاب إلى 

منزل عمّته وخالته، ويفكّر في ذاك العمل وبذاك البرنامج، 
نّه عليه الذهاب إلى ذلك المكان والتحدّث إلى فلان وفي أ

لقد ذهب إلى كلّ ! «الله أكبر، الله أكبر»وو... ثمّ يقول: 

مكان، وجال في المنظومة الشمسيّة، وفكّر في كلّ شيء، 
إلاّ في هذا الإله الذي يقف أمامه! ففي هذه الحالة، عندما 

 لملائكته: تريد أن ترتفع هذه الصلاة إلى الأعلى، يقول الله

لقد أشرك بي هذا الشخص غيري.. هنا تأتي عدالة الله! 
وقد ذكرنا بالأمس أنّ أمير المؤمني يقول: اللهمّ عاملني 

                            
 .۱۰(، مقطع من الآية 35سورة فاطر )   1

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

بعفوك ولا تعاملني بعدلك؛ فمن الذي يقول هذا الكلام؟ 

 إنّه أمير المؤمني الذي يقول ذلك!

 1يقول الله تعالى لملائكته: أنا نعِم الشريك لشريكي،
د جعل لي شريكًا في هذه الصلاة، وفكّر في كلّ شيء إلاّ فق

فقط! فأنا بدوري أمنح  «الله أكبر»فّي أنا، وخصّني بقوله: 

سهمي من الصلاة إلى أولئك الشركاء؛ بما فيهم العمّة 
والخالة والصديق والكرة والهدف والصاعقة التي ضربت 

                            
[ وفيه عن أبي حاتم، عن سعيد بن جبير في الآية قال النبيّ صلّى الله عليه ]وآله   1

كَ مَعِي في عَمَلهِِ أحَدًا مِنْ وسلّم:  يكٍ؛ فَمَنْ أشْرَ كُمْ يَقُولُ: أنَا خَيْرُ شَرِ أنّ رَبَّ
هُ لَهُ، ولَمْ أقْبَلْ إلاَّ مَا كَانَ لي خَالصًِا ثُمَّ قَرَأ النَّبيِّ صلّى الُله  .خَلْقِي تَرَكْتُ العَمَلَ كُلَّ

فَمَن كََنَ يرَجُْوا لقََآءَ رَب هََ فَليَْعْمَلْ عَمَلاً صَالًَْا ولََ يشُْْكَْ ﴿[ وسَلَّمَ: عَلَيْهِ ]وَآلهِِ 
 ﴾.بعََبَادَةَ رَب هََ أحَدًا

قال عن علّ بن سالم، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: « تفسير العيّاشّي »وفي 
كَ بِي في عَمَلهِِ لَمْ أقْبَلْهُ، إلاَّ مَا كَانَ لي  يكٍ؛ مَنْ أشْرَ الله تبارك وتعالى: أنَا خَيْرُ شَرِ

 خَالصًِا!
أنّ الَله يَقُولُ: أنَا خَيْرُ قال العيّاشي: وفي رواية أخرى عنه عليه السلام قال: 

ي فَهُوَ لمَِنْ عَمِلَ لَ  يكٍ؛ مَنْ عَمِلَ لي ولغَِيْرِ  هُ دُونِي.شَرِ
أخرج أحمد وابن أبي الدنيا وابن مردويه والحاكم وصحّحه، « الدرّ المنثور»وفي 

[ والبيهقيّ عن شدّاد بن أوس قال: سمعت رسول الله صلّى الله عليه ]وآله
كَ، ومَنْ وسلّم يقول:  كَ، ومَنْ صَامَ يُرَائِي فَقَدْ أشْرَ مَنْ صلّى يُرَائِي فَقَدْ أشْرَ

قَ يُ  كَ؛ تَصَدَّ )الآية(؛ راجع:  ﴾فَمَن كََنَ يرَجُْوا لقََآءَ رَب هََ ﴿ثُمَّ قَرَأ: رَائِي فَقَدْ أشْرَ
 (. المترجم243، ص ۱)معرفة الله، ج 

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

 المكان الكذائي ورئيس وزراء تايلند ورئيس جمهوريّة

الكمبودج؛ فهؤلاء ـ مهما كانوا ـ يُعدّون بمثابة شركاء! 

لقد فكّر في كلّ هذه الأمور، وفي أنّ رئيس وزراء كذا فعل 
الخطأ الفلاني، ورئيس جمهوريّة المكان الكذائي ارتكب 
المخالفة الفلانيّة، والوزير الفلاني فعل هذا الفعل، 

اذهبوا ووكيل فلان فعل كذا.. أنا أمنح سهمي لهؤلاء، ف
واضربوا بهذه الصلاة على رأسه، وقولوا له: مبارك عليك 

 هذه الصلاة.. هذه هي العدالة!

يقول أحدهم ـ وكان شخصًا لطيفًا ـ: عندما أصلّّ، 
أنتقل مباشرة عن المكان الذي أصلّّ فيه؛ لأنّني أخاف أن 

يرمي الملائكة بالصلاة على رأسي، فأترك المكان حتى لا 

بل أبتعد مترين أو ثلاثة...! يقول الله تسقط على رأسي، 
تعالى: أنا أعطي سهمي له؛ هذه هي العدالة، وعدالة الله 
هي هذه: إن ارتكبتَ مخالفة، فالعدالة تكون بحسب ما 

تقتضيه تلك المخالفة، وإن فعلت شيئًا حسناً يكون 
مقابله كذلك؛ هذا فيما يخصّ هذه المسألة، ويبقى أنّه هناك 

وهو عبارة عن فضل الله، إذ لله تعالى صفة طرف آخر لها؛ 

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

الفضل، وهي تعني الكرم والعفو والزيادة التي تكون 

فوق ذلك الحقّ وتلك القابليّة؛ فالله تعالى يتّصف بهذه 

الصفة، والعباد الذين عرفوه سبحانه يلتجؤون منذ البداية 
إلى هذه الصفة، فيقولون: إلهي، لا شغل لنا بعدالتك، وإن 

د أن تُجري عدالتك على أحد الأشخاص، فافعل كنت تري

ذلك، لكن لا تتعامل معنا نحن بعدالتك، فلا علاقة لنا 
ا، ونحن لا ننفي  نحن بها! إن كنت عادلاً، فهذا جيّد جدًّ
ذلك، لكن أليس لديك فضل؟ ألم تصف نفسك بالفضل؟ 

والفضل يعني الزيادة على العدالة؛ وهي مرتبة الكرم، فكم 
يتّصف الإنسان بصفة الفضل، لا بصفة هو جميل أن 

العدل، أفليس ينبغي على الإنسان أن يتّصف بالصفات 

 الإلهية؟!
ينبغي على الإنسان أن يتسمّى بأسماء الله، حتّى يُمكنه 
وضعَ نفسه في مجرى فيض هذه الصفات والأسماء؛ فمن 

الممكن أن يكون لدينا شخص عادل في هذه الدنيا، 
ذي يقابل الحقّ بالحقّ، ويُزي والشخص العادل هو ال

الظلم بمقداره دون زيادة ولا نقصان، فهذه هي صفة 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

العدل؛ وحينما يقال بأنّ المؤمن يُب أن يكون عادلاً، 

يعني هذا، كما أنّ المعصية تعني العمل المخالف للعدل، 

والظلم يعني العمل المخالف للعدل، والكذب يعني 
ل شيء مخالف للعدل.. التكلّم بخلاف العدل، والخيانة فع

 فهذه الأمور كلّها خلاف للعدل والعدالة.

وفي هذا الإطار، لدينا مجموعة من المسائل المرتبطة 
بالتقليد وجواز تقليد المجتهد، وأنّ المقلَّد يُب أن يكون 
عادلاً ومتّصفًا بالأوصاف الحميدة، والتي وقع فيها 

لتي خلاف، حيث ذكر بعضهم بأنّ المراد من الصفات ا
تعرّضت لها الروايات هي صفة العدالة فقط، بينما ذكر 

البعض الآخر أنّ المراد بها صفة فوق صفة العدال؛ وقد 

وردت هذه المطالب في رسالة الاجتهاد والتقليد 
للمرحوم الوالد رضوان الله عليه التي طُبعت ونُشرت 
مؤخّرًا، حيث ذُكرت هذه المطالب هناك، وذكرت هناك 

 ل حول ذلك.بعض المسائ

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

 الفضل في كلّ شيء هو التعامل فيه بالزيادة 

صفة الفضل هي أن يتعامل الإنسان بالزيادة؛ فمن 
باب المثال، حينما تأتي بعامل إلى المنزل ويشتغل عندك، 
ينبغي أن تتّفق معه على الأجرة التي سيأخذها، وعندما 

ينتهي وتريد أن تعطيه أجرته، تقول له: هذا حقّك، ثمّ 

ده شيئًا على ذلك؛ فإن كنت قد أعطيته ما اتّفقت معه تزي
عليه، فهذا عدل؛ لأنّك من أوّل الأمر اتّفقت معه على مبلغ 

معيّ، وعند انتهائه، أعطيته نفس هذا المبلغ، لكن عندما 
تعطيه شيئًا إضافيًّا، فسوف يفرح به؛ ولدينا في الروايات: 

لمال إليه، إذا اقترضت مالاً من شخص، وأردت أن تعيد ا

أضف إليه شيئًا، لكن لا من باب الربا ـ لأنّه إذا كانت 
المسألة إلزاميّة، فهي ربا وحرام ـ، بل من تلقاء نفسك؛ 
فإذا فرضنا أنّك اقترضت منه مائة ألف تومان، فعندما 

تريد أن توفيه المال بعد شهر، من المستحبّ أن تعطيه 

ليّة بواسطة إضافة، نعم، هناك مسألة هبوط القيمة الما
التضخّم؛ وهي مسألة أخرى، حيث يُب على الإنسان أن 

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

يلاحظ عند أداء الدين القيمةَ الماليّة لذاك الدين، لا نفس 

 مقدار الدين الذي اقترضه أوّلا؛ً فهذا كلّه محفوظ في محلّه! 

وعليه، فإن استقرض الإنسان ـ من باب المثال ـ مائة 
ألف تومان، من المستحبّ أن يعطي مائة وعشرة آلاف 
حينما يريد أن يوفّي المال؛ فيزيد عليه عشرة آلاف أو 

عشرين ألفًا؛ نعم، من المستحبّ أيضًا للمُقرِض أن لا 
 يأخذ ]هذه الزيادة[، لكن يُستحبّ للمستقرض إعطاؤها.

يادة تتعلّق بكلّ شيء؛ فإن أسدى أحدُهم وهذه الز

للإنسان عملًا معيّناً، فليزده على أجرته، وإذا أحسن إليه 
شخص ما، وأحبّ أن يبادله الإحسان، فليعطه زيادة على 

ذلك، وإن منحه شخص ما هديّة، فليضف عليها مقدارًا 

معيّناً حينما يريد أن يُبادله الهديّة؛ فهذه الإضافة هي 
لفضل من صفات الله؛ وهو بمعنى الإضافة الفضل، وا

والزيادة. فإن تعامل الإنسان في هذا العالم بهذا الشكل، 

فسوف يتعامل الله معه في ذاك العالم بنفس هذا التعامل؛ 
ولهذا، فلنحاول دائمًا أن يكون تعاملنا على أساس الفضل؛ 
فإن قال أحدهم للإنسان شيئًا ما ـ كلامًا قاسيًا مثلًا ـ 

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

ن مخطئًا في قوله، فإن حفظه الإنسان له حتّى يُيبه في وكا

وقته، يكون ـ على أقصى تقدير ـ موافقًا للعدالة، وأمّا ما 

يوافق الفضل، فهو أن يتغاضى عنه؛ فإن قال له شيئًا، 
فليتغاضى عنه، وكأنّه لم يسمع شيئًا؛ هذا هو الفضل! أو أن 

 يتعامل معه بشكل آخر، فهذا فضل! 

أحدهم ويعيّره أمام الآخرين، ويكشف له  أو أن يأتي
عن عيبه أمام الناس )وهذا الفعل خطأ؛ إذ لا يصحّ أن يُبيّ 
الإنسان أخطاء الناس أمام الآخرين، فهذا خطأ(، فينتظر 

أن يخطئ هذا الشخص، أو يبحث له عن عيب، ويضعه في 
ملفّه منتظراً الفرصة لكي يوفّيه إيّاه؛ فهذا الفعل ليس 

بل على الإنسان أن يستخدم الفضل في هذه صحيحًا! 

الحالة ويتغاضى عنه، فذاك قام بهذا الفعل، فعليه أن لا 
 يلتفت إليه! والله تعالى بدوره سيتساهل معه!

إنّ صفة الفضل هذه صفة مهمّة جدّاً، وهي تعني أن 

لا يتعامل الإنسان مع الله على أساس المقايضة؛ كأن 
 ع من الله عملًا آخر.يعمل عملًا معيّناً، فيتوقّ 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

والناس لديهم هذا النوع من التفكير؛ ففكر الناس 

قائم على أساس أنّ العمل الذي يقوم به الإنسان، إنّما يقوم 

به للوصول إلى شيء آخر، وكأنّه لم يحصل شيء معه في هذه 
القضيّة، حيث يقوم بفعل معيّ ويتوقّع بعد ذلك عملًا 

صل على شهادة، لا أنّه آخر؛ كأن يدرس الإنسان لكي يح

يدرس لأجل العلم نفسه! بمعنى أنّ هذا الدرس الذي 
يدرسه إنّما يدرسه للحصول على شهادة؛ فهو الآن لا 
يحصل على أيّ شيء، وبعد شهر لا يحصل على أيّ شيء، 

وفي السنة القادمة لا يحصل على أيّ شيء، بل سيحصل 
ة لأجلها؛ بعد أربع سنوات على الشهادة التي بدأ بالدراس

فالأثر إنّما يحصل بعد أربع سنوات! وأمّا إذا فرضنا أنّ 

الإنسان يريد الدراسة لأجل الدرس والعلم نفسه، ولا 
علاقة له بالشهادة ـ فلا يفرق لديه الأمر، سواءً أعطيت له 
شهادة أم لا ـ، ففي هذه الحالة، سوف يحصل على أثر 

 دراسته ونتيجتها في نفس ذلك الوقت.

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

 الإنسان باللـه تعالى هي علاقة نقد لا نسيئة  علاقة

إنّ علاقة الإنسان بالله تعالى هي علاقة نقد لا نسيئة! 
وهذه مسألة مهمّة، خصوصًا بالنسبة لسلوك الإنسان في 
طريق الله، واطّلاعه على منزلته، وفي أيّة مكانة هو فعلًا؛ 

لب، فعندما أتينا إلى هذه المدرسة وتعرّفنا على هذه المطا

هل كان هدفنا أن لا نحصل على شيء أبدًا من المسائل 
والقضايا التي تحصل معنا الواحدة تلو الأخرى، ثمّ بعد 

عشر سنوات أو عشرين سنة نحصل على أمر معيّ؟ أم أنّنا 
بدأنا نأخذ أجرنا من اليوم الأوّل الذي دخلنا فيه إلى هذه 

ظماء والأولياء المدرسة وبدأنا بالسير فيها واتّباع ممشى الع

الإلهيّي والعرفاء بالله؟ فالساعة الثانية لها أجرها الخاصّ، 
وكذلك الأمر بالنسبة للساعة الثالثة؛ فلكلّ ساعة أجرها 

 الخاصّ بها، وهذه المسألة تحصل بشكل نقد، لا نسيئة.

يعتقد الكثير بأنّ المطالب والقضايا التي تحصل 

ومدرستهم تحصل  بسبب اتّباع الإنسان لطريق العظماء
نسيئة: افعل هذا الفعل، تجد أثره في ذلك العالم! افعل هذا 

الأمر، تحصل على نتيجته بعد عشر سنوات! يعني أنّك لن 

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

تحصل الآن على أيّ شيء، وأنّك الآن بمثابة رجل آلّي 

مؤلّف من بلاستيك ومطّاط وأسلاك معدنيّة وغيرها؛ فلا 

ولا ذوق، وجميع  إدراك لك ولا فكر ولا شعور ولا حسّ 
هذه الأمور التي تقوم بها ـ ويُب عليك القيام بها ـ سترى 
نتيجتها بعد عشر سنوات أو عشرين سنة، وعند ذلك 

يحصل لك فجأةً شعور وذوق وحال، وأمّا الآن، فأنت 
كالخشب والجماد؛ كلّا، هذا غير صحيح! وهذا الفهم 
خاطئ وباطل من الأساس، وهو مانع من الأوّل عن 

 ركة والسير.الح
إنّ الإنسان يحصل على أثر في أوّل خطوة يخطوها 

وأوّل لحظة يقدُم فيها في الطريق إلى الله؛ فلا يوجد شيء 

آخر! فنفس حضوره في ذلك الآن وتلك اللحظة وذلك 
المكان هو الجنةّ التي سيكون فيها، وهو اللقاء الذي 

ل بعد يسعى إليه؛ فلا تتصوّروا بأنّ لقاء الله تعالى يحص

خمس أو عشر سنوات، وذلك بأن تتحوّل فجأةً جميع 
الأمور، وتتغيّر السماء والأرض، بحيث تصير السماء 
مختلفة وتتغيّر النجوم! كلّا يا عزيزي، فلقاء الله تعالى هو 

https://madrasatalwahy.org/


  25 
 

عبارة عن حالة ربطيّة بي العبد وبي ربّه، غير أنّها 

ظة بحسب تشكيكيّة؛ أي أنّ لقاء الله تعالى يحصل في أيّة لح

 المرتبة التي تحقّقت فيها جنبة التعلّق به سبحانه.
فعندما تشارك في مجلس عزاء الإمام الحسي عليه 
السلام، وتدخل في ذلك المجلس وتلك الأجواء، ويشرع 

القارئ بقراءة العزاء، ألا تشعر في نفسك بتغيّر؟ حتمًا 
تشعر! فهذا أمر بديهي ولا يخفى على أحد! ألا يحصل لنا 
تغيير؟! فنرى في أنفسنا ذلك ونقول: عجبًا من هذا الحال 

الذي حصل لي! فما المسألة التي حصلت هنا حتّى حصل 
لنا هذا التغيير في الفكر والفهم؟ ما الذي اختلف؟ هو 

دخولنا إلى حريم الإمام الحسي عليه السلام! فعندما 

ندخل إلى ذاك المجلس، نكون في نفس تلك اللحظة قد 
لى خيمة الإمام الحسي، لكن دخول كلّ شخص دخلنا إ

يكون بمقدار إدراكه وفهمه، ولا نقول بأنّ الجميع سواء 

 في ذلك.
فالجميع يذهب لزيارة الإمام الرضا.. أنا وأنت 
وأشخاص آخرون، لكنّ أحدهم يذهب إلى الإمام الرضا 

https://madrasatalwahy.org/


  26 
 

وينظر أوّلاً إلى القفص، وكم هو مختلف عن القفص 

ته وذهبه عن السابق، وكم فيه من السابق، وكم تزيد فضّ 

النقوش الإضافيّة.. فهذا نوع من الزيارة: زيارةٌ للقفص 
والفضّة والخشب والحديد! لكنّ بعضهم يزور كزيارة 
السيّد الحدّاد رضوان الله عليه الذي كان يبدأ بالطواف 

سبعة أشواط، ويقول: هنا محلّ الطواف الحقيقي! وعندما 
لك الوقت في الثالثة عشر من كان يطوف ـ وكنت في ذ

عمري تقريبًا ـ، كنت أرى أنّه في حال مختلف، فعينه تنظر، 

لكنهّا لا ترى شيئًا، فذهنه وفكره وقلبه في مكان آخر.. 
 هذه أيضًا زيارة من نوع آخر! 

لكن كم هو الفارق بي هاتي الزيارتي؟ إن قلنا بأنّ 

سيكون قليلًا الفارق بينهما كالفارق بي السماء والأرض، 
في حقّ ذلك! وإن قلنا بأنّ الفارق بينهما كالبعد بي 
المشرق والمغرب، سيكون ذلك قليلًا! بل إنّ الفارق 

بينهما خارج عن حدود التصوّر! فذاك يزور الفضّة 
والحجر والخشب، بينما هذا يزور حقيقة الإمام علّّ بن 

بدون موسى الرضا من دون أيّة واسطة، وبدون أيّ مانع، و

https://madrasatalwahy.org/


  27 
 

أيّة وسيلة وأيّ رادع ومانع.. يزور هناك النفس المطهّرة 

للإمام علّّ بن موسى الرضا، ويُعفّر جبينه في تراب تلك 

العتبة؛ فهذه هي الزيارة التي يقول عنها النبيّ صلّى الله 
عليه وآله: من زار بضعتي عارفًا بحقّه، فثوابه أكثر من 

أقول بأنّ ثوابها  بل 1ثواب ألف حجّة وألف عمرة مقبولة،

غير قابل للعدّ أصلًا، غير أنّنا نرى بأنّ النبيّ يرفع من 
الثواب بحسب استعداد الأشخاص وقابليّتهم وميزان 

                            
تُدفن بضعةٌ منيّ بخراسان، من زاره قال النبي صلّى الله عليه وآله وسلّم:    1

عارفًا بحقّه، كانت له حجّة مبرورة؛ فقالت عائشة: حجّة يا رسول الله؟ فقال 
عليه السلام: وحجّتي، فقالت: وحجّتي يا رسول الله؟، فقال: وأربع حجج، 
فقالت: وأربع يا رسول الله؟ فقال: وسبع حجج، فقالت: سبع يا رسول الله؟ 

حجّة، فسكتت، فقال صلّى الله عليه وآله وسلّم: لو كرّرت فقال: وسبعي 
 )عوالي السؤال، لقلت إلى سبعمائة حجّة وسبعمائة عمرة مبرورات متقبّلات

 (.۸2، ص 4اللآلي، ج 
الٍ عَنْ ]الأمالي للصدوق الَقَانِيُّ عَنْ أَحْمَدَ الْهمَْدَانِيِّ عَنْ عَلِِّّ بْنِ الْحَسَنِ بْنِ فَضَّ [ الطَّ

هُ قَالَ: أَ  ضَا عليه السلام أَنَّ إنَِّ بِخُرَاسَانَ لَبُقْعَةً يَأْتِي عَلَيْهَا بيِهِ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الرِّ
مَاءِ وفَوْجٌ يَصْعَدُ إلَِى أَنْ  زَمَانٌ تَصِيُر مُختَْلَفَ الْمَلَائِكَةِ، فَلَا يَزَالُ فَوْجٌ يَنزِْلُ مِنَ السَّ

ورِ؛ فَقِ  ةُ بُقْعَةٍ هَذِهِ؟ قَالَ: هِيَ بأَِرْضِ يُنفَْخَ فِي الصُّ يلَ لَهُ: يَا ابْنَ رَسُولِ اللَّهِ وأَيَّ
طُوسَ، وهُوَ واللهِ رَوْضَةٌ مِنْ رِيَاضِ الْجَنَّةِ؛ مَنْ زَارَنِي فِي تلِْكَ الْبُقْعَةِ، كَانَ كَمَنْ 

رَكَ وتَعَالَى لَهُ بذَِلكَِ زَارَ رَسُولَ اللهِ صلّى الله عليه وآله وسلّم، وكَتَبَ الُله تَبَا
ورَةٍ وأَلْفِ عُمْرَةٍ مَقْبُولَةٍ، وكُنْتُ أَنَا وآبَائِي شُفَعَاءَهُ يَوْمَ  ةٍ مَبْرُ ثَوَابَ أَلْفِ حَجَّ

 (. المترجم3۱، ص 99)بحارالأنوار، ج الْقِيَامَةِ 

https://madrasatalwahy.org/


  28 
 

فهمهم وشعورهم وإدراكهم؛ وإلاّ فإنّ ثوابها غير قابل 

للعدّ من الأساس؛ فإذا زار شخص الإمام الرضا عليه 

ل الإمام الرضا السلام، كم سيعطيه الله من الثواب؟ أفه
عليه السلام له حدّ؟! وهل منزلته معيّنة؟! وهل مقداره 
محدّد؟! إنّ الإمام الرضا عليه السلام مطلق وغير متناه، 

فالزائر يكون قد أدخل نفسه ]بزيارته له[ في فضاء غير 
متناه؛ وعندئذٍ، ما قيمة العدد والألف! بل ولو كان ألف 

ا معنى ذلك من الأساس؛ مليار، فإنّه يبقى محدودًا! بل م

إذ إنّ الإطلاق هو رفع العدد، واللامتناهي لا يسعه 
العدد! فمثل هذه الدرجات مختصّة بنا نحن: واحد واثنان 

وعشرة.. كلّ شخص بحسبه، وبحسب اختلافه عن بقيّة 

 الأشخاص.
حسناً، فإذا دخل الإنسان بقلبه إلى هذه الأجواء، ما 

نطلق اسم الجنّة؟ وعلى الذي يحصل له؟! وعلى أيّ شيء 

ماذا نُطلق اسم النعم الإلهيّة؟ وما الذي نقصده بلقاء الله؟ 
وما هو المراد من القرب والتجرّد؟! إنّ جميع هذه الأمور 
قد تحقّقت هنا، لكن يختلف الأمر بالنسبة لكلّ واحد 

https://madrasatalwahy.org/


  29 
 

بحسب سعته الوجودية؛ نعم، فالإمام الرضا بحر زاخر 

تعداده وقابليّته، لا أكثر، يعطي كلّ من يأتيه بحسب اس

 1وإلاّ فإن أعطاه أكثر، يُصبح ذلك الشخص كن فيكون!
بل يُعطيه بنفس درجة قابليّته؛ فأحدهم يعطيه بمقدار 
فنجان، والآخر بمقدار وعاء، وغيره بمقدار قِدر، وغيره 

بمقدار جرّة.. وأما أولئك الذين شاهدناهم في زيارتهم، 
م[ ويغمسهم في بحره؛ فيأخذهم ]الإمام عليه السلا

فيكون حسابهم مختلفًا عن الآخرين، حيث تخرج المسألة 

 عن ميزان العطاء والكمّية.
ولهذا، لا يمكن لهؤلاء أن يبيّنوا ما يعرفونه عن الإمام 

الرضا عليه السلام؛ فماذا عساهم أن يقولون؟ هل يُمكنهم 

أن يفصحوا عمّا شاهدوه وأحسّوا به عند ذهابهم للزيارة؟ 
وهل يمكنهم التحدّث بذلك؟ لا! بل إنّ هذه الأمور 
خارجة عن حدود الكلام؛ لأنّ الإمام الرضا عليه السلام 

خارج بدوره عن حدود الكلام والبيان؛ كما يقول بنفسه: 
إنّ أوهام عقولكم لا تستطيع الوصول إلى حقيقة 

                            
 أي يتحوّل بشكل مفاجئ. المترجم   1

https://madrasatalwahy.org/


  30 
 

فعقولكم كلّها أوهام، وهذه العقول التي تديرون 1أمرنا!

وتدبّرون بها أموركم المعيشيّة منحصرة في أمور  بها الدنيا

بسيطة ـ كالحمّص واللوبياء والذرة المقليّة والكركم ـ، 
ولا علاقة لها بنا وبولايتنا، وغير مرتبطة بالحقائق 

 والمكاشفات وأمثال ذلك؛ فهي أوهام بأجمعها!

                            
الَقَانِيُّ عَنِ الْقَاسِمِ بْ    1 دٍ الْهاَرُونِيِّ عَنْ عِمْرَانَ بْنِ مُوسَى عَنِ الْحَسَنِ بْنِ الطَّ نِ مُحمََّ

امِ عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُسْلِمٍ عَنْ أَخِيهِ عَبْدِ الْعَزِيزِ بْنِ مُسْلمٍِ قَالَ:  قَّ كُنَّا فِي قَاسِمٍ الرَّ
ضَا عليه السلام بمَِرْوَ، فَاجْتَ  امِ عَلِِّّ بْنِ مُوسَى الرِّ مَعْناَ فِي مَسْجِدِ جَامِعِهَا فِي يَوْمِ أَيَّ

مَامَةِ وذَكَرُوا كَثْرَةَ اخْتلَِافِ النَّاسِ فيِهَا  جُمُعَةٍ فِي بَدْءِ مَقْدَمِناَ فَأَدَارَ النَّاسُ أَمْرَ الْإِ
ضَا عليه السلام، فَأَعْلَمْتُهُ مَا خَاضَ النَّاسُ فيِهِ  ؛ فَدَخَلْتُ عَلَى سَيِّدِي ومَوْلايَ الرِّ

مَ ثُمَّ قَالَ: يَا عَبْدَ الْعَزِيزِ، جَهِلَ الْقَوْمُ وخُدِعُوا عَنْ أَدْيَانِهِمْ؛ إنَِّ الَله تَبَارَكَ  فَتَبَسَّ
ينَ... هَلْ  ْ يَقْبضِْ نَبيَِّهُ صلّى الله عليه وآله وسلّم حَتَّى أَكْمَلَ لَهُ الدِّ وتَعَالَى لَم

مَامَةِ ومَحلََّ  ةِ فَيَجُوزَ فيِهَا اخْتيَِارُهُمْ؟ إنَِّ الِإمَامَةَ أَجَلُّ يَعْرِفُونَ قَدْرَ الْإِ هَا مِنَ الْأمَُّ
قَدْرًا وأَعْظَمُ شَأْنًا وأَعْلَى مَكَانًا وأَمْنعَُ جَانبًِا وأَبْعَدُ غَوْرًا مِنْ أَنْ يَبْلُغَهَا النَّاسُ 

ذِ  مْ أَوْ يَناَلُوهَا بآِرَائِهِمْ... فَمَنْ ذَا الَّ مَامِ ويُمْكِنهُُ اخْتيَِارُهُ بعُِقُولِهِ ي يَبْلُغُ مَعْرِفَةَ الْإِ
تِ  هَيْهَاتَ هَيْهَاتَ ضَلَّتِ الْعُقُولُ وتَاهَتِ الْحُلُومُ وحَارَتِ الْألَْبَابُ وحَسَََ
تِ  تِ الْحُلَمَاءُ وحَصِرَ تِ الْحكَُمَاءُ وتَقَاصَََ َ يرَّ الْعُيُونُ وتَصَاغَرَتِ الْعُظَمَاءُ وتَحَ

عَرَاءُ وعَجَزَتِ الْأدَُبَاءُ وعَيِيَتِ الْبُلَغَاءُ عَنْ الْخطَُ  بَاءُ وجَهِلَتِ الْألَبَِّاءُ وكَلَّتِ الشُّ
 ۱2۱،ص 25)بحارالأنوار، ج  وَصْفِ شَأْنٍ مِنْ شَأْنهِِ أَوْ فَضِيلَةٍ مِنْ فَضَائِلهِِ ...

 (. المترجم۱24ـ 

https://madrasatalwahy.org/


  31 
 

ثواب كلّ شخص على عمله هي الحالة المعنويةّ التي يحصل 

 عليها منه

ه الحالة التي تحصل لنا تعني الجنةّ، وتعني فهذ

الحصول على الثواب نقدًا! وعليه، فإنّ جنةّ كلّ شخص 
هي نفس تلك الحالة التي يحصل عليها؛ فعندما ندخل إلى 

مجلس من مجالس الذكر، فبمجّرد أن نضع أنفسنا في تلك 

الأجواء، نكون قد حصلنا على جنتّنا نقدًا؛ وعليه، فما الذي 
ن يتعامل عليه الإنسان؟! وما هي المعاملة التي يريد أ

يريد أن يمضيها الإنسان وينتظر حصولها؟ بمجرّد أن 

تدخل إلى خيمة سيّد الشهداء يعني أنّك دخلت إلى الجنّة! 
وَإِنه جَهَنهمَ لمَُحيطَةٌ ﴿وفي مقابل ذلك، تقول الآية القرآنية: 

الأجواء التي ؛ يعني أنّ جهنمّ محيطة بتلك 1﴾باَلكْافرَين

يعيشونها الآن.. تلك الأجواء الظلمانيّة والنفسانيّة، 
وأجواء النزاعات والاحتيالات، وأجواء التخطيط 

للإيقاع بهذا وذاك، واتّهام هذا وذاك، وأجواء الخداع 

                            
(، مقطع من 29كبوت )وسورة العن 49(، مقطع من الآية 9سورة التوبة )   1

 .54الآية 

https://madrasatalwahy.org/


  32 
 

؛ فلو لم تكن هناك ﴾وَإِنه جَهَنهمَ لمَُحيطَةٌ ﴿والكذب.. 

وأكل مال جهنمّ، لما كذب ذاك ولما خدع، ولما سرق 

الناس؛ ولو لم يكن في جهنمّ، لما أخذ أموال الناس وفرَّ 
بها!! إذًا هو في جهنمّ، وليس في الجنةّ! فهل في الجنةّ 
أشخاص يسَقون أموال الناس ويفرّون بها؟! وهل إنّ من 

 يكون في الجنةّ يكذب؟ لا يوجد أيّ تناسب بي الأمرين!
جاء يومًا إلى عندما 1وكلّكم يعلم بقصّة زيد بن حارثة

ا ـ، وقال له: لقد وصلت إلى  النبيّ ـ وكان وجهه مصفرًّ

اليقي! فسأله النبيّ: ما علامة يقينك؟ قال: أنا الآن أرى 
الجنةّ، وأرى أهلها.. أنا الآن أرى الأشخاص الذين هم في 

                            
أورد سماحة السيّد القصّة باسم زيد بن حارثة، و لعلّ المراد هو حارثة بن    1

ما يلّ: )أبي، عن ابن سنان، ۱۷4، ص 6۷مالك، فقد ورد في بحار الأنوار، ج 
استقبل رسول عن ابن مسكان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عليه السلام قال: 

 عليه وآله حارثة بن مالك بن النعمان فقال له: كيف أنت ياحارثة؟ الله صلّى الله
ا، فقال له رسول الله  فقال: يارسول الله صلّى الله عليه وآله أصبحت مؤمناً حقًّ
صلّى الله عليه وآله: يا حارثة لكلّ شيء حقيقة، فما حقيقة يقينك؟ قال: يارسول 

مأت هواجري، وكأنّي أنظر إلى الله عزفت نفسي عن الدنيا، وأسهرت ليلّ، وأظ
عرش ربّي وقد وضع للحساب، وكأنّي أنظر إلى أهل الجنةّ يتزاورون، وكأنّي 

( كما وردت القصّة في عدّة روايات أخرى أسمع عواء أهل النار في النار...
 تختلف فيما بينها اختلافاً طفيفاً، وفي بعضها لم يذكر اسم الصحابي . المترجم

https://madrasatalwahy.org/


  33 
 

الجنةّ، لا الذين سيدخلونها لاحقًا! أرى الأشخاص الذين 

ن أرى جهنمّ، وأرى الأشخاص هم الآن في الجنّة! وأنا الآ

ا! علينا أن ننتبه جيدًا إلى مسألة  الذين هم فيها! عجيب جدًّ
كيف يُمكن أن يكون شخص في حالة، بحيث لا يُصغي 
إلى كلّ ما يُقال له! ما السبب في ذلك؟ لأنّه في جهنمّ! فلم 

يعُد يسمع، لأنّه في جهنمّ! يقول لك: لا يا عزيزي، لا 
ل وهذا البرهان، فأنا لا أقبل! لماذا لا أقبل، ولهذا الدلي

يقبل؟ لأنّه في جهنمّ، وقد تلبّدت أجواؤه بالظلمة، 

فصارت الظلمة محيطة به؛ ولهذا، لم يَعُد يُصغي لكلام 
الحقّ! فما عسى الإنسان أن يقول له؟ حسناً، تفضّل في أمان 

وَإِنه جَهَنهمَ لمَُحيطَةٌ ﴿الله! فما عسانا أن نفعل؟! 
. وبعد ذلك بدأ ]زيد بن حارثة[ بإفشاء بعض ﴾كافرَينباَلْ 

الأسرار، فأوقفه النبي، وقال له: إلى هنا كان عملك 
صحيحًا، فلا تفسد علينا الأمور، ودعنا ننجز أعمالنا! قال 

له زيد بن حارثة: هل تريد أن أخبرك من بي هؤلاء الذين 
 يحيطون بك الآن؛ من هم الذين في جهنمّ، ومن الذين في

الجنّة؟ فقال له النبي: اسكت! فهنا مكمن الخطر، وقد 

https://madrasatalwahy.org/


  34 
 

بدأت بتجاوز الخطوط الحمراء! وخلاصة القول، أنّنا 

منحناك بعض الأمور، فلا تفشي الأسرار؛ فالآن وقد 

حصل لك اطّلاع، عليك أن تتصّرف وكأنّك لم تر شيئًا؛ 
ا!  1فلا علاقة لك بالأمر! وهذا عجيب جدًّ

                            
ن أبي محمد الوابشي وإبراهيم بن مهزم، عن إسحاق بن عمار ابن محبوب، ع   1

إنّ رسول الله صلّى الله عليه وآله  قال: سمعت أبا عبدالله عليه السلام يقول:
صلّى بالناس الصبح، فنظر إلى شاب من الأنصار وهو في المسجد يخفق ويهوي 

الله  رأسه، مصفر لونه نحيف جسمه، وغارت عيناه في رأسه، فقال له رسول
صلى الله عليه وآله: كيف أصبحت يافلان؟ فقال: أصبحت يارسول الله صلى 
الله عليه وآله موقنا، فقال: فعجب رسول الله صلى الله عليه وآله من قوله: وقال 
له: إنّ لكلّ شيء حقيقة، فما حقيقة يقينك؟ قال: إنّ يقيني يارسول الله هو 

نفسي عن الدنيا وما فيها، حتّى  أحزنني وأسهر ليلّ وأظمأ هواجري، فعزفت
كأنّي أنظر إلى عرش ربّي وقد نصب للحساب وحشر الخلائق لذلك وأنا فيهم، 
وكأنّي أنظر إلى أهل الجنةّ يتنعّمون فيها ويتعارفون على الأرائك متّكئي، وكأنّي 
أنظر إلى أهل النار فيها معذّبون يصطرخون، وكأنّي أسمع الآن زفير النار 

مسامعي، قال: فقال رسول الله صلّى الله عليه وآله لأصحابه: هذا  يعزفون في
عبد نوّر الله قلبه للإيمان، ثمّ قال: الزم ما أنت عليه، قال: فقال له الشاب: 
يارسول الله ادع لي أن ارزق الشهادة معك فدعا له رسول الله صلّى الله عليه 

لّى الله عليه وآله وآله بذلك، فلم يلبث أن خرج في بعض غزوات النبي ص
 -۱۷4، ص 6۷)بحار الأنوار، ج فاستشهد بعد تسعة نفر وكان هو العاشر 

 (. المترجم۱۷5

https://madrasatalwahy.org/


  35 
 

ن فُتحت أعينهم؛ ألم ولقد حدث نظير ذلك لم

تسمعوا أنّ بعضهم كان يرى الأشخاص في صورهم 

البرزخيّة على شكل حيوانات! فما هي حقيقة هذه الأمور؟ 
إنّها الجنةّ والنار! فهناك من يرى شخصًا بصورة ذئب؛ 
فهل موطن الذئب هو الجنةّ؟! وهناك من يرى شخصًا 

اك من بصورة خنزير؛ أفهل موطن الخنزير هو الجنّة؟ وهن
 يرى شخصًا بصورة كلب.. نعم، يراه بصورة كلب!

رحمة الله على المرحوم المطهّري، فقد جاء يومًا إلى 

منزلنا ـ حيث كان يأتي مرّة كلّ أسبوع للقاء المرحوم 
العلّامة رضوان الله عليه ـ، وكان يتحدّث معه؛ ومن 

الجدير بالذكر أنّني في كثير من الأحيان لم أحضر هذه 

ات، حيث كنت مقيمًا في قم، غير أنّني كنت آتي اللقاء
أحيانًا إلى طهران، فتحصل مثل هذه اللقاءات، لكننّي في 
ا،  هذا اللقاء لم أكن متواجدًا بالغرفة؛ لأنّه كان لقاء خاصًّ

وحينما أحضرت لهم الشاي، سمعت المرحوم المطهّري 
يقول للمرحوم العلّامة: سمعت من المرحوم آية الله 

أحمد الخوانساري ـ الذي كان في طهران يؤمّ الصلاة  السيّد

https://madrasatalwahy.org/


  36 
 

في مسجد الحاجّ فيض الله، وكان رحمة الله عليه من العلماء 

الفقهاء ـ أنّه سمع من المرحوم الشيخ حسن علّ 

النخودكي الأصفهاني ـ وهذه عبارة عن سلسلة سند جميعُ 
أفرادها موثّقون وموجّهون، ويمكنكم أن تنقلوها 

يقول: تشّرفت مرّة بالذهاب إلى العتبات  بدوركم!!! ـ

المقدّسة في النجف، وعندما كنت أخرج ظهرًا من حرم 
أمير المؤمني عليه السلام، كنت أرى بعض كبار العلماء 
بشكل خنزير! ولا يخفى أنّه ذكر هؤلاء العلماء بأسمائهم، 

لكننّي أتحفّظ هنا عن ذكر هذه الأسماء! ولو ذكرتها لكم، 
فما هي حقيقة هذه المسألة؟ وهل يمكننا القول لدُهشتم! 

ـ والحال هذه ـ بأنّ هذا الشخص في الجنةّ؟ فلا وجود 

للخنزير في الجنةّ، ولا يُسمح له بدخولها! وعلاوةً على 
ذلك، فقد كان يرى أشخاصًا آخرين على شكل خنازير 

 وأشكال مختلفة أيضًا.

ارة حسناً، فهذه الحالة التي تحصل للإنسان، هي عب
عن لقاء الله! وفي الجهة المقابلة، هناك لقاء الشيطان 
والأبالسة وجنودهم، وهناك الظلمة والكدورة 

https://madrasatalwahy.org/


  37 
 

والنفسانيّات وبقيّة الأمور والمسائل التي يُبتلى الجميع 

 بها، لكن بمقادير متفاوتة.

بناء عليه، متى ما رأيت بأنّه قد حصلت لك حالة 
، وحصل لك توجّه نحو معنويّة، حالة نورانيّة، حالة خفّة

المبدأ، وتريد أن تبكي، وتسعى للحصول على نشاط 

روحاني، ولم تعُد لديك رغبة بسماع هذا الخبر وذاك، ولم 
تعُد لديك طاقة على سماع كلام الأشخاص حول ارتفاع 
قيمة الأسعار أو انخفاضها، فاعلم أنّه قد حصل لك لقاء 

ود بذلك المستوى؛ الله في ذلك الوقت، غاية الأمر أنّه محد
إذ لدينا مستويات أخرى أعلى من ذلك، وأعلى وأعلى، إلى 

أن نصل إلى محضيّة لقاء الله؛ والتي تُسمّى بمرتبة الفناء، 

 ومرتبة الورود في حرم الذات الإلهيّة؛ وهي مسألة أخرى.
وأمّا إذا شاهدت من نفسك عدم الميل لقراءة القرآن 

أشعار الأولياء كحافظ  والدعاء، وعدم الرغبة في قراءة

ومولانا؛ فلا يوجد لديك توجّه، بل كان قلبك يميل نحو 
سماع الأخبار، وتُحبّ أن يتمّ الحديث عن هذه الأمور، 
ويدقّ ناقوس الخطر في ذهنك أن: ما هذا الذي يحصل؟! 

https://madrasatalwahy.org/


  38 
 

فعليك في هذه الحالة أن تخرج فورًا من ذلك، وتترك هذه 

تبتعد عن مسألة لقاء  المسائل جانبًا، وتعلم بأنّك صَت

الله؛ لأنّك بدأت بالميل نحو الظلم، وبالارتباط بتلك 
الجهة والشوق إليها؛ فقم سريعًا بقطع ذلك، ولا تترك هذا 
الأمر يتمكّن منك، وهذه الكدورة تترسّخ وتتصلّب 

 لديك.. قِ نفسك من كلّ ذلك!
رُوا﴿ يطْانَ تذََكه هُمْ طائفٌَ مَنَ الشه ، علينا أن 1﴾إذَا مَسه

نستحضر دائمًا هذه الآية القرآنية التي تتحدّث عن طائف 

من الشيطان؛ فالطائف يعني الذي يطوف ويحوم.. يُقال 
بأنّ الطائر عندما يأتي، يحوم ويحوم إلى أن يُد غصناً فيحطّ 

عليه؛ هذا الذي يُقال له طواف، فيبقى الطائر يطوف إلى 

كذلك الأمر عندما تأتي أن يُد غصناً أو مأمناً يحطّ فيه؛ 
الشياطي، حيث يظلّون يطوفون حول قلب هذا الإنسان 
المؤمن ويرغبون بالتسلّل إليه، فيشعر سريعًا بذلك، 

روا﴿فيردّهم..  ؛ أي التفتوا إلى الأمر، وتجاوزوه؛ فما إن ﴾تذك 
يُدوا شخصًا يريد أن يستغيب، ويبدأ بالحديث حول 

                            
 .۰۱2(، مقطع من الآية ۷سورة الأعراف )   1

https://madrasatalwahy.org/


  39 
 

حيانًا يكون الإنسان فلان... هل سبق لكم رؤية ذلك؟ فأ

جالسًا، فيبدأ أحدهم بالحديث عن شخص آخر، فيتكلّم، 

ويتكلّم، ويتكلّم، إلى أن يُد الإنسان في نفسه ثقلًا! يا 
عزيزي، لماذا تسمح بحصول ذلك؟ لا تستمع إلى ذلك 

كم قيمة »الكلام، وقم من مكانك، أو غيّر الموضوع: 

تدع المسألة ، ولا «كيلو من الخضر؟! بكم كيلو الخبز؟
تصل إلى هذا الحدّ؛ لأنّه يوجد بعض الأشخاص البطّالي 
الذين يقصرون فكرهم وذكرهم على التحدّث بهذه 

الأمور الفارغة، فيُساهمون بذلك في التشويش على 
الإنسان. أو من باب المثال، أن تكون جالسًا، فيتّصل بك 

شخص هاتفيًّا، ويقول لك: هل سمعت ماذا قال فلان؟ 

ول له: لا، لم أسمع! فيقول لك: حتّى أنت لم تسمع.. فتق
لقد قال كذا وكذا! فإذا ما شعرت بأنّ هذه الأمور قد 
توجب لك الكدورة، قل له: دع عنك هذا الكلام الآن! 

فإذا قال لك: اسمح لي بإكمال الحديث! قل له: إمّا أن تغيّر 
 الكلام، وإمّا سأقفل الخطّ!

https://madrasatalwahy.org/


  40 
 

ا ومنتبهًا على الدوام، وأمّا على الإنسان أن يكون ذكيًّ 

إذا تماديت في الاستماع، وعمدت إلى مداراة المتكلّم، 

وأرخيت سمعك له، فإنّك ستكون قد فقدت شيئًا من 
نفسك، وسوف يُقطع جزء منك! فلا تدعه ينقطع، ولا 
تدع رأس المال الذي منحك الله إيّاه يذهب هدرًا؛ فهذا 

فماذا سيبقى لك؟ بل يأخذ شيئًا منه، وذاك يأخذ شيئًا! 
احفظه! وعليك أن تكون مستقيمًا، وواقفًا على باب قلبك 
لتحرسه؛ يقول المرحوم السيّد الحدّاد رضوان الله عليه: 

على السالك أن يقف على باب قلبه، ولا يدع أيّ غريب أو 
غير محرم يرد إليه؛ فالقلب عرش الرحمن، وبيت الله؛ فلا 

  يدخل إلى بيت الله.ينبغي للإنسان أن يدع غير الله

حسناً، لقد وصل بنا الحديث إلى هذا الموضع، وإن 
شاء الله نوكل تتمّة هذه المطالب إلى الجلسات القادمة 

 بإذنه تعالى.

  

 اللهمّ صلّ على محمد وآل محمد

https://madrasatalwahy.org/

	تركيز الإمام السجّاد عليه السلام على صفة الفضل
	الفارق بين الأولياء وغيرهم في النظر إلى الدنيا وكيفيّة تعلّق التكاليف بالإنسان
	مثال على إجراء اللـه تعالى لعدالته
	الفضل في كلّ شيء هو التعامل فيه بالزيادة
	علاقة الإنسان باللـه تعالى هي علاقة نقد لا نسيئة
	ثواب كلّ شخص على عمله هي الحالة المعنويّة التي يحصل عليها منه

