
 
 

 

  

 هو العليم 

  

 من الذي أودع فينا الأمل العظيم

  

 المحاضرة الثالثة –هـ ق  ۱٤٣٤سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

  محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيدّ محمدّ محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ باللـه من الشيطان الرجيم

 بسم اللـه الرحمن الرحيم

 الحمد لله ربّ العالمين

 والصلاة والسلام على سيدّنا ونبينّا أبي القاسم محمد

 وعلى آله الطيبين الطاهرين

 واللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  
 

بَيَّنا فيما مضى ما هو مراد الإمام السجّاد عليه السلام 

هنا، وأنّه عندما يقول عليه السلام: « الأمل العظيم»من 
وعظيمٌ في نفسي وقلبي؛ فما هو مراد الإمام عندي أملٌ كبيٌر 

من هذه العظمة؟ فكلّ أمرٍ نتصوّره مماّ سوى الله تعالى؛ لو 
جعلناه هو المُعطَى والممنوح من الله، فإنّ هذا الأمر يُعدّ 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

قليلاا و صغيراا بالمقارنة بالهدِيّة الإلهية ـ أعني تلك الهديّة 

 . الأولى والكبرى ـ و هي مقام خلافة الله

 إذا كان المانح هو الله، فلماذا نطلب القليل ونقنع باليسير؟

وذكرنا أنّه لمّا كان المفروض أنّ الله سيمنح ويعطي، 

فلم يكون العطاء قليلاا والمُنحة بسيطة؟! ولماذا يكون 
مطلوبنا أمراا بسيطا أو صغيراا؟! فعندما يكون الإنسان إلى 
جانب بحرٍ لا يُنزف، و آثار جماله وجلاله حاضرة، و كلّ 

ذ منه فإنّ شيءٍ يؤخذ من هذا البحر يرجع إليه، ومهما أُخِ 

هذا البحر لا يَنقُص منه بمقدار كوبٍ واحدٍ.. عندما 
يكون الأمر كذلك، فلماذا نكتفي بطلب كأسٍ واحد أو 

 فنجانٍ صغير؟! إنّ الإعطاء لا ينقص شيئاا من الله.

 الجود و العطاء لا ينقص شيئاً من الله تعالى

افرضوا بحراا واسعاا، فلو جئنا و أخذنا كوباا من الماء 
هذا البحر، فإنّ البحر في الحقيقة سينقص بمقدار هذا  من

الكوب، غاية الأمر أنّ ذلك لا يظهر أثره بشكلٍ واضحٍ، 

ولكنّ هذا البحر في النهاية سينقص حقيقةا بهذا المقدار، 
، فإنّه سوف ينقص  و حتّى لو كان بدل البحر محيطاا عظيماا

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

زلت متراا بهذا المقدار أيضاا! ولكن لو ذهبت إلى البحر ون

تحت سطح الماء، ثمّ أخذت كوباا من الماء هناك ثمّ أرقت 

ذلك الماء في نفس الموضع؛ ففي هذه الحالة، ما هو 
المقدار الذي نقص من البحر؟ لا شيء! لم ينقص شيء! 
وكذلك الأمر لو فرضنا أنّك ملأت الكوب بالماء من تحت 

سطح البحر، فهذا الماء الذي وضعته في الكوب هل 
بّب نقصاا في البحر؟ كلّا. ما هو المقدار الذي نقص من يس

البحر؟ لا شيء! لأنّ الماء لا يزال في البحر، فأنت لم تُُرِج 

 الماء من البحر لينقص حجمه.
تصوّر لو أنّ هناك حوضاا من الماء، ثمّ أتيت بكأسٍ 
وأدخلتها في داخل الحوض، وملأتها بالماء داخل الحوض، 

ض، فكم نقص حتّى الآن من ماء ولم تُرجها من الحو

الحوض؟ لا شيء أبداا.. لم ينقص من الحوض حتّى قطرة 
واحدة من الماء، لأنّ الكأس ما يزال في نفس الحوض، 

ولكن بمجرّد أن تُُرج الكأس من الحوض ويحصل 
انفصال بينهما، حينئذٍ سوف ينقص ماء الحوض بمقدار 

ن ماء الماء المأخوذ، وهكذا لو أخذت كأساا آخر م

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

الحوض فإنّه سوف ينقص، وهكذا لو استمرّيت بفعل 

 ذلك فإنّ ماء الحوض سينفد في نهاية الأمر.

إنّ كلّ نعمة يُعطيها الله تعالى للإنسان، فإنّ منشأ هذه 
النعمة ومبدؤها هو الذات الإلهية، ومآلها ومرجعها إلى 
نفس الذات أيضاا؛ لأنّ الوجود وجودٌ بحت و بسيط، 

بحت والبسيط لا بدّ أن يكون وجوداا إطلاقيّاا والوجود ال
قطعاا ، يعني لا يمكن أن يكون لهذا الوجود حدّاا. هذه 
الحسُينيّة لها حدود، فأحد حدودها الحديقة، وحدّها الآخر 

الجيران، ولها حدٌّ من هذا الطرف وحدٌّ من ذاك الطرف، و 
يّدةٌ، أمّا بالنتيجة نجد أنّ لها حداا وبالتالي فهي محدودةٌ و مق

الوجود الإطلاقي فهو الوجود الذي ليس له حدٌّ ولا 

مقدار، ولا يمكن لمقياسٍ أن يقدّره أو يسعه، فليس له 

مقدار وليس له كمّ ولا نقص، بل هو يمتلك سعةا تشمل 
نفس ذات واجب الوجود التي تمتلك جنبة الصرافة 

والانبساط وتُلو من كلّ حدّ وقيد، كما تشمل آثار هذه 
لذات التي تظهر في مراتب مختلفة وصور مختلفة، ومن ا

ضمنها نفس الإخوان والرفقاء الجالسين ها هنا، فهم 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

جميعاا من فيوضات الذات ومن آثار الذات التي تنزّلت من 

تلك العين الصافية، فظهرت في عالم الشهادة وعالم الكون 

 بهذا الشكل وبهذه الصورة.

 ثال الكوب في داخل الماءتشبيه تجليّ الوجود الإطلاقي بم

حسناا ما الذي انفصل عن الذات بذلك؟ لا شيء، 
فذلك نظير أن تملأ كوباا من الماء مع إبقائه في الماء، فهذا 
العمل يؤدّي إلى إيجاد موضع وحدود لهذا الكوب في الماء، 

ولكن هذه الموضع المحدّد ما يزال في نفس الماء ـ وهذا 

ـ ففي نفس الوقت الذي نجد أنّ مثالٌ جيّد في الحقيقة!! 
لهذا الماء ]الذي في الكوب[ حدوداا و قيوداا، إلاّ أنّه في 

نفس الوقت منحلٌّ في الماء، مع أنّه في نفس الوقت هو في 
نفسه محدود! يعني لاحظوا هذا الكوب من الماء، ولا 

تنظروا إلى الزجاج بل إلى الماء المحدود به و إلى ذلك 

في الكوب، فهذا الماء.. هذا الماء في عين  المقدار المستقرّ 
كونه محدوداا بحدّه الخاصّ، إلاّ أنّه في نفس الوقت منحلّ 
وفانٍ في مقدار الماء! و الآن لو جئنا و وضعنا كوباا آخر في 

هذا الحوض بنفس الطريقة، أو ثلاثة أكواب أو أربعة، أو 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

ايّ عددٍ تريده؛ سيكون لكلّ واحد منها حجمه الخاصّ 

وحدوده الخاصّة، ولكنه في عين ذلك ليس بخارج عن 

 حجم الحوض ومقداره.
ولو لاحظنا جميع عالم الوجود وجميع الكائنات من 
عالم المادّة أو غيره، فسوف نجد أنّها جميعاا لها حدود، فكلّها 

محدودة، وهو أمرٌ واضحٌ مشهودٌ، فنحن نشاهد هذه 
في الوجود البحت القيود والحدود، ولكنهّا جميعاا منمحية 

والبسيط وفانية فيه، ولكنّ لا تدرك ذلك، فنحن لا ندرك 

أنّنا فانون في ذلك الوجود البحت والبسيط، ونحن لا 
نشعر بأنّنا منمحون في وجود الحقّ الإطلاقيّ وفانون فيه، 
بل نحسب أنّ لنا قيمةا واستقلالاا، فنحن نذهب ونمشي 

ر يا عزيزي، وماذا ونتحرّك، ونأمر وننهى!! آه، ما الأم

تحسب نفسك؟ لقد أعطوك يومين من الحياة في هذه الدنيا، 
ثمّ سيسترجعون هذه الوديعة، قائلين لك: تفضّل معنا، 

فإن جاء الإنسان طائعاا فبها، وإلاّ أخذوه إلى ذلك الطرف 
بالقوّة! فلماذا كلّ هذه الجلبة إذاا، ولماذا هذا التكالب على 

 ذين اليومين براحةٍ وسهولةٍ.الدنيا؟ تعالوا نقضي ه

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

حسناا، إنّ هذا الوجود الإطلاقيّ للحقّ قد أفنى جميع 

المقيّدات والمحدودات في نفسه، وذلك في عين كونها 

مقيّدة ومحدودة، فالحدّ لا يزول، والقيد ما يزال موجوداا، 
ونحن نشاهد هذه الحدود بوضوح، كما نرى الآثار و 

منها، و هذا الأمر عجيب الخصوصيّات التي لكلّ واحدة 

جداا، فهذه الخاصيّة و الميزة التي في الوجود الإطلاقية 
غريبة وملفتة، فالوجود الإطلاقي ، و الوجود البحت و 

 البسيط ..

]التفتوا[ إنّ هذا الذي نبينه هو حقيقة وحدة الوجود 
 التي يتحدّثون عنها، هل ترون كم هي مسألة بسيطة ؟! ..

طلاقي يفني في ذاته جميع المقيدّات، غاية الوجود البسيط الإ

 الأمر أنها غافلة عن ذلك

حسناا، إنّ الوجود البسيط والوجود الإطلاقي يُفني 
في ذاته جميع المقَيَّدات، غاية الأمر أنّ نفس القيد لم يدرك 
ذلك الفناء والانمحاء حتّى الآن، بل هو يحسب أنّ له 

نت، وهو وهما وهم وجوداا استقلالياا، فهو يقول: أنا وأ

وأنتم وما إلى ذلك... فهذه الوجودات المقيّدة التي نطلق 

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

على كلّ واحد منها اسماا هي لا تدري أنّ هذا الذي أمامها 

فانٍ في الوجود الإطلاقي وأنّها هي نفسها كذلك فانيةٌ 

هو فانٍ في « أنت»مثله.. لا تدرك أنّ هذا الذي تطلق عليه 
له، ولا يدرك أيضاا أنّ هو نفسه وجود الحقّ ولا استقلال 

ـ هو بدوره فانٍ ولا « نحن»و « أنا»ـ أي هذا الذي يقول: 

 استقلال له !!
أذكر كيف كان بعض المسؤولين في الزمان السابق 
يقف بشموخ وتكبّر قائلاا: نحن أمرنا، ونحن نهينا، وأذكر 

أنّني كنت أستمع لكلمة ألقاها أحدهم في زمان الشاه، 
رضون صورته أيضاا، وعندما كان الإنسان ينظر وكانوا يع

إلى هذه الوجوه كان يتعجّب من ]كلّ هذا الغرور و 

التكبّر[، ولا يدري هذا المسكين ما الذي سيحلّ به بعد 

سنتين أو ثلاث ]يبتسم سماحة السيّد[، و كان يقول بلحن 
بعين هذه العبارة، أو بقوله: ..« ما فرموديم »ملؤه التكبّر : 

، فما الذي حصل لذلك كلّه؟ أين 1..« دستور داديم ما »

                            
من الآداب الشائعة في الفارسية التعبير عن الشخص العظيم بلفظ الجمع، و    1

، و هذا الشخص عبّر عن نفسه بتعابير  "تفضّل بـ .."التعبير عن قوله بأنّه 

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

نحن »و « نحن أمرنا..» ذهبت هذه الأوامر؟ وأين ذهبت 

؟! وما الذي حلّ بذاك التكبّر والغرور؟! إنّ الأمر « نهينا

على هذا المنوال دائماا ها! كم هو جيّد لو استبدلنا هذه الـ 
بـ « رنانحن أم»وكم هو جميل أن نستبدل « ! هو»بـ « نحن»
وأن يتبدّل هذا الغرور إلى خضوعٍ وذلّةٍ! وأن « ! هو أمر»

يتحوّل هذا الجهل والجهالة والغفلة والتغافل إلى شعور 
وفهم وإدراك! أن نفهم أين نحن؟ وندرك إلى أين 

 سنذهب ؟ وما هو المكان المعدّ لنا؟ 

إنّ الإمام السجّاد عليه السلام جاء ليعلّمنا هذه 
ثقافة الفرعونيّة والأنانيّة .. في بعض الأمور، ويزيل 

الأحيان نسمع بعض العبارات والكلمات، ونقرأ بعض 

الكتابات... )وما ذكرته لكم يتعلّق بالزمان الماضي، و 

لكن هذه المسألة موجودة في سائر الأزمنة والأماكن( 
وواقعاا هذه الأمور تبعث على التعجّب: يا للعجب! هل 

على الإنسان إلى هذا الحدّ، بحيث  يمكن أن تستولي الغفلة

                            
 "، و "نحن تفضّلنا بالقول .."التعظيم تلك، و الترجمة الحرفية للعبارتين هي: 

 )المترجم(.  "نحن أصدرنا أمراا بكذا..

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

لا يفهم الإنسان أين هو، و ما هي موقعيّته الحقيقيّة؟! لماذا 

لا نتّعظ من عاقبة من قبلنا، ولم لا نتعلّم درساا مماّ حلّ 

 بهم؟! 

جميع السير و السلوك يهدف إلى أن يدرك الإنسان حقيقة 

 الأمر

نامج و إنّ جميع السير و السلوك، و البرعلى أيّ حال، 

المراقبة كلّها إنّما هي لأجل أن يدرك هذا الكأس الذي في 
.. كلّها من أجل هذا.. إنّ جميع داخل الماء بأنّه فانٍ في الماء

الشرائع والأديان وإرسال الرسل وإنزال الكتب السماوية، 

والتكاليف والمباني والاعتقادات كلّها جاءت من أجل 
لأجل أن ندرك بأنّنا  أن يفهم هذا ويعرف حقيقة الأمر،

فانون ومنمحون، لأجل أن نعلم وندرك ونحسّ بذلك 

واقعاا ها! وهذا الإحساس هو العرفان، وذلك الإحساس 
هو المعرفة، وذلك الإدراك هو التوحيد، وذلك 
الإحساس هو ما يُسمّى بالفناء! ألم تسمعوا بمرتبة 

بيّناه، ؟! الفناء ليس أمراا عسيراا، بل هو هذا الذي «الفناء»

ليس الفناء إلاّ أن يصل شعورك وإدراكك وشهودك إلى 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

هذه النقطة وهي أن تدرك أنّه ليس لديك وجودٌ استقلالّي! 

هذا هو الأمر فقط! فإذا وصلت إلى ذلك تكون عارفاا. هل 

رأيتم كم هو الأمر بسيط؟ لقد صرنا جميعا عرفاء هذه 
بعاا الأمر الليلة ]يبتسم سماحة السيّد[ بدون أيّ مشقّة! ط

 يحتاج أكثر من ذلك، و كما يقول حضرة حافظ:

اين گنج سعادت كه خدا داد به حافظ *** از يمن 
 دعاى شب و ورد سحرى بود

إنّ هذا الكنز من السعادة الذي منحه الله : يقول) 

حَر  (.لحافظ كان من بركات دعاء الليل وأوراد السَّ
ر، و الوصول إلى ذلك المقام يحتاج إلى هذه الأمو

لكن شيئاا فشيئاا، ففي النهاية الأمر يحتاج إلى الدعاء في 

الليل، وإلى الأذكار والالتزام بالبرنامج و إلى المراقبة و ما 

إلى ذلك، ولكن خلاصة الأمر هو ما ذكرنا، فلا داعي لأن 
نخاف كثيراا، خصوصاا أنّ عندنا مثل هذا الربّ الذي 

، فما الذي نخافه يصفه لنا الإمام السجّاد بهذا الشكل
ونخشاه بعد ذلك؟ ومن أيّ شيء نقلق؟! وما الذي 

يدعونا بعد ذلك إلى أن نتصوّره كأنّه غول مخيف؟ وأن 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

نتصوّر هذه المقامات كأنّها جبلٌ عظيمٌ بعيد المنال، فنرى 

 أنفسنا عاجزين، يا عزيزي:

برون آى از سراى امّ هانی *** بخوان مجمل 
 حديث لن ترانی

اخرج من بيت أم هاني العجوز واتلوا : يقول)

، يعني لا تكتفِ بمقدار معرفة العجائز « لن تراني»حديث
العاجزين عن تحصيل المراتب العليا من المعرفة، بل لا 

 (.بدّ وأن ترتقي إلى أعلى مدارج المعرفة

فلماذا جلست كالنساء العجائز في منزلك تعمل على 
ك من خيالك، وحبست المغزل، وتلف نسيجاا حول نفس

نفسك في بيت العنكبوت، خيوط العنكبوت الناشئة من 

 الخيالات والأوهام ؟!

أولياء الله قد جاؤوا لكي يخرجونا من الظلمات إلى النور، 

 ويأخذوا بأيدينا إلى الكمال

إنّ هؤلاء الأعاظم يقولون: اخرج من هذا كلّه، ضع 

نبي إبراهيم قدمك في الخارج، تعال فانظر ما الخبر ، فال

عليه السلام لم يخرج من بطن أمّه عارفاا، و كذلك النبي 

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

موسى والنبي عيسى عليهما السلام لم يولدا عارفين، بل 

هؤلاء قد عملوا وجاهدوا وتحمّلوا المشقّة، وساروا طبق 

برنامجهم، فخالفوا أنفسهم حيث يجب أن يخالفوها، 
إنّهم وقفوا وعندما وجدوا أنّهم يجب أن يقفوا وقفة حقّ ف

وصمدوا، ولم يُغمضوا أعينهم عن الحقّ من أجل بعض 

المصالح الدنيويّة والمظاهر الدنيويّة، ولم يمدّوا يد 
الاستجداء نحو كلّ فاسدٍ وساقطٍ لتحصيل منافع هذه 
الدنيا التي تنقضي بعد يومين! هكذا كانوا وكذلك كانت 

 سيرتهم.
د العلّامة وكما قُلنا البارحة، فإنّ المرحوم السيّ 

الطهرانّي، وكذلك الأفراد الذين كانوا يسخرون منه 

وينتقدونه قد ذهبوا جميعاا وارتحلوا من هذه الدنيا، فما هي 

الأوضاع الآن؟ علينا أن ننظر في حالهم الآن، فأين سماحته 
الآن وما هو محلّه؟ وأين أولئك وما هو موضعهم؟ علينا 

 قد مضى وانتهى.ندقّق في حالهم الآن!! فذلك الزمان 
إنّ نفس هذه القضية وما جرى عليهم سوف يجري 

علينا نحن أيضاا، سيحصل معنا أنا وأنتم كما حصل معهم 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

بعينه، فذات يوم كان السيّد العلّامة جالساا يحدّث رفقاءه 

، غاية الأمر أنّه كان في المسجد أمّا نحن ففي الحسينيّة، و 

الأمور كان سماحته يقول لرفقائه في ليلة الثلاثاء نفس هذه 
التي أقولها أنا الآن لكم بأنّه: سيأتي يومٌ أموتُ فيه و تأتون 
إلى مجلس عزائي وتقرؤون لي الفاتحة. ألم يحصل ذلك؟ بلى 

حصل ذلك. وغداا سيتكرّر هذا الأمر معي.. سوف تأتون 
إلى مجلس الفاتحة المقام من أجلي، و تقولون: غفر الله له 

ان الذكيّ أن يفكّر في ذنوبه. صحيح؟ ومن هنا فعلى الإنس

أمر غدِهِ، لا في هذين اليومين اللذين سينقضيان كلمح 
ر في أمر مآلنا،  البصر! لقد منحونا فرصة صغيرة لكي نُفكِّ
فعلينا أن نستفيد من هذه الفرصة ونغتنمها! فإن اغتنمنها 

فذلك، وإن لم نغتنمها فإنّ هذه القافلة ستواصل المسير 

وتسلّمنا إلى القبر! ولا مزاح في ولن تنتظرنا، وستأخذنا 
الأمر، فالأمر جدّ لا هزل فيه، سنوضع في قبرنا سواءا شئنا 

 أم أبينا.
« الشمس الساطعة»إنّ ما ذكره السيّد الوالد في كتابه 

من البحث الذي دار بينه وبين السيّد العلّامة 

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

الطباطبائي... ذلك المطلب الذي لم يتمكّن المرحوم 

بائي من قبوله في بداية الأمر، لكنهّ في آخره العلّامة الطباط

حيث   «حريم القدس»تقبّله )كما أشرت إلى ذلك في كتاب 
كان الحقير حاضراا معهما، فقد ذهبت مع السيّد الوالد إلى 

في طهران لزيارة العلّامة الطباطبائي، « سيّد خندان»منطقة 

و هناك التقط الحقير هذه الصورة التي تجمع المرحوم 
لوالد والعلّامة الطباطبائي( ، وقد كان ذلك المجلس ا

بالنسبة لي مجلساا عجيباا، فقد كانت حالة العلّامة 

الطباطبائي عجيبةا جداا في ذلك المجلس، وفي ذلك 
المجلس قال سماحته للسيّد الوالد بكمال التواضع ... 
فالعلّامة الطباطبائي كان أستاذ السيّد الوالد رحمه الله، 

نّ السيّد الوالد كان يقول: إنّ كل ما عندنا هو من حتّى أ

العلّامة الطباطبائي، و لم يكن هذا تواضعاا منه ولا مزاحاا، 
بل الواقع هو كذلك، و مع ذلك فمظاهر الله مختلفة، ومن 

هنا فما المانع أن يصل التلميذ إلى مرتبةٍ لم يصل إليها 
 الأستاذ بعد، و لم ينكشف له الواقع بعد؟

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

لقد التفت المرحوم العلّامة الطباطبائي في  أجل،

ختام المجلس إلى المرحوم الوالد وقال له بكمال 

التواضع: جزاك الله عناّ خيراا، فقد أيقظتنا ووعّيتنا، وكنت 
« الهداية»سبباا في هدايتنا. )أجل لقد استعمل هذا اللفظ : 

 حيث قال: لقد كنت سبباا لهدايتنا(.

أسه من الخجل، وقال له: ما فأطرق السيّد الوالد ر
هذا الكلام يا سيّدنا؟! إنّما أنا تلميذك، وكلّ ما عندنا فهو 
من عندك، وما ذكرناه من مطالب فهو ليس إلاّ تكراراا 

 لدروسكم وما استفدناه منكم.
والحقّ أنّ ما قاله العلّامة الطباطبائي هو ما ينبغي 

علامة قوله، كما أنّ الجواب الذي أجاب به السيّد ال

الطهراني هو الجواب الصحيح والمناسب وهكذا ينبغي 

أن يجيب، لأنّ مقام الأدب والتتلمذ يقتضي ذلك، وواقعاا 
 إنّ هؤلاء هم الأعاظم.

إنّ المطلب الذي كان السيّد الوالد يحاول بيانه في 
ذلك المجلس هو هذا وهو أنّ الفناء حاصلٌ وفعليٌّ الآن، 

رك ذلك.. لم يكسر هذا القالب إلاّ أنّ هذا القالب لم يُد

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

ويخرج منه، ولم يخرج من هذا القيد، ولذا هو يرى نفسه 

دائماا في هذه الحدود وهذه القشور، ولذا فهو يفرض بقاء 

، ولا بدّ أن الإخوان قد طالعوا هذا  العين الثابتة دائماا
المطلب، ولا شكّ أن الإخوّة الفضلاء قد راجعوا هذه 

 المسألة بشكلٍ أكبر.

ولكنّ السيّد الوالد أراد بيان هذا المطلب، والحقّ هو 
ما قاله، حتّى أنّني بعد ذلك قلت لسماحته: هل يمكن 
للإنسان أن يعتقد ببساطة الوجود وصرافة الوجود فعلاا، 

ثمّ لا يقبل بالفناء الذاتي الفعلي؟! فأجاب: كلّا لا يمكن 
 ذلك.

 فقلت له: إذن لا داعي لكلّ هذا البحث والأخذ

 والردّ. ]يبتسم سماحة السيّد[

فأجاب: أنت تقول ذلك، ولكننّي احتجت إلى عدّة 
جلسات مع العلّامة الطباطبائي حتّى تمكّنت من إقناعه 

 بهذا الأمر.
أجل، لقد كنت أقول له: إنّ الأمر واضح، ولا يمكن 

للإنسان أن يسلّم ببساطة الوجود وصرافته، ثم ينكر الفناء 

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

وازم ذاك. ولعلّ السّر أنّنا نفكّر ببساطة ، الذاتي، فهذا من ل

ونحسب أنّ القضيّة بسيطة، ولكنّ أولئك الأعاظم لا 

شكّ أنّهم يلاحظون المسألة من ألف جانب، ويراجعون 
جميع الاحتمالات الممكنة فيها، ويقلّبونها، ولذلك تجد 
أنّهم بحاجة إلى التأمّل لكي يصلوا إلى النتيجة، أمّا نحن 

ندرك هذه التعقيدات فنقول ببساطة: إنّ هذا الذين لا 
الأمر واضح ولا يحتاج إلى كلّ هذا البحث، ولا مشكلة 

 فيها، وننهي المسألة ببساطة ]يضحك سماحة السيّد[.

واضح؟ إنّ هذا البحث هو نفس ذلك الذي كناّ 
نقوله، يعني إنّ السالك يتحمّل كلّ هذه المشقّات، 

في الأسحار، ويلتزم ويؤدّي هذه الأذكار، ويستيقظ 

بالسلوك وما يلزم منه من اللوازم والتبعات.. يفعل ذلك 

من أجل أمرٍ واحدٍ وهو أن يزيل ذلك القشر الذي تحت 
الماء الذي يمثّل حدّ هذا الكوب، حتّى يُشاهد أنّ ماء 

الكوب وماء الحوض ماءٌ واحدٌ، والحقيقة أنّ الماء واحدٌ 
 لا يشاهده!فعلاا، إلاّ أنّه لا يدرك ذلك و

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

 إنّ الله لا مفرّ منه إلا إليه

يا من » ومن هنا يتبيّن أنّ مبدأنا منه ومآلنا إليه أيضاا:
، وسيأتي مثله في المقاطع القادمة من 1«لا يُفرّ منه إلاّ إليه

دعاء أبي حمزة أيضاا... أجل، فنحن نفرّ منه، و لكنّ إلى أين 

فرّ إليه؟! أوَ هناك هذا الفرار؟ أوَ هناك ملجأ غير الله حتّى ن

مكان آخر غير حقيقة الوجود تلك، حتّى يمكنك أن تفرّ 
من هذا الوجود إلى ذاك الوجود، بأن نقطع المسافة من 

هذا الوجود إلى ذاك الوجود؟! أم أنّ الأمر ليس كذلك، 

بل الحقيقة أنّ أيّ مقصدٍ تؤمّه فستجد أنّ وجود حضرة 
 الحقّ قد استولى عليه !

ن تفرّ؟ إلى عند الله! وبالتالي سنفرّ من الله إذن فإلى أي
 إلى الله. 

أينما أردنا الذهاب، فسيقول الله: اذهب. إن أردت أن 

ترتكب المعاصي، فهل تظنّ أنّي لا أعلم ماذا تفعل؟! 

                            
اقتباس من دعاء الجوشن الكبير حيث يقول عليه السلام: )يا من لا مفر إلا    1

إليه ، يا من لا مفزع إلا إليه،  يا من لا مقصد إلا إليه ، يا من لا منجى منه إلا 
 إليه( )المترجم(.

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

اذهب، أينما تذهب فلا زلت هاهنا!! مثل البستان الذي 

نرغب يبنون سوراا حوله، فنظنّ نحن أنّه بلا نهاية، فعندما 

بالفرار من هذا البستان، فأينما تفرّ ستصل في النهاية إلى 
السور، وعليك أن تعود في النهاية، وليس هناك من سبيل 

 للخروج. 

حسناا، هذه هي المسألة وهذه هي الحقيقة، وهذه 
الواقعيّة هي نفس المسألة التي عبّر عنها الإمام عليه 

يا سيّدي عظم »السلام بالعظمة في دعائه، حيث قال: 

 .«أملي

 من يدرك مقام العظمة يعزف عن الجزئيات، بخلاف الغافلين

حسناا، نحن كناّ قد بيّنا أنّه لا يوجد هناك من مقامٍ 
أعلى من هذا المقام، وهنا يوجد العديد من الأدعية 

و]الروايات[ الكثير الكثير إلى ما شاء الله، مثلاا يقول 

ذِي ذَاقَ حَلاوَةَ مَحبََّتكَِ، فَرامَ إلِهي مَنْ ذَا الَّ »الإمام السجاد: 
ذِي أَنسَِ بقُِرْبكَِ، فَابْتَغَى عَنكَْ  مِنكَْ بَدَلاا؟ وَمَنْ ذَا الَّ

فما هو سّر هذه الكلمات؟ ]ولماذا كانت تصدر  «حِوَلاا؟!

منهم عليهم السلام؟[ كلّه من أجل الوصول إلى مقام 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

أن يلتفت  العظمة؛ فمن يصل إلى هذا المقام، هل يمكن له

أو أن يفكّر ويأمل في غيٍر من الأغيار؟!! لقد وصل بنفسه 

إلى منبع العظمة! فهل يمكن أن نتصوّر بعد ذلك أن يميل 
إلى الأغيار؟! وهل أصلاا يمكن أن نقبل بذلك من الناحية 
العقلانيّة أن يكون هناك إنسانٌ قد وصل إلى مرتبة العظمة 

ة؟! ما معنى ذلك؟! هذه ثمّ يميل إلى ما هو دون العظم
هذا الأمر محال وغير ممكن.. أصلاا لا يمكن! وهنا نفهم 
لماذا لا يميل العرفاء إلى الدخول في المسائل الجزئية 

 والخصوصيّات.
أمّا نحن فنجلس، ونبدأ: أيّّا السيّد ما هي الأخبار؟ 
كيف هي الأوضاع؟ من أصبح رئيساا ومن أصبح 

بح وكيلاا للوزارة؟ مرؤوساا؟ من أصبح وزيراا ومن أص

 أينما نذهب يسألون عن آخر الأخبار؟ 
ما السبب لحصول ذلك؟ لأنّ أيدينا خالية من كلّ 

شيء! بهذه البساطة، لأنّنا خالو الوفاض ..أيدينا خالية.. 
 صفر.. ليس فيها شيء. 

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

نحن كل يوم نسأل: ماذا جاء في الراديو؟ ماذا كتبوا 

؟ نبحث عن كلّ ما في الجريدة؟ هل يقولون ماذا سيحصل

 يحدث في العالم في هذا الجانب أو ذلك الجانب. 
ما السبب وراء ذلك؟ كلّه بسبب أنّ الباطن والداخل 
خاوٍ.. لا معرفة فيه؛ إذ لو كان هناك معرفة لما حصل شيء 

من هذه التصّرفات، ولو كانت المعرفة موجودة لما مال 
ة لما وقف الإنسان إلى هذه الأمور، ولو كانت هناك معرف

على المنصّات ليقوم بدعاية لفلان أو لفلان هنا وهناك، 

ولكنّ دماغه هذه خالية.. خالية وفارغة، فهو مرتاح! 
والآن حيث أنّها خالية، فهو مجبور لأن يقوم بملئها بطريقة 

 أو أخرى!! فهو كالطبل الفارغة!!

 ويلاه وا ويلاه!!

التوحيد، و كل  ينحصر اهتمام أولياء الله بالوصول إلى ذروة

 ما سوى ذلك وسيلة إليه

ولكن عندما تنظر إلى مجلس عارفٍ من العرفاء ووليٍّ 

من أولياء الله ــ وقد رأينا ذلك ــ فإنّك لا تجده يتساءل 

عن ما يجري هنا و هناك، بل جميع أحاديثهم توحيديّة، فهم 

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

أصلاا لا يتنازلون عن ذلك، بل إنّ حال العارف تتبدّل 

يّر حينما تريد أن تدخله في هذه المسائل ليتكلّم ولونه يتغ

فيها؛ وما يسعى الآخرون إليه ويقطّعون أنفسهم قطعةا 
قطعةا في سبيله، يسبب له الاشمئزاز! لماذا؟ لأنّه مستغرقٌ 
في الذات، ولا يمكن له أن يتحدّث خارج تلك الذات، 

كلامه كلّه يميل نحو تلك الجهة، وكلّ تصّرفاته تتّجه نحو 
تلك الجهة، وكلّ خطاباته تنحو تجاه تلك الجهة.. لا يقبل 
بذلك لنفسه، ولا لمن حوله من الأفراد، ففي النهاية 

هؤلاء الأفراد المحيطين به بشٌر، إنّهم بشٌر أيضاا، وينبغي 
لهم كذلك أن يحصلوا على الفائدة، فهم رفقاؤه، وينبغي أن 

لمفترض يحصلوا على نصيب من هذه السُفرة، وإذا كان ا

أن يكون المحيطين به كالآخرين يقومون بما يقوم به 

الآخرون ويقولون ما يقوله الآخرون، فما الفرق بينه وبين 
البقيّة؟! وما هو الفرق بين مجلسه ومجلس الآخرين؟! وما 

هو الفرق بين محضره ومحضر سائر الأفراد؟! ينبغي أن 
هو ما يكون هناك فرقٌ، لا أن يكون الكلام الذي يقوله 

 يقوله الجميع!! 

https://madrasatalwahy.org/


  25 
 

كان أمير المؤمنين عليه السلام في حرب الجمل، 

فجاء رجلٌ وسأله سؤالاا حول الصلاة، فإذا بابن عبّاس 

أو شخص آخر يستنكر على ذلك الرجل: هل هذا الوقت 
مناسبٌ لكي تسأل هذه الأسئلة؟ فأجابه أمير المؤمنين 

الرجل كان )فهذا  فعلامَ نقاتل القوم إذن؟عليه السلام: 

يصلّي وطرأت له شبهةٌ ما، فأراد أن يسأل عنها، لا بأس 
بذلك فليسأل عنها( إذ علامَ نقاتلهم؟ إنّما نقاتلهم على 

 الصلاة.

انظروا والتفتوا! الإمام يقاتل! يقاتل! لكنّ تفكيره 
أين؟ قلبه أين؟ هل انصبّ تفكيره فقط على الغلبة في 

أم أنّ فكره المعركة وضرب العدو وهذه المسائل؟ 

منصبّ على تلك الجهة، شعوره هناك، نظره هناك، ميله 

هناك، فيقول في نفسه: إلهي إن أردت لنا النصر انتصرنا، 
، نحن إنّما  وإن لم ترد لنا ذلك لم ننتصر، وليس ذلك مهمّاا

خرجنا للقتال لأنّك أمرتنا بذلك، وحينما تقول لنا عودوا 
 نعُد. 

https://madrasatalwahy.org/


  26 
 

السلام وهذه هي حالته،  هذا هو أمير المؤمنين عليه

إن لم تصدّقوا فاذهبوا واسألوا، ]سماحة السيّد ممازحاا:[ 

اسألوه لتروا أنّا نقول الصدق .. ، إن شاء الله نحن نقول 
الصدق، وطبعاا فإنّ فهمنا على قدر سعتنا، و هو سيقبله مع 

 ."لعل"و  "ليت"التأمّل و 

لقد كان عليه السلام في أحد المرّات يصلح حذاءه ، 
 وابن عبّاس جالس فسأله:

 ماذا تفعل؟! إنّ الناس ينتظرونك. -

 فيرفع رأسه ويقول: ما الأمر؟  -
 الجيش ينتظرك.  -
 فلينتظروا.  -

 ما معنى فلينتظروا؟! إنّهم ينتظرون أوامرك. -

إنّ حذائي انقطع، و إذا لم أصلح حذائي فإنّ  -
الأحجار ستدخل فيه و ستدمي قدمي، ينبغي أن أصلحه 

 أوّلاا. 
كان يريد أن يلفت نظر ابن عبّاس بفعله هذا، فالإمام 

يقول الكلمة في محلّها لتفعل فعلها، و تؤثّر أثرها ، فتوقظ 

https://madrasatalwahy.org/


  27 
 

علّمه الإنسان من غفلته، فهو الإمام، ويريد أن يفهّمه، ويُ 

أنّ هذا الحذاء الذي لا قيمة له، ولا يُشترى بأكثر من 

درهم، بأكثر من درهم... يريد أن يفهمه أنّ قيادة الجيوش 
والرئاسة وأمثال ذلك... لا تساوي عنده شسع نعله تلك، 
فالنعل على الأقل يمكن أن يستفيد منها وأن يلبسها 

ها فتحمي رجله من الحجارة والأشواك، على الأقل في
 فائدة. 

هذه الإضافات نحن نضيفها من عندنا ، ولكن هذا 

هو لسان حاله، يعني: لو سألناه لقال هذا ما في ضميري. 
لو استطعنا الوصول إلى أمير المؤمنين وسألناه كان 
سيقول: هذا ما كان في ذهني.. على الأقل هذه النعل فيها 

 فائدة، تحمي رجلي من الحجارة والأشواك، أمّا قيادة

الجيش فماذا تجلب غير المآسي وماذا تحمل سوى الطعنات 
 والجراح ونفوذ السهام، فما نفعها لنا؟!

واقعاا عجيب هذا الفكر! هذه هي النقاط الدقيقة التي 
ينبغي علينا أن نتعلّمها، هذه المطالب التي ينبغي أن 

https://madrasatalwahy.org/


  28 
 

نتعلّمها: في حركاتنا وسكناتنا، وفي علاقاتنا مع الأفراد، 

 ل التي ننجزها.. في خيالاتنا، وفي خطوراتنا. وفي الأعما

وينبغي أن نعلم أنّه إن كان هناك نفع سنحصل عليه، 
فهو هنا.. ها هنا موضع الفائدة، وإلاّ إذا أردنا أن نغمض 
أعيننا، فنقول: ذلك علّي، وأين نحن من علّي؟! عندها 

سيقول الله تعالى لنا: إن كان كذلك، إذن فنحن لا نعطي 
إلّا لعلّي، ولا تتوقّعوا مناّ أي شيء! ولا تنتظروا مناّ  عطاءنا

شيء، فأنت قلت: ذلك كان علّي.. !! حسناا ونحن سنعطي 

 كلّ ما عندنا لعلّي. 
وطبعاا هناك أشخاص غير عليٍّ عليه السلام ]سلكوا 

 هذا السبيل و وصلوا أيضاا[، ولهم مقامهم المحفوظ.

لى الإنسان أن يلحّ في الله هو من أودع فينا هذا الأمل، فع

 السؤال و الطلب

هذه هي حقيقة المسألة، والإمام السجّاد عليه 
السلام يقول: إلهي هذه هي أمنيتنا، ونحن لا نستطيع 

 التخلّي عن أمنيتنا؛ لأنّك أنت من منحنا ذلك. 

https://madrasatalwahy.org/


  29 
 

إن جبرائيل .. والله وتالله أقسم: إنّ جبرائيل لا 

نية! لماذا لا يمكنه؟ لأنّه يمكن له أن يتمنىّ أمنيةا كهذه الأم

 لا يمتلك السعة اللازمة حتّى للتفكير في هذا الأمر. 
إنّ هذا الكأس الذي أمامي والذي تشاهدونه، لم 
يفكّر ولا مرّةا واحدةا بأنّه لماذا لا أضع فيه ماءاا بمقدار الماء 

الموجود في الإبريق هذا، لا يحصل ذلك أبداا، لماذا؟ لأنّ 
هي هذه السعة، ولا يمكنه أن يفكّر بأكثر سعة هذا الكأس 

من ذلك، فأنا سعتي هي هذه السعة، ]فجبرائيل عليه 

السلام[ يشعر أنّ هناك أمراا موجوداا، ولكنهّ لا يفهم ما 
هو، لا يدرك ما هو، فإدراكه محدود بحدود سعته 
الوجوديّة وسعته العلميّة، وهي عبارة عن نفس مرتبة 

والحسيّة التي له، لا  العلم الحضوري والشهودي

الاكتسابيّة، يعني لا يدرك إلا بمقدار ما هو عليه، ولا 
 يستطيع أن يدرك أعلى من ذلك. 

من الذي يمكنه أن يدرك أعلى من ذلك؟ هو الذي 
تكون سعته الوجوديّة أعلى من سعة جبرائيل، ذلك الذي 

 بإمكانه أن يدرك تلك المراتب الأعلى.

https://madrasatalwahy.org/


  30 
 

يصل؟ فذاك بحث آخر أمّا أنّه هل يصل أم لا 

ومختلف، هل يصل إلى تلك النقطة أم لا يصل؟ هذه نقطة 

أخرى، ولكن الكلام يدور حول الإدراك الإحساس، ولو 
 كان إدراكاا إجمالياا.

إنّ الإمام السجاد عليه السلام يقول: إلهي أنا لا 

أكتفي بأقلّ من الذات! لا أقنع بأقل من ذلك؛ لأنّك أنت 
النحو، لو أردت لخلقتني في رتبة من خلقني على هذا 

هذه  «العظمة»الملائكة حتّى لا أورد على لساني ذكر 

، ولكن الآن حيث أنّك « عظم يا سيّدي أملي»فأقول: 
خلقتني في رتبةٍ أعلى من الملائكة، وجعلت سعتي 
الوجوديّة أعلى من سعة الملائكة، وخلعت علّي خلعة 

الأمنية وهذا الأمل،  ، إذن فإنّني سأطلب هذه« خليفة الله»

فأنت خلقتني هكذا، ثمّ لماذا لا أطلب؟ هل سينقص منك 
شيئاا لو سألتك هذه المرتبة التي هي مرتبة الذات؟ لا أبداا 

 لا ينقص من الله شيء، لا ينقص. 
بناءا على ذلك فإنّ الإمام السجّاد عليه السلام عندما 

ولسان يكون في مقام الدعاء فإنّه لا يقلّل من أمله، ]

https://madrasatalwahy.org/


  31 
 

حاله:[ يا إلهي لا يعني أنّك إلهنا ونحن عبيدك أن نطلب 

منك القليل، لا بل أنا عبدك وأنا في مقابلك صفر! صفر! 

صفر! وأطلب منك أن تضيف إلى هذا الصفر عدداا لا 
نهائيّة له، عدداا جبريّاا إلى ما لا نهاية يضاف إلى هذا الصفر، 

 وعندها ماذا يصبح؟ العظمة. 

 ما لا نهاية له؟ يعني: الوجود الإطلاقي، ما معنى إلى
يعني: الوجود اللامحدود، يعني: وجود الحقّ المتعال، 
يعني: الوجود بالصرافة، هذا العبد الذي هو صفر والذي 

لا يساوي حتّى نصفاا في قبالك، ماذا يطلب منك؟ هل 
 يطلب واحد؟ لا . 

 إثنان؟ لا . 

 عشرة؟ لا. 

 مئة؟ لا. 
 مليون؟ لا. 

 يطلب الــ ما لا نهاية له ! بل 
أجل، و ما المشكلة في ذلك؟ فما هي فائدة الربوبية 

 إذن؟ ولأي شيء هي مدّخرة؟

https://madrasatalwahy.org/


  32 
 

]السيّد ممازحاا:[ نحن طلبة ونريد أن نحاجج الله، 

نقول: في الأخير ألا ينبغي أن يكون هناك فرقٌ بين 

العبوديّة والربوبيّة أم لا؟ ونحن عبيد )وإن كان ذلك من 
لكذب والادعاء من قِبلنا، ولكن يا ربّ اعتبر كذبنا باب ا

صدقاا والخلاصة نحن عبيد لله( نحن عبيد وأنت الربّ، 

وكونك الربّ هو الصحيح ولا كذب فيه ولا كلام في 
ذلك، فيا ربّ أظهر لنا ربوبيّتك وأرنا إلهيّتك، فلو قال لنا 
الله: لكنكّم عصاة! فسنقول: يا ربّ لو أردت لخلقتنا 

ومين، لكنّك لم تفعل! وهذه هي حقيقتنا. السيّد معص
ممازحاا:[ فيقول الله: لقد درس هؤلاء دروسهم، والآن 
أتوا إلينا ليستخدموا دروسهم تلك معنا، فنقول: بلى نحن 

درسنا، ودروسنا دروسٌ صحيحة، وقد درسناها لأجل 

هذا الموقف يا ربّ، درسناها لكي نقف أمامك ونقول: 
ما لا "صفر، وأنت بربوبيّتك تمثّل الـ نحن بعبوديّتنا 

 . "نهاية
والآن حيث أنّ الأمر كذلك لماذا لا توصل هذا 

الصفر إلى ما لا نهاية له؟ ألا يمكنك ذلك؟ بلى يمكنك 

https://madrasatalwahy.org/


  33 
 

ذلك، أجل.. لو لم يكن بإمكانك ذلك، فإنّ ادعاءنا وطلبنا 

، ولكن حيث أنّك أنت من  عبارة عن طلب لغويٍّ

استودعت في أنفسنا هذا الاستعداد، فإذن نحن نطلبه 
 منك. 

لسجاد عليه السلام، ]يطلب هذا الأمل إذن الإمام ا

العظيم من الله تعالى[ في عين مقام عبوديّته.. كما قرأنا في 
الفقرات الماضية، و كما سنقرأ فيما بعد إذا وفّقنا الله عزّ 
وجلّ في الفقرات اللاحقة، فالإمام طرح من المسائل في 

جنبة دعاء أبي حمزة أموراا مميّزة، آه كم هي مميزة! لقد بيّن 
العبوديّة ولوازمها وآثارها ومطالبها، بحيث إنّ الإنسان 
يذهل ويتحيّر كيف أنّ الإمام السجّاد عليه السلام غاص 

في أعماق وجودنا، وكيف أنّه يبيّن كلّ ميزةٍ وخصوصيّةٍ من 

خصائصنا، واحدة تلو الأخرى، فهو يستلّها من الأعماق، 
ا، ونحن يسحب واحدة تلو الأخرى و يبرزها: نحن كذ

كذا، نحن لدينا هذا الضعف، إلهي أنا كذا، إلهي أنا الذي 
عندي هذا الضعف الفلاني، هذا يعبّر عني أنا الذي 

https://madrasatalwahy.org/


  34 
 

أمامكم، كما يعبّر عنكم أنتم الذين تسمعون، أليس 

 كذلك؟ أجل إنّه يشملنا جميعاا. 

لقد غاص الإمام في جميع ذرّات وجودنا.. الروحيّة.. 
.. الباطنيّة.. الدنيويّة.. الأخرويّة.. الجسميّة.. الظاهريّة

غاص في فطريّاتنا.. في تعلّقاتنا.. في كلّ نقطة نقطة من 

نقاط ضعفنا! وعرضها أمام الله، استلّها وأبرزها: إلهي 
هذا ضعفي في كذا، إلهي أنا كذا ها، إلهي إن لم تأخذ بيدي 
في هذه أصبح كذا، إلهي إن تتركني فسأقوم بهذه المعاصي 

الذنوب... أنا أفعل كذا وأكون كذا، و يبلغ بي الأمر  وتلك
أنني أنا من يعطي الرشوة للوصول إلى المعاصي! أنا الذي 

أنا الذي أعطيت على المعاصي عصيت جبّار السما، 

 . الجليلة الرشى. هذا هو أنا

لا بدّ أن يفهم الإنسان حقيقة العبودية ويدركها في أعماق 

 نفسه

 جلّ يظهر لنا هذه الحقيقة! وهذا واعلموا أنّ الله عزّ 

ما عليكم أن تعلموه، وتؤمنوا به، صدّقوني إن الله سيرينا 

ألوهيّته، ويرينا أنّه لو تركنا و وكلنا إلى أنفسنا، ماذا نصير؟ 

https://madrasatalwahy.org/


  35 
 

و ماذا سيصبح حالنا؟ يرينا ذلك جميعاا، يرينا كيف أنّه لو 

، كيف أنّنا نجلس بج انب أنّه صرف نظره عناّ لحظةا واحدةا

أولئك الذين كناّ نبتعد عنها آلاف الأميال. يكفي أن يبتعد 
لحظةا واحدةا فقط! وحينئذٍ يفهم الإنسان، والله يرينا ذلك، 
بل يريه للجميع!! وقد أراني أنا ذلك، حتّى أنا أراني ذلك، 

أجل قد أرانا ذلك، وعندها يفهم الإنسان كلام الإمام 
 ما، وإلّا فما يفهمه السجّاد عليه السلام، طبعاا إلى حدّ 

 هؤلاء الأعاظم، نحن لا نفهمه.. 

هل يكفي هكذا نقرأ دعاء أبي حمزة، ونقول: إلهي 
نحن صفر، إلهي نحن حقيرون ؟ لا ، بل ينبغي أن نفهم! 
وأن نؤمن بذلك ونصدّق به واقعاا، وأن نصل إلى مرحلة 

نقرّ ونعترف بأنّه: يا إلهي نحن نقول من أعماق قلبنا ومن 

ق وجودنا.. إلهي إن تتركنا لوحدنا، فسنعطي هذه أعما
الرشوة التي يعطيها الآخرون، وسنقوم بالكبائر من 

المعاصي التي يقوم بها الآخرون، إن لم تمسك بزمام 
نفوسنا، وإن لم تلاحظنا بعينك وتحفظنا، وإن لم تمنحنا ذلك 

 النور ]فهذه ستكون النتيجة![ 

https://madrasatalwahy.org/


  36 
 

م؟ أولم يرد ذلك في ماذا قال النبيّ يوسف عليه السلا

نْ رَأى﴿القرآن؟ 
َ
تْ بهِِ وَ هَمَّ بهِا لوَْلا أ برُهْانَ  وَ لقََدْ هَمَّ

لولا أنّه رأى برهان ربّه لكان النبيّ يوسف مال   1﴾رَب هِ
إليها!! والآن فلنضع أنفسنا مكان النبيّ يوسف، لا! لا 
حاجة للنبيّ يوسف، بل في مكان أسهل منه، ماذا كناّ 

 كناّ سنفشل و نسقط دون شك!  لنفعل؟!
نعم هذه الأمور ستظهر لنا، كما قد ظهرت للنبيّ 
يوسف، لذا يقول النبيّ يوسف: إلهي من غيرك يستطيع 

أن يأخذ بيدي؟! إنّ النبيّ يوسف عندما قال ذلك كان 
صادق! هو الصادق في كلامه، لم يكن هازلاا في كلامه، أمّا 

لٌ في الحقيقة، ولكن نحن فكلامنا ليس جادّاا بل هو هز

عندما ينزل البلاء على رأسنا، عندها سنفهم و سنقول: ها! 

إنّ ما قاله الإمام السجّاد صحيح، وسنفهم أنّ ما يدعوا به 
الإمام السجّاد أمام ربّه صحيح، وأنّه يقول الصدق 

والحقّ، وعندها نفهم أنّنا ينبغي أن نكون جادّين، وعندها 
ن جادّين في عملنا، وعندها نفهم نفهم أنّنا ينبغي أن نكو
                            

 .24سورة يوسف، الآية    1

https://madrasatalwahy.org/


  37 
 

أنّه علينا أن نكون جادّين في طلبنا وأن نقول: إلهي نحن لا 

شيء، نحن صفر، نحن الفقراء، نحن الضعفاء. ثمّ نقول 

له أيضاا بكلّ جدّية: إلهي أعطنا المراتب العالية، كلاهما 
ينبغي أن يكونا بالجدّ، لا بالتسامح و الهزل، ولا ينبغي أن 

 عض كلامنا جاد والآخر تلاعب، لا. يكون ب

إنّ الإمام السجّاد يقول ما يقوله مع كامل الجدّ، دون 
هزل أو مزاح أو تساهل، فهو من جهة يقول: ساء عملي، 

، وفي تلك عظم يا سيّدي أمليومن جهة يقول: عظم أملي، 

 الجهة يقول بالجدّ: وساء عملي. 
أمامي  حسناا، الظاهر أنّ هذه الساعة التي وضعوها

هنا ذكّرتنا أنّ الوقت قد انتهى، ]ممازحاا[ وعلينا أن ننظر 

 لها كلّ فترة كي لا نتجاوز حدودنا... 

إن شاء الله إذا وفّقنا الله، فإنّنا سنتكلّم في الليلة 
القادمة عن هذه المسألة و هي أنّه: كيف يمكن ــ من 

ة خلال عمل سّيء وغير جدير ــ أن نصل إلى مقام النورانيّ 
المطلقة.. إلى حيث لا يوجد أيّ كدورة؟ كيف يمكن أن 

نصل إلى هناك بمثل هذا العمل غير اللائق؟ كيف 

https://madrasatalwahy.org/


  38 
 

ينسجمان مع بعضهما البعض؟ لأنّه من هذه الجهة هذا 

العمل عمل سّيء ينطوي على الكدورة والظلمة قد 

خالطته النفس والأنانيّة، وفي المقابل بهذا العمل نفسه، 
 جّاد: نريد أن نصل به إلى مقام النورانيّة. يقول الإمام الس

لا يمكن ذلك فهاتان نقطتان متقابلتان! فماذا يصنع 

 الله هنا؟ سنرى ماذا سيقسم الله لنا ليلة الغد إن شاء الله. 

 اللهم صلّ على محمدّ وآل محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	إذا كان المانح هو الله، فلماذا نطلب القليل ونقنع باليسير؟
	الجود و العطاء لا ينقص شيئاً من الله تعالى
	تشبيه تجلّي الوجود الإطلاقي بمثال الكوب في داخل الماء
	الوجود البسيط الإطلاقي يفني في ذاته جميع المقيّدات، غاية الأمر أنها غافلة عن ذلك
	جميع السير و السلوك يهدف إلى أن يدرك الإنسان حقيقة الأمر
	أولياء الله قد جاؤوا لكي يخرجونا من الظلمات إلى النور، ويأخذوا بأيدينا إلى الكمال
	إنّ الله لا مفرّ منه إلا إليه
	من يدرك مقام العظمة يعزف عن الجزئيات، بخلاف الغافلين
	ينحصر اهتمام أولياء الله بالوصول إلى ذروة التوحيد، و كل ما سوى ذلك وسيلة إليه
	الله هو من أودع فينا هذا الأمل، فعلى الإنسان أن يلحّ في السؤال و الطلب
	لا بدّ أن يفهم الإنسان حقيقة العبودية ويدركها في أعماق نفسه

