
 
 

 

  

 هو العليم 

  

 حقيقة عمل الإنسان بين الظاهر والباطن

  

 المحاضرة الرابعة –هـ ق  ۱٤٣٢سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

  محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيدّ محمدّ محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ بالله من الشيطان الرجيم

 بسم الله الرحمن الرحيم

 و صلىّ الله على سيدّنا و نبينا أبي القاسم محمدّ

 و على أهل بيته الطاهرين

 و اللعنة على أعدائهم أجمعين

  

  
 

 حقيقة مقام العبوديّة قبال المولى

يقول الإمام السجّاد عليه السلام: إنّ أملي ورجائي يا 

 تخيّب بين ذين ربّ ألاّ تردّني خائباً.. مكسور القلب.. وألاّ 
؟ و ما هما "ذين"و ذين منيتي؛ فما هو المقصود من قوله: 

 "ذين"الأمران اللذان يتحدّث عنهما الإمام هنا؟ فكلمة 

؛ يقال: هذا .. هذان، و في حالة النصب:  "ذا"هي تثنية 

 هذين، وفي بعض الأحيان تحذف الهاء منها.

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

لقد بيّن الإمام السجّاد عليه السلام هنا أمرين: الأوّل 

حجّتي يا الله في جرأتي على مسألتك مع إتياني ما تكره "هو 

. لقد ذُكر ها هنا مسألتان: المسألة "جودُك و كرمك
الأولى من طرف العبد ومن ناحية نفس الشخص، وأمّا 

صدر المسألة الثانية فمن ناحية الله تعالى. والأمر الذي ي

من ناحية العبد هو السؤال والطلب، إذ ما هو الأمر الذي 
يتوقّعه العبد من مولاه؟ إنّ ما يتوقّعه العبد من مولاه هو 
 تحقيق آماله وأمنياته، لأنّه لا يستطيع أن يصل إليها بنفسه.

ما نفعله نحن ادّعاء العبوديّة، و أمّا الأولياء 
عيّ، فهم عندما والأعاظم فعندهم عبوديّة بمعناها الواق

ينظرون إلى العبوديّة فإنّّم يلاحظون ذلك المعنى 

الواقعيّ للعبوديّة، فالعبد الذي لا يملك لنفسه اختياراً، 

في جيبه.. فكيف يستطيع  1ولا يملك لنفسه ريالاً واحداً 
أن يحقّق أيّاً من أمنياته بالاعتماد على نفسه؟! هل يستطيع 

سه زوجة؟ هل يستطيع هذا العبد أن يذهب ويحصّل لنف

                            
الريال هو الوحدة الرسمية للعملة الإيرانيّة، و قيمته زهيدة جدّاً )الدولار =    1

۱۰  ريال( ]المترجم[ ۰۰۰,

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

هذا العبد أن يشتري لنفسه منزلا؟ً هل يستطيع العبد أن 

يجري معاملة أو يختار لنفسه رفيقاً؟ كلّا.. إذ ليس لديه 

 اختيار في أيّ شيء.
وهذا هو معنى كونه عبداً، فهو إن أراد أن يتزوّج 
فيجب أن يكون ذلك بإجازة المولى، فهو يحتاج إلى إجازة 

وّج... ولكن طبعاً لا يحقّ للمولى ألاّ يأذن مولاه لكي يتز
له في مثل ذلك، إذ يجب شرعاً على المولى أن يلبّي تلك 
الاحتياجات الفطريّة والتكوينيّة التي أودعها الله تعالى في 

كلّ إنسان، وإذا خالف المولى هذا الأمر فإنّ وظيفة 
الحكومة الإسلاميّة أن تُُبره على تنفيذ طلبات عبده 

وعة والفطريّة، و لكنّ هذا بحث منفصل وباب المشر

طويل.. إنّه باب واسع و طويل جدّاً، حيث يُبحث فيه عن 

الموارد التي يحقّ فيها للعبد الاختيار وأيّّا لا حقّ له فيها 
أن يختار، وهذا البحث ينبغي أن يبحث في مكانه 

 المناسب... 
صدر ولكنّ عموماً الإجازة في أعمال العبد ينبغي أن ت

من المولى.. يعني على المولى أن يعطي الإذن والإجازة له 

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

حتّى يفعل العبد ذلك، وللمولى أن يؤخّر الإذن بناء على 

مصالح المولى نفسه.. بناء على المصالح التي يشخّصها 

نفس المولى.. ولكن بشرط أن تكون تلك المصالح 
 منطقيّة وشرعيّة وعُقلائيّة، لا مصالح شخصيّة!

هذه الأيّام ننسب مصالحنا الشخصيّة إلى  فنحن في

المصالح الإلهيّة، فنقول: إنّ هذه هي مصلحة الإسلام.. 
هذه مصلحة الله تعالى.. وهكذا، والحال أنّ أيّاً منها ليس 
كذلك بل هي في الواقع مصالحنا الشخصيّة لا أكثر، 

 وليس في الأمر مزاح أو مجاملة.
يار من نفسه، ولا حسناً.. هذا العبد ليس له أيّ اخت

يستطيع أن يمضي أيّة ورقة، ولا يحقّ له أن يوقّع كمبيالة أو 

شيكاً بنكيّاً لأحد، و لا يقدر أن يعطي لأحد مالاً ولا أن 

يأخذ منه، فهو ليس له حقّ الاختيار في أمثال هذه الموارد، 
وكلّ شيءٍ أمره المولى أن يشتريه فيجب عليه أن يشتريه، 

ألاّ يشتريه فعليه ألاّ يشتريه... هكذا يكون و كلّ شيءٍ أمره 
العبد. و من هنا، فلو كان عند هذا العبد طلبٌ ما، فهل 

 يستطيع أن يطلبه من أحد غير مولاه؟! 

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

نعم.. يمكن أن يجعل بينه وبين مولاه واسطة 

ووسيلة.. )وابتغوا إلى المولى الوسيلة والواسطة( .. فهذا 

ه أُعجب بفتاة معيّنة، ويريد لا إشكال فيه. افرضوا مثلًا أنّ 
أن يخطبها، فهو يحتاج في ذلك إلى إذن مولاه وإجازته، ففي 
مثل هذه الحالة يمكن أن يتّخذ لنفسه واسطة ويقول له: 

تعال واشفع لي عند مولاي، واستعطف قلبه علّي، فأنا في 
النهاية شابّ ولي حاجاتي وآمالي، فليفكّر بي وباحتياجاتي 

ه لا يقدر أن يذهب إلى مولاه بشكل مباشر قليلًا... ولكنّ 

ويقول له: اذهب واخطب لي فلانة، فذلك باطل وخطأ، 
 ولكنّ الواسطة يستطيع ذلك. 

وهكذا الأمر في العديد من الموارد الأخرى.. كما لو 

كان العبد يريد من مولاه أن يقلّل مقدار العمل المطلوب 

ه وقتاً منه، أو يزيد من وقت استراحته، أو يخصّص ل
ليتمكّن من القراءة والمطالعة، وما شابه ذلك من الأمور 

التي قد يحتاجها الناس، وفي كلّ هذه الموارد فإنّ الإمضاء 
النهائي يبقى في يد المولى، ولا يوجد طريقة أخرى 

 لذلك..

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

كان أحد الأفراد في ذلك الزمان السابق يرجع إلى 

المشكلة؛ ففي أحد الأساتذة والخبراء، و كانت عنده هذه 

بعض الأحيان كان يواجه صعوبة أو ضائقة في حياته، أو 
كان يصاب بمرض أو ما شابه من الأمور التي تصيب كلّ 
الناس، )و الجميع يُبتلى بهذه الأمور بأنحاء ومقادير 

مختلفة...( وهذا الشخص كان يعرف أنّ أستاذه قادر على 
يّر هذه رفع هذه المصاعب وإزالتها، فهو يستطيع أن يغ

الأمور التي يعاني منها .. يستطيع ذلك، فهذه المسائل 

 عاديّة .. بالنسبة لهم هذه المسائل بسيطة وعاديّة.
جاء هذا الشخص إلى السيّد العلّامة ـ رضوان الله 
عليه ـ وطالبه بإصرار قائلًا: إنّ أستاذي لا يقبل منيّ، ولا 

لعلّه يؤدّي  ينفّذ لي ما أريد، فتوسّط لي عنده واضغط عليه

لنا ذلك العمل بسبب توسّطك وضغطك عليه، فيغيّر 
الأمور عن مجاريّا، فأجابه السيّد العلّامة رضوان الله 

عليه: أنا لا أتدخّل في ذلك، ولا علاقة لي به، فماذا أستطيع 
أن أفعل؟ فعندما يكون أستاذك ومرشدك قد شخّص بأن 

خّل وأغيّر هذا الأمر فيه مصلحتك، فكيف لي أنا أن أتد

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

رأيه من خلال إصراري وضغطي عليه؟! وكيف يمكن لي 

أن أجعله أن يغيّر رأيه في تلك المصلحة التي شخّصها 

 لك فيتركها بسبب وقوفي في وجهه وإصراري عليه؟! 
ولو كان الأمر كذلك فالأولى أن نجلس نحن في 
مكانه !! فلو كان الخير والمصلحة في ما تقترحه أنت 

علينا أن نذهب نحن ونجلس مكانه وليجلس  وتطلبه، إذاً 
هو مكاننا.. فليأخذ كلّ مناّ مكان الآخر! ولكنّ هذا 

 الشخص لم يكن يسمع.

وفي المقابل فقد كانت هذه المسائل تحصل للسيّد 
الوالد أيضاً.. نفس هذه المشاكل والمصاعب كانت 
تحصل له، بل كان يحصل له أصعب منها وأسوأ، فنحن كنّا 

 ذلك الزمان وكناّ نرى معاناته ونحسّ حاضرين في

بذلك.. كناّ نرى القضايا التي تقع والمشاكل التي يُبتلى 
بها.. وقد كانت المشاكل صعبة جدّاً بحيث أنّ ما عندنا 

نحن من المشاكل الآن لا يمثّل شيئاً أمامها، ولكن في 
نفس الوقت لم نكن نرى أنّ سماحته كان يحاول أن يعرض 

الشكل رغم أنّه كان يعلم كلّ شيء.. فالسيّد  المسائل بهذا

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

العلّامة كان يعرف كلّ شيء، وكان مطّلعاً على كل 

المطالب... ولكن من ناحية أخرى لا يمكن له أن يغيّر 

كلّ شيء، فهناك حادثة جاءت من العالم الأعلى، وهذه 
لحادثة يجب أن تَطوِي طريقها وتمضي، فلو أراد أن يغيّر 

فماذا سيكون فرقه عن الباقين؟ أيّ فرق  مجرى هذا الأمر

 سيكون بينه وبين باقي الأفراد؟!

ماذا ينبغي أن نطلب من صاحب العصر والزمان عجلّ الله 

 فرجه الشريف؟

بيّنت لكم سابقاً أنّه لو ظهر إمام الزمان فماذا سيطلب 

منه الناس؟ لاحظوا الآن عموم الناس.. هل يفهم عامّة 
والسلوك؟ وهل يعرفون شيئاً عن  الناس شيئاً من السير

 طريق الله تعالى؟ ما هو وجع الناس إذاً وماذا يريدون؟ 

بعضهم يعاني من التأخّر في سداد الأقساط...، 
والبعض الآخر عنده آلام في الظهر، والروماتيزم، 
والزائدة، وما شابه ذلك...، وبعض آخر يعاني من 

وخشونة  المشاكل الأسريّة الداخليّة كسوء الأخلاق

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

المعاملة...، وآخرون من ضيق ذات اليد، والفقر و 

 صعوبة المعيشة و أمثال ذلك...

هل هناك شيء آخر غير هذا؟ اذهبوا وتحدّثوا مع 
الناس.. اسألوا أقاربكم ومعارفكم، اسألوا الأفراد الذين 
ليسوا في هذا الوادي أصلًا.. قولوا لهم: إذا جاء إمام 

، فماذا تريدون منه وماذا تطلبون الزمان عليه السلام وظهر
منه؟ انظروا هل يقول أحدهم أريد أن يزيد لي معرفتي؟! 

 ]سيقولون لك:[ المعرفة؟! عن أيّ شيء تتحدّث؟!

ذهبت ذات مرّة إلى منزل أحد أرحامي، ولمّا حان 
وقت الصلاة وقفت لأصلّي، فجاء هذا الشخص الذي 

يته و ... جاء كان من أهل الصلاة والتديّن وممنّ يطيل لح

وشغّل التلفزيون لكي لا تفوته مباراة كرة القدم!! هذا هو 

المتديّن عندنا! فهو أصلًا لم يراعِ حرمة هذا الشخص 
الذي وقف ليصلّي، فما بالك بصلاته هو!! هذا هو المتديّن 

عندنا! فنحن نفتح التلفزيون منذ الصباح عندما نستيقظ 
 وقبل أن نتوضّأ ونصلّي...

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

الأيّام يقولون: عندما نستيقظ علينا أن نغسل في هذه 

وجهنا، ولا يقولون: نتوضّأ!! وكأنّ الوضوء لا يجري على 

أو « الوضوء»لسانّم، وكأنّّم لا يستسيغون كلمة 
في أفواههم!! يقولون: عندما نستيقظ في الصباح « الصلاة»

فما هو أول شيء نفعله؟ أوّلاً نغسل وجوهنا ... ها؟؟! إذاً 

رق بينك وبين ذلك الجبريّ أو الملحد يا عزيزي؟ ما الف
أنت الذي تعلّم الناس أمور النظافة والصحّة العامّة، ما 

 هو فرقك عن أولئك؟ 

أين ذهبت الصلاة؟ وماذا حلّ بالوضوء؟ وأين 
ذهبت ثقافة الإسلام والتشيّع؟! ]يقولون:[ علينا أوّلاً أن 

عد ذلك نغسل وجوهنا بشكل جيّد، لنصبح مستعدّين، وب

نذهب للمساعدة ]في المنزل[، ثمّ نتناول طعام الفطور 

... ولا يذكرون الصلاة ولا غيرها أبداً أبداً.. هكذا 
 أصبحت ثقافتنا !! 

هؤلاء هم المتديّنون الذين عندنا .. كل ذِكرِهم 
وفكرهم منحصٌر في أنّه: هل دخلت الكرة إلى الهدف أم 

ول هذه الأمور.. ألم لا!! كلامهم و جلساتهم كلّها تدور ح

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

تشاهدوا ذلك بأنفسكم؟ فأنا لا اخترع هذه المسائل من 

عندي.. نعم، هم يؤدّون صلاتهم ولكن بعد الساعة 

 الحادية عشرة !!
تشّرفت ذات مرّة بالذهاب إلى مشهد، وكنت في منزل 
أحد الأرحام، فجاء شخص من أهل العلم، وهو شخص 

 مشهد وجاء إلى معروف ومشهور أيضاً، وكان قد جاء إلى
المنزل الذي كنت فيه.. جاء هذا الشخص وقال: أليس 
عندكم تلفزيون؟ فقال: لا .. ليس عندنا تلفزيون، فقال: 

فأين يوجد تلفزيون إذاً؟ فقال له: لا أدري.. فتناول 
عشاءه ثم غادر المكان ليشاهد مباراة كرة القدم، فقال له 

هل ذهبت إلى أحدهم: أخبرني .. أنت قد وصلت اليوم، ف

زيارة الإمام الرضا عليه السلام؟ فأجاب: يا عزيزي إن 

المباراة ستضيع الآن، وأمّا الزيارة فيمكنني أن أقوم بها 
 غداً!! 

هل التفتّم؟ فهذا من أهل العلم، وهو سيّد وعمره 
سبعون سنةّ، كما أنّ عنده مسجد يرشد الناس فيه إلى طريق 

الله تعالى!! و مع ذلك يقول: يمكنني أن أزور الإمام 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

الرضا غداً، ولكن اليوم ستفوتني مباراة كرة القدم!! هل 

 التفتّم؟

 حسناً، ألا نتعجّب بعد هذا عندما نسمع رسول الله
صلّى الله عليه وآله يقول لعائشة: ستدفن بضعة منيّ 
بأرض تُسمى بطوس، فمن زاره أعطاه الله ثواب حجّة 

وعمرة، فتعجّبت عائشة، فقال رسول الله: ثواب حجّتين 
وعمرتين، فتعجّبت، فزادها أكثر: عشرة.. ثمّ مائة.. ثمّ 
ألف حجّة و عمرة!! و لم يذكر لها أكثر من ذلك رغم 

 . وجوده.
حسناً.. لمن يُعطى هذا الثواب؟ فهل يُعطون هذا 
السيّد وأمثاله ثواب ألف حجّة مقبولة إذا جاء لزيارة 

الإمام الرضا عليه السلام؟! لمثل هذا السيد؟! فلمن 

يُعطى ذلك الثواب إذاً ؟ لمن يعطونه بل يعطون أكثر من 
ذلك بما لا يمكن إحصاؤه؟؟ إنّ ذلك لحضرة السيّد 

لسيّد العلّامة، وللعلّامة الطباطبائي وأمثالهم.. الحداد، ول
 لهؤلاء الذين وصلوا إلى حقيقة الولاية.

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

سمعت أنّ أحدهم قال ... )نعوذ بالله .. نعوذ بالله.. 

إلى أين يمكن أن يصل الإنسان؟!( سُئل أحدهم: هل 

ذهبت لزيارة الإمام الرضا عليه السلام؟ فقال: لا.. لم 
فرصة لذلك، فأجابه السائل: كيف نقدر، ولم يحصل عندنا 

تقول أنّك لم تقدر؟! فأنت في كلّ هذه السنين قمت بزيارة 

كلّ مكان، فكيف لم تقدر على زيارة هذا المكان 
خصوصاً؟! وبعد السؤال والإلحاح نطق بالحقيقة، قال: 
نعم.. )و أنا ليس عندي الجرأة و الجسارة لأقول نفس 

لاصته( قال: نعم.. المطلب الذي ذكره، ولكن سأذكر خ
الذهاب إلى أمثال هذه الأماكن ليس فيه فائدة لنا بعد 
الآن، فنحن قد تُاوزنا ذلك )و أنا قد خفّفت من حدّة 

كلامه ولم أنقله بعينه، ولو أردت أن أتُاسر وأنقله بعينه 

 فربّما لن تقدروا على احتمال سماعه!(.
تبر أنّ أيّ تعاسة هذه التي يُبتلى بها الإنسان بحيث يع

زيارة الإمام المعصوم أمراً عديم الفائدة بالنسبة له؟! و 
]يقول:[ نحن قد تُاوزنا هذه المطالب، وتعدّينا هذا 

الأفق، وصرنا فوق هذه العوالم!! نسأل الله أن لا يأتي ذلك 

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

اليوم ... وحينئذٍ سيفهم الإنسان أنّه رغم كلّ العلم الذي 

لا يصل في فهمه إلى مقدار  جمعه في رأسه إلاّ أنّه في الواقع

 فهم الحمار! الحمار! بل مئة رحمة على الحمار!
هؤلاء هم عامّة الناس، وهذا حال بعض المعمّمين 

 منهم، فكيف هي حال الآخرين ؟!

حسناً، إذا ظهر صاحب الزمان عليه السلام، فما هو 
توقّعهم منه؟ واقعاً اسألوا الناس.. سيقولون: ظهري 

ب بالديسك، أو سيقولون: ابنتي لم يؤلمني، فأنا مصا

تتزوّج وما زالت عندي في المنزل، ولم يخطبها أحد، 
فادعوا لنا يا سيدي ... وذلك مثل الرسائل التي تصل إلى 
الحقير ]تبسّم من سماحة السيّد[... أو يقولون: إنّ ابننا 

بقي بدون زواج، فباب الحظّ قد أغلق في وجهه، وحيثما 

مّ ذلك ... فهل أنا عندي محلٌّ لتنسيق ذهبنا للخطبة لم يت
الزواج؟ يا عزيزي لمَ ترسلون لي هذه الرسائل؟ فعندما 

نفتح محلاًّ للبحث عن الأزواج، حينئذٍ سنعطيكم اسم 
الأفراد المستعدّين والمناسبين وصورتهم !! ]تبسّم من 

 سماحة السيّد[ 

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

هذا الكلام لطيف وحلو ومبهج !!! هذا هو كلّ ما 

 عندنا وهذا هو حالنا!

و لكنّ هذا الشخص الذي يكتب هذه الرسالة لا 
يدري أنّ نفس كتابته للرسالة تسبّب تأخير الحلّ له! فذلك 
يؤخّر التقدير بحقّه، ولكنهّ لا يفهم.. مهما قلنا ونبّهنا فإنّه 

يحلو لك.. اكتب  مع ذلك لا يسمع. حسناً.. افعل ما
رسالتين.. بل عشرة.. بل مئة، ونحن بدورنا سنلقيها في 
سلّة الرسائل التي فقدت صلاحيّتها، نعم.. سيزيد عناؤنا 

 قليلا إذ علينا أن نفرغ السلّة كلّ يوم!
حسناً.. إنّ هذا ليس الطريق الموصل، بل الطريق هو 

مر الذي ما يقال ويُبيّن، ويُوضّح للأفراد.. والطريق هو الأ

خضع للتجربة وأثبت نجاحه، وذلك هو ما نطرحه ونبيّنه 

 للإخوة والأصدقاء.
هذا حال الناس.. وعندما سيأتي صاحب الزمان، 

فهذا ما سيواجهه. حسناً، فمِن أجل مَن سيظهر صاحب 
الزمان؟ هل سيظهر من أجل أولئك الذين يقضون 

سنوات متمادية من عمرهم في الهيئات، ويلطمون 

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

م ويطفئون الأنوار وينادون: يا بن الحسن عجّل صدوره

على ظهورك ... حتّى تحلّ لنا المشكلة الشخصية 

 الفلانية!! هل يأتي ]صاحب الزمان[ من أجل هؤلاء ؟! 
هل يوجد شخصٌ واحدٌ يريد من صاحب الزمان أن 
يزيد معرفته إذا ظهر، أو أن يُضيف إلى كماله، أو أن يصحّح 

خصٌ واحدٌ يريد هذا من له طريقه؟! هل يوجد ش
حضرته؟ ولو أنّ شخصاً يريد هذا من صاحب الزمان، 
]فغيبة صاحب الزمان لن تضّره لأنّ[ صاحب الزمان 

ليس عنده غيبة وظهور، وإنّما الغيبة والظهور عندنا نحن 
 الذين نَجري خلف هذه المصالح والمنافع.

لمِن يستطيع أن يلجأ هذا العبد؟ هل هناك غير 

 أحد!! لا يقدر أن يلجأ إلى غير مولاه، وغاية مولاه؟ لا

الأمر يمكن له أن يتّخذ واسطة، وذلك لا إشكال فيه.. 
يمكن أن يبحث عن وسيلة، فلا عيب في ذلك، ولكن يظلّ 

الأمر كلّه بيد المولى، فما لم يمنح المولى الإذن والإجازة 
فلا فائدة من كلّ ذلك، ولو اجتمع كلّ أهل الدنيا فلن 

وا أن يغيّروا شيئاً لهذا العبد .. لن يقدروا !! ومن هنا، يقدر

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

فحينما يكون عند هذا العبد مسألة أو حاجة، فعليه أن 

يذهب بها إلى مولاه. حسناً.. وهذا المولى مع هذه 

الوضعيّة القائمة يريد أن يجيب مسألة عبده ويريد أن يحقّق 
 له رجاءه.

 والواقعيةّ الملكوتيةّ  أعمال الإنسان بين الواقعيةّ الملُكيّة

الإمام السجّاد عليه السلام يقول: ما يتعلّق بي من 
القضيّة هو أنّه: يا ربّ أنا لا أستطيع أن أتقدّم بسؤالي إلاّ 

إليك! ولا أستطيع أن أذهب بسؤالي إلى مكان آخر.. أنا 

أقدر أن أتقدّم بسؤالي إليك، و لكن أيّ سؤال هو؟ إنّه 
اصٍ آثمٍ .. )مع إتياني ما تكره(، فأنا سؤالٌ من عبدٍ آبقٍ ع

عبد ارتكبت الكثير من الذنوب... ألم نقرأ في الفقرات 
أدعوك يا مولاي بلسان قد »الماضية قوله عليه السلام: 

 ؟! «أخرسه ذنبه...

فهل لساننا أخرسٌ واقعاً؟ كيف ذلك والحال أنّنا 
نتكلّم ونتحدّث الآن به؟! فها نحن نتكلّم بلساننا، 

خرون جميعاً يتكلّمون بحريّة أيضاً، كما أنّنا جميعاً والآ

نطلب من الله وندعوه، فكيف صار لساننا أخرساً؟ إذاً 

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

لساننا ليس بأخرس !! فنحن نطلب من الله، وندعوه 

ونسأله، وكذلك يفعل شمر بن ذي الجوشن أيضاً، وحتّى 

يزيد بن معاوية يفعل ذلك، وعمر بن الخطّاب كذلك، كما 
 المؤمنين والإمام المجتبى وسيّد الشهداء عليهم أنّ أمير

السلام يفعلون ذلك أيضاً !! وهم جميعاً يقرؤون نفس 

الدعاء، فكيف إذاً صار لسانك أخرساً؟! فالجميع مثل 
 بعضهم، وكلّنا ندعو نفس الدعاء..

أدعوك يا مولاي »إذاً كيف يقول الإمام عليه السلام: 

ال أنّه ليس بأخرس؟ ، و الح«بلسان قد أخرسه ذنبه..
فنفس هذا الدعاء.. دعاء أبي حمزة الثمالي الذي علّمه الإمام 
السجّاد عليه السلام لأبي حمزة شاهد على ذلك، إذ من 

 الذي يتلو هذا الدعاء؟ إنّه الإمام السجّاد كما هو واضح!

حسناً.. أحد الألسنة التي تتلو هذا الدعاء هو لسان 
لسلام، واضح؟ حسناً.. نفس الإمام السجّاد عليه ا

وكذلك أنا الشخص العاصي الذي ارتكبت ألف خطأ 
طوال النهار.. آتي في ليالي شهر رمضان وأقرأ دعاء أبي 

حمزة أيضاً، فأنا أقرأ عين تلك العبارات والكلمات، 

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

وأقرؤها بشكل جميل مع إتقان اللهجة واللحن و تُويد 

!!! فكيف الصوت، وقد تحصل لنا حالة من التباكي أيضاً 

أدعوك يا "يمكن تفسير كلامه عليه السلام حيث يقول: 
)و الإمام لم يقل: بلسان القلب، بل بهذا  مولاي بلسان

؟ أخرسه ذنبه!! والحال أنّ "قد أخرسه ذنبهاللسان( 

 الجميع يقرؤون هذا الدعاء؟!
ما الذي بيّناه عندما شرحنا هذه العبارة في السنوات 

ها هنا واقعيّتان، الواقعيّة الأولى  الماضية؟ لقد قلنا: إنّ 

تتمثّل بالواقعيّة العينيّة واللفظيّة والمُلكيّة، وأمّا الواقعيّة 
الثانية فتتمثّل في الواقعيّة والحقيقة الملكوتيّة والمثاليّة 
والغيبيّة؛ فنحن عندما نقول مطلباً ما أو نطرح أحد 

المسائل فنحن بذلك نوجد في نفس الوقت واقعيّتين 

وحقيقتين متلازمتين: الواقعيّة الأولى هي نفس تلك 
الكلمات التي تخرج من لساننا ونتلفّظ بها.. فهذه الواقعيّة 

هي عبارة عن  ...«أدعوك يا ربّ »الأولى.. مثلًا إنّ جملة 
ألف.. دال.. عين.. واو.. كاف.. و هكذا، فالواقعيّة 

ساننا.. الأولى تتمثّل في الحروف والكلمات التي تخرج من ل

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

هذه هي الواقعيّة الأولى، و لا يوجد فرق في هذه المسألة 

بيننا نحن وبين ولّي الله، فالإمام عليه السلام يقول نفس 

 الكلام الذي نقوله نحن دون أدنى تفاوت. 
مثلًا إمام الزمان عليه السلام عندما يقف للصلاة.. 

الله أكبر.. بسم الله الرحمن "ماذا يقول؟ إنّه يقول: 

 "الرحيم.. الحمد لله ربّ العالمين.. الرحمن الرحيم ...
إلى آخره، و هذا هو ما نقوله نحن أيضاً، و ربّما استطعنا أن 
نقلّده بدقّة بحيث لو كان عندنا نفس نغمة صوته عليه 

السلام، لاستطعنا أن نؤدّي الكلام مثله تماماً ولصلّينا عين 
ذلك؟ بلى الأمر صلاة الإمام بلا فرق، أليس باستطاعتنا 

سهل، فالإنسان يستطيع أن يقلّد، ألا يقوم بذلك بعض 

الممثّلين المحترفين؟ تراه يبكي بحيث أنّك تعتقد أنّ 

طفله قد مات! )أنا لا أعلم ماذا يفعلون لكي تخرج هذه 
الدموع الغزيرة من أعينهم( أصلًا الإنسان يتعجّب كيف 

أنّّم يُظهرون أنفسهم بمظهر مغاير لشخصيّتهم وك
شخصية أخرى، حتّى كأنّ الواقف أمامك شخصٌ آخر، 

نعم هذا هو التقليد يا عزيزي .. هذا هو التقليد !! هذا 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

نمط من الأنماط وواقعيّة من الواقعيّات وذلك أن يتلفّظ 

الإنسان الكلمات تماماً كما يفعل الإمام، ومن هذه الناحية 

 لا يوجد أيّ فرق بيننا وبين الإمام. 
ندما نلاحظ الجنبة الثانية فسنشاهد الواقعية و لكن ع

الأخرى، و هي تتمثّل في تلك الحقيقة التي تقبع خلف 

الظاهر، وتتمثّل بمعرفة مفاهيم تلك الكلمات التي 
اكتسبها الإنسان، وإنّما يكمن الاختلاف بين الأفراد في 

إلاّ « الحمد»هذه المعرفة، فبعضهم لا يفهم من كلمة 

لكلمة، ولا يفهم منها شيئاً آخر.. لا المعنى اللغوي ل
يدرك ولا يفهم أيّ جانب من جوانب الاتّصال والعينيّة 
والوحدة والاتّحاد بين الحامد والمحمود، ويخفى عليهم 

 كيفيّة الارتباط بين الحامد وبين تلك الواقعيّة المحمودة. 

أمّا البعض فيدركون هذه الكيفيّة، فتراهم عندما 
فإنّ قلبهم ونفسهم  ﴾لله ربّ العالمينالحمد ﴿يقولون: 

يقتربان من عالم الحمد، فيغترف لنفسه نصيباً من ذلك 
الفضاء الرحمانّي ومن الحمد المطلق، فكأنّه هو نفسه قد 

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

دخل في عالم الحمد أيضاً، فصار للحامد نصيبٌ من مقام 

 المحموديّة...

مادح خورشيد مداح خد است *** كى دو 
 استچشمم سالم نا مرمد 

)يقول: مادح الشمس إنّما يمدح نفسه *** فهو  

 يقول إنّ عيني لم يصبها الرمد( 
نعم حينما يقول: انظر إلى الشمس كم هي جميلة، 
وانظر لها كيف تتلألأ، وانظر إلى نورها العظيم، فهو في 

الواقع يمدح ويحمد نفسه، فيقول: أنا عيني سليمة.. وأنا 
ى في الضوء[ .. أنا الذي عيني ليست كعين الخفاش ]لا تر

لم أغلق عيني عن الجمال.. أنا الذي عينه خالية من كلّ 

عيب... أجل.. هو إنّما يمدح نفسه، وكذلك عندما يقف 

 ﴾الحمد لله ربّ العالمين﴿الإنسان في مقام الذكر، فيقول: 
فهو يُدخل نفسه في فضاء الحمد ذاك، ولكنهّ لا يدخل إلاّ 

الحمد؛ ولذا فنحن نصيبنا قليل  بنفس مقدار ما أدركه من
.. لأنّنا نفهم بحدود المعلومات والقضايا والمسائل التي 

نعرفها بشكل سطحيّ فنجمعها ونرتّبها ونحاول أن نصل 

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

إلى معرفة معنى الحمد؛ فنقول : ما هو الحمد؟ وما هي 

مقدار سعته؟ فلدينا حمدٌ إطلاقيّ وحمدٌ مقيّد ومحدود... 

الفضاء فقط، لذا فأيدينا لا تصل إلاّ  ولأنّنا نسبح في هذا
 إلى هذا الحدّ من الإدراك. 

 المائز الحقيقي بين الناس يكمن في الواقعيّة الملكوتيةّ لا الظاهريةّ

أمّا عندما يتوجّه الإمام نحو الله عزّ وجلّ ويقول: 
فالإمام لا يعرف حدّاً للحمد  ﴾الحمد لله ربّ العالمين﴿

بل يحسّ بأنّه قد غرق في محيط  المختصّ بربّ العالمين،

ذلك الحمد اللامتناهي لله عزّ وجلّ، فيرى أنّه هو قد صار 
واجداً لمقام المحمود، فلم يعد هناك حامد، بل 

وَمِنَ اللَّيلِْ ﴿المحمود هو الموجود فقط؛ قال تعالى: 
دْ بهِِ نافلَِةً لكََ عَسى نْ يَبعَْثَكَ رَبُّكَ مَقاماً  فَتَهَجَّ

َ
أ

عجيب.. عجيب !! فهو يقول له: قم في الليل  1 ﴾وداً مََمْ  

وتعبّد لله وتوقّع وليكن لديك أمل )عسى هنا ليست 

                            
 .9۷سورة الإسراء، الآية:    1

https://madrasatalwahy.org/


  25 
 

بمعنى: قد، ويحتمل حصول كذا..، بل توقّع أن.. ولك 

 البشارة بأن .. ونعدك بأن ..(.

وداً  عَسى﴿ نْ يَبعَْثَكَ رَبُّكَ مَقاماً مََمْ 
َ
، أيّ: توقّع و ﴾أ

 إلى ذلك المقام ..مقام المحمود، أمّل أن يوصلك الله
الذي هو لله تعالى بالأساس، فأنت هنا لم تعد الحامد، بل 

هناك اتحاد بين الحامد والمحمود، واتحاد بين العالم 
والمعلوم، واتحاد العارف والمعروف، واتحاد بين ... 
وبين..، عليكم أنتم أن تكملوا الفراغ ..، إنّ هذا هو ما 

ء الذاتي، الذي يعني أنّه وصل من مرتبة يسمى بمقام الفنا
فناء الإسم والرسم إلى مرتبة الفناء في الذات، وهو هنا 
عندما يحمد إنّما يحمد نفسه، فالحمد الذي يحمده رسول 

الحمد لله ربّ ﴿الله صلى الله عليه وآله قائلًا لربّه: 
.. ليس كالحمد الذي نحمده نحن به، بل هو  ﴾العالمين

لك الحمد لا يمكن أن يحدّه مفهوم أصلًا، أمرٌ آخر، فذ

لسان »أن يوضّحه، ولا حتّى « المنجد»ولذا لا يمكن للـ 
 بإمكانه أن يشرحه ويبيّنه!! « العرب

https://madrasatalwahy.org/


  26 
 

« لسان العرب»اذهبوا بأنفسكم، وانظروا في كتاب 

هو أن يكون حمدُ « الحمد»هل تُدون فيه أنّ من معاني 

هل كتبوا ذلك الحامد للمحمود حمداً لنفس الحامد؟! 
هناك؟! أين كتبوا هذا الأمر إذاً؟! فهذه المسائل لن 

 وفي معاجم اللغات الأخرى. « المنجد»تُدوها في 

وداً  عَسى﴿ نْ يَبعَْثَكَ رَبُّكَ مَقاماً مََمْ 
َ
أي:  ﴾أ

سيوصلك الله إلى مقام المحمود، فأنت الآن في مقام 
الحامد، وأنت تقوم بالحمد، ولكنمن هو المحمود؟ 

المحمود هو ذات الباري تعالى، وعليه ما هي حقيقة 
المسألة؟!! ما هي الحقيقة التي تؤدّي إلى أنّك عندما بحمد 
الله فإنّك تكون في عين الوقت أنت المحمود أيضاً.. أنت 

المحمود في النفس الوقت !! حسناً، ما هي هذه المرتبة؟ 

ع خلف هذه المرتبة وهذه الواقعيّة هي الواقعيّة التي تقب
 القضيّة و وراء ستار الظاهر. 

وعليه ففي الواقعيّة الأولى لا يوجد فرقٌ بيننا وبين 
النبيّ صلى الله عليه وآله، ولا يوجد فرقٌ بيننا وبين إمام 

الزمان أرواحنا فداه، فما يقولونه هم .. نحن نقوله أيضاً، 

https://madrasatalwahy.org/


  27 
 

طبعاً بحسب ما نستطيع عليه. أمّا لو لاحظنا الواقعيّة 

ية فسنجد أنّ النبيّ صلى الله عليه وآله والإمام عليه الثان

، أمّا نحن فيا «المحمود»السلام قد وصلا إلى مقام 
فكيف « !! الحامد»للسخرية.. لم نصل حتّى إلى مقام 

ما هو؟ وبالتالي فالفرق بيننا وبين « الحمد»بإدراك معنى 

 الإمام في المرتبة الثانية كالفرقٌ ما بين الأرض إلى عرش
الله عزّ وجلّ.. ما بين الأرض إلى ذات الله... )لكن حتّى 
هذا التعبير خاطئ أيضاً فهل الأرض منفصلة عن مظاهره 

عزّ وجلّ(، بل نقول: الفرق بيننا كالفرق بين الظلمة 
المطلقة والنور المطلق )نعم هذا التعبير جيّد.. هذا 

لق؛ التعبير أفضل( .. ما بين الظلمة المطلقة والنور المط

فالإمام نورٌ مطلقٌ لا حدّ له، وأمّا نحن فظلمةٌ مطلقة، بل 

إنّ إطلاق ظلمتنا أشد!! ]يتبسّم سماحة السيّد[ .. لقد 
ذكرت لكم قبل ليلتين ما قاله ذلك الرجل لوالدي 

لا  "الإطلاق"رضوان الله عليه ... فنحن من جهة 
ونحن  "مطلق"نختلف عن الإمام في أيّ شيء ]فهو نور 

[ .. فمن ناحية الإطلاق .. ما شاء الله، "مطلق"ظلام 

https://madrasatalwahy.org/


  28 
 

لدينا سعة وجوديّة كبيرة في الظلمة و هي عين السعة 

الوجوديّة للإمام في نورانيّته.. نعم قد نصل إلى هذا الحدّ 

 !! 
فهذه الأنانيّات !! آه آه آه آه ! واقعاً عندما ينظر 
 الإنسان إلى وجوه بعض الأفراد حينما يتكلّمون، فإنّه

يتعجّب من مقدار تكبّرهم ... ما شاء الله، يا عزيزي انزل 
قليلًا، فإلى أين صعدت؟! لقد جعلت العرش يّتزّ.. 
تواضع قليلًا!! إنّ مثل هذا يصبح ظلمة مطلقة، أمّا الإمام 

فهو النور المطلق، وهذه الواقعيّة هي التي توجد الفرق 
 بيننا وبين الإمام عليه السلام. 

أَدْعُوكَ يَا رَبِّ بلِِسَانٍ قَدْ أَخْرَسَهُ »له: و بالتالي فقو

تعني: ياربِّ أنا أدعوك، لكن هذا الدعاء ليس فيه إلاّ « ذَنْبُهُ 

الواقعيّة الأولى، ولا يحوي على الواقعيّة الثانية، فأنا أتكلم 
بأيّ كلام وحسب: بر بر بر ...، نعم نقرأ الدعاء بصوت 

 جميل، ولكن ... 
لقد ذكرت لكم هذه القضيّة سابقاً... قبل عدّة ليالي 

لا أدري أين كنت، فرأيت ذلك المحترم الذي كان 

https://madrasatalwahy.org/


  29 
 

موجوداً عندما كنت أنا أيضاً في صحن السيّدة زينب 

الكبرى سلام الله عليها، وكانت ليلة الجمعة آنذاك حيث 

، و كان ذلك «دعاء كميل»كانوا يريدون أن يقرؤوا 
ئ، و]كان من المقرّر أن يصوّروا قراءة المحترم هو القار

الدعاء للتلفزيون و لكنّ[ الكاميرات كانت موضوعة في 

المكان الخاطئ ]بحيث لو جلس الناس باتُّاه القبلة فلن 
يكون بالإمكان تصويرهم أثناء قراءة الدعاء[، فجعلوا 
الناس يجلسون بعكس القبلة، فقال ذلك المحترم بصوت 

نعم.. مع أنّ المستحبّ قراءة "عاء: رخيم كأنّه يقرأ الد
دعاء كميل مع الاتُاه نحو القبلة ولكن حيث أنّ 
الكاميرات لا يمكن وضعها في مكان آخر، فليس هناك 

، ]ضحك "من مشكلة وإن شاء الله سيتقبّل الله منكم...

من سماحة السيّد[ وبهذا جعل الناس يقرؤون الدعاء وهم 
ات موضوعة في مكان يجلسون عكس القبلة لأنّ الكامير

دعاء كميل »محدّد!! وبالتالي فهذا الدعاء قد أصبح 
لم يعد هذا الدعاء « .. دعاء كميل»وليس « !! التصويري

https://madrasatalwahy.org/


  30 
 

هو ذلك الدعاء الذي علّمه أمير المؤمنين عليه السلام 

 «.دعاء التصوير»لكميل، بل صار 

أجل.. فهذه الكاميرات تصوّرنا وتسجّل كلامنا، 
نلتفت إلى ما ينبغي أن نذكره وما لا ينبغي  ولذا علينا أن

ذكره !! فالمسألة مهمّة لأنّّم يسجّلون صوتنا و يلتقطون 

صورتنا، فينبغي بالتالي أن نكون حذرين!! أمّا الله تعالى 
فانسَ أمره الآن يا عزيزي فالكاميرات منصوبة، فالمهمّ 
هو الكاميرا، والمعشوق هو الكاميرا، والغاية هي 

ا، أين الله إذاً؟ أين الله؟ مساكين هم ملائكة الله الكامير
الذين يسجّلون أعمالنا فلا أحد يعتني بهم!! )ما شاء الله 
.. ما شاء الله!! ما أرقى معرفتنا!( فعلًا ينبغي أن يكون 

لدينا كاميراً، فهذه الأمور هي التي تبقى، أمّا الله فمن 

 الذي رآه و من الذي سمعه؟!
دعاء »هذا المحترم الذي يقرأ  حسنا فما هو حال

بهذه الطريقة؟ إنّه سيكون مشمولاً لكلمات الإمام « كميل
أَدْعُوكَ يَا سَيِّدِي بلِِسَانٍ »السجّاد عليه السلام حين يقول: 

، كان يقول )بصوت حنون كمن يقرأ «قد أخرسه ذنبه...

https://madrasatalwahy.org/


  31 
 

الدعاء(: أنا أقرأ الدعاء عكس القبلة !! لماذا؟ من أجل أن 

الكاميرات من التصوير !! لكن يا عزيزي أيّ دعاءٍ  تتمكّن

؟! وأيّ « دعاء أبي حمزة»هذا؟! هل يبقى هذا الدعاء 
حضور للقلب هذا الذي عندك؟! وما المعنى الذي 
تريده؟! أيّة علاقة حصلت بينك وبين الله؟! بل جميعها ـ 

يا عزيزي ـ سرابٌ واحتيال، فهل فهمتم الآن أنّ الذي 
خداعاً؟ كلّه خداع، وكلّه هباء بلا قيمة.. حصل ليس إلاّ 

 كلّه تظاهر .. كلّه رياء.. وكلّه تمثيل.. 

كالذي يغصب حقّ أمير المؤمنين ثمّ يجلس مكان 
النبيّ صلى الله عليه وآله ويصلّي في محرابه، فهل تُعتبر هذه 
الصلاةُ صلاةً؟! ثمّ يصعد على المنبر، ويقول ]بصوت 

ناس إن أخطأت فقوموني يملؤه الخضوع[: أيّّا ال

وذكّروني، فأنا لا أليق بهذا المقام، ولكننّي قبلِته على 
مضض... إن كنت لا تليق به فانزل وافسح المجال لمن 

يليق به حتّى يصعد المنبر !! إن كنت لا تليق به فلماذا 
تكذب على الناس؟! لماذا تخدع الناس؟! لماذا تكذب؟! و 

https://madrasatalwahy.org/


  32 
 

نبر فإنّ لسانك أخرسٌ .. لهذا فأنت عندما تكون فوق الم

 لسانك أخرس لنفس هذا السبب. 

أمّا أمير المؤمنين، فكيف حال لسانه؟ لسانه ليس 
بأخرس، لأنّ الواقعيّة الثانية التي تقبع خلف الستار هي 
أنّ ذات علّي عليه السلام متّصلة بذات الله عزّ وجلّ، 

 نعم.. هذه هي الواقعيّة الثانية: ذات علّي عليه السلام
متصلة بذات الله عزّ وجلّ، وهذه هي حقيقة الأمر، ولذا 
يصبح ذلك الرجل عبارة عن الظلمة المطلقة، و ستلحقه 

لعنة اللاعنين إلى أبد الآبد، أمّا أمير المؤمنين عليه السلام 
فهو النور المطلق، وستلحقه رحمة الراحمين وحمد 

أمير  الحامدين إلى أبد الآبدين وإلى ما شاء الله، هذا هو

 المؤمنين عليه السلام. 

هناك جانبان يخالف كل واحد منهما الآخر: الأوّل هو 
الظلمة المطلقة، والآخر هو النور المطلق، ومن هنا، 

فمعنى كلام الإمام السجّاد عليه السلام السابق حين 
يتوجّه إلى الله هو: يا إلهي.. أنا أتكلّم معك يا الله، وأطلب 

و لكن لساني هذا ليس لديه الواقعيّة  منك يا الله، بلساني،

https://madrasatalwahy.org/


  33 
 

الثانية، فليس هناك أيّ ارتباط يقبع خلفه، والمعاصي 

جعلته فقيراً، وهو يخلو من الحقيقة، وأنا أناجيك.. ولكنّ 

فكري في مكان آخر، أنا أتكلّم معك لكنّ ذهني في مكان 
آخر؛ فقلبي ليس معك، وذهني ليس معك، وليس عندي 

ما أقوله لا يعدو كونه لقلقة لسان، توجّه نحوك، بل كلّ 

فلساني صار ألكناً، وقلبي صار مغلقاً، ونفسي صارت 
 مسدودة. 

 خطورة توغلّ السالك في الكثرات وكيفيّة حصول الاستدراج

رضوان الله عليه عند بيانه لهذه  المرحوم العلامةقال 
المسألة في حديثه عن بعض تلامذته وبعض تلامذة 

الذين كانوا يمتلكون بعض المرحوم الأنصاري 
الحالات، وكان باستطاعتهم القيام ببعض الأعمال، 

 وكانت خطاباتهم مؤثّرة جداً...

ما هو السّر في كون كلمات أمير المؤمنين عليه السلام 
مؤثّرة؟ لأنّه كان حائزاً للواقعيّة الثانية، لكن لماذا لا يؤثّر 

الثانية، بل كلامي  كلامي أنا؟ ذلك لأنّني لا أتمتّع بالواقعيّة

لا يعدو الكلمات والحروف والمواضيع التي تُسرد بشكل 

https://madrasatalwahy.org/


  34 
 

متسلسل، أمّا حينما يجلس ولّي الله العارف ذو القلب الحيّ 

فيبدأ بالتكلّم مع الإنسان يبدأ الإنسان يرى التغيّر في نفسه 

بشكل مستمرّ، وهذا يعود إلى وجود الواقعيّة الثانية، 
تلك الواقعيّة لا الألفاظ، فالألفاظ  فالذي يؤثّر حقيقةً هو

 ليس لها أثر، وهي موجودة في كلّ مكان. 

رضوان الله عليه يقول عن أولئك  العلّامةكان 
التلاميذ: هؤلاء كان لديّم بعض الحالات، في علاقاتهم 
.. في مسائلهم .. في أعمالهم.. لديّم طاعة وتقبّل، ولذا 

تقامة في نفسهم لديّم بعض الحالات.. إنّ لديّم الاس
وروحهم وصفائهم، ولديّم نضج، والطلب ما زال حيّاً 
في قلوبهم!! لم تمت الرغبة في قلوبهم!! لذا تُدهم ما زالوا 

يبحثون ويتّبعون، ودائمًا يقولون في أنفسهم: أريد أن 

أذهب لأرى ماذا بإمكاني أن أفعل؟ أريد أن أذهب إلى 
ل إلى هناك.. حالة هناك لعلّي أعثر على ضالّتي، لعلّي أص

 الطالب و البحث ما زالت حيّة في وجودهم!!
أمّا عندما يقعون في مسائل أخرى، فتستولي عليهم 

الكثرات والعلاقات، وتسوقهم النفس هنا وهناك... 

https://madrasatalwahy.org/


  35 
 

)وهؤلاء كانوا موجودين فعلًا!! وأنا لن أذكر الأسماء، 

فجميعهم الآن قد ذهبوا إلى رحمة الله، وإن شاء الله 

لهم الله بفضله، فالمسألة لا تعنينا، لكن ما يعنيني هنا يعام
هو أن نذكر المسألة للعبرة فقط، وإلاّ فنحن لا نريد أن 
نذكر القصص من أجل أن نكون قصّاصين، بل نريد أن 

نعتبر من ذلك لأنفسنا، فهذه المسائل من مسائل 
الاستدراج(، نعم هؤلاء عندما مالوا نحو الكثرات، 

لّ تلك الأمور، صار عندهم مع مرور وأحاطت بهم ك

 الزمن ـ رويداً رويداً ـ واقعيّتان: 
: مجالسهم ومواضيعهم وأحاديثهم التي بقيت الأولى

واستمرّت بنفس النحو السابق، فإن أرادوا أن يقولوا 

، وتراهم «حافظ الشيرازي»شعراً، فهم يأتون بأشعار 

وسّلوا يدعون الله، ويتوسّلون بأهل البيت.. يقولون: ت
بأهل البيت.. )نعم يفرحون بأنّّم قد ذرفوا بعض الدموع 

على الإمام الحسين عليه السلام قبل أن يخرجوا من 
المجلس، فهم لم يخرجوا خالي الوفاض بحسب 

اعتقادهم(، لكن يا عزيزي هذه ليست إلاّ لذّات نفسانيّة، 

https://madrasatalwahy.org/


  36 
 

وفي الحقيقة هي ليست توسّلًا بالإمام الحسين عليه 

ل التذاذات نفسانيّة، فهو يعتقد في نفسه أنّ يده السلام، ب

قد امتلأت بسبب هذا التوسّل، فتراه يقول: دعونا نقرأ 
دعاءً، أو دعونا نقرأ شعراً، أو دعونا نقرأ مجلس عزاء، ثمّ 
بعدها يضع لهم الطعام )نعم إنّ أهم ما في الموضوع 

خاتمته( وبعد أن ينتهي كلّ شيء نعود إلى المنزل. نعم، 
كذا كانوا يفعلون، والحقير يتذكّر كلّ هذه المسائل و ه

 كيف كانت تحصل. 

أجل.. تلك كانت الواقعيّة الأولى، ولكن بموازاة هذا 
الأمر، وفي نفس الوقت تُد أنّه بدأ يفقد تلك الحالة من 
الرغبة والطلب والنشاط و تضيع منه تلك الحياة والصفاء 

 يجيّا مع مرور الزمن!! اللذان كانا عنده.. إنّه يفقدها تدر

التفتوا !! إنّ الواقعيّة الأولى والحالة الأولى تبقى 
مكانّا، فتبقى تلك الحالة التي يخدع الناس بها: أشعار 

حافظ الشيرازي، وأشعار مولانا، والتوسّل، وقراءة 
الدعاء...، ]يضع سماحة السيد يديه بجانب بعضهما 

ل المظاهر، ويقول: البعض ويشير إلى اليد الأولى التي تمثّ 

https://madrasatalwahy.org/


  37 
 

[ هذه الحالة تسير إلى الأمام مع مرور الزمن، باستواء 

وتبقى على ما هي عليه، ]ويشير في نفس الوقت إلى يده 

الأخرى التي تمثّل حالة الإنسان الباطنيّة، ويقول:[ أمّا 
هذه الحالة فتتسافل إلى الأسفل وتنزل وتنزل إلى القعر!! 

ته إلى اليد الأولى كيف تبقى انظروا إلى يديّ ]يشير سماح

وتتحرّك بخط مستقيم في الأعلى، أمّا اليد الثانية فهي تبدأ 
بالنزول التدريجي إلى الأسفل[ هذه الأولى تمثّل الأحداث 

أمّا التي تحصل في المجالس والمحافل وفي العلاقات، 

فتمثّل تلك الحالات من: النشاط و الشغف،  الثانية
الغاية، والبحث عن الحقيقة، والحرارة، والسعي نحو 

والمتابعة، والطاعة؛ فهذه الحالة تمثّل الحياة واللب. اليد 

الأولى تسير بخط مستقيم في الأعلى، أمّا الثانية فتنزل ثمّ 

تنزل وتتسافل بالتدريج إلى الأرض، ثمّ بعد مضي مدّة من 
الزمن تُد المؤشّر في اليد الثانية يساوي صفراً، بينما اليد 

 لى ما زالت تمشي في نفس المستوى السابق!! الأو
ولهذا تصبح المجالس خاليةً من الروح.. لا تحوي 

إلاّ الكلمات والحروف، فتبدأ بفقدان تلك الحالات 

https://madrasatalwahy.org/


  38 
 

والأجواء السابقة، فلا تُد فيها ذلك الشعور والنشاط 

السابق، ولن تُد فيها تلك الحرارة، وستختفي تلك 

 دة. الديناميكيّة التي كانت موجو
يقول: هؤلاء يصبحون مثل الفاكهة التي  العلامةكان 

تُفّ فتبدأ تتجوّف و تصبح فارغة من الداخل إلى أن 

تصبح القشرة الخارجيّة كجدار الفقاعة، نعم هكذا كان 
، ليس هناك إلا فقاعة وحسب، هل «الفقاعة»تعبيره كالـ 

رأيتم تلك الفقاعات التي تكون على سطح الماء و فوق 

أو فوق النهر تتحرّك؟ نعم مثل هذه الفقاعات،  الحوض
هذه الفقاعات تزول بأوّل نفخة بسيطة، وكأنّ شيئاً لم 
يكن، فالفقاعة ليس لها أيّ وزنٍ حتّى. إنّ تلك الواقعيّة 

الثانية وصلت إلى الصفر عندهم!! و بقي منها المظاهر و 

 الكلام.
تلك إنّ معنى الاستدراج: هو أن يبدأ الإنسان بفقدان 

الواقعيّة الثانية من نفسه، ولكن في نفس الوقت تبقى تلك 
المظاهر التي كان يأنس بها، وهو لا يفهم أنّ ذلك قد 

حصل، ولذا ينخدع بهذه المظاهر، فتراه يقول: تعالوا 

https://madrasatalwahy.org/


  39 
 

نتوسّل..، لكنّ هذا التوسل لم يعد توسّلًا!! تعالوا نقرأ 

 الشعر.. 

كان هؤلاء لقد رأينا الكثير من هذا الصنف، لقد 
الأفراد يأتون إلى منزلنا، وكانوا يتحدّثون حتّى يتصدّع 
الجدار من كلامهم، كانوا يتحدّثون عن الحرب... كان 

ذلك في زمن الشاه، كانوا يتحدّثون في كلّ المواضيع: لقد 
حصل في المكان الفلاني حرب... أمريكا هجمت على 
المكان الفلاني...، )يا عزيزي.. وما شأنك أنت 

بأمريكا؟! اذهب واهتم بشؤونك الخاصّة !( يتحدّث عن 
أمريكا أنّّا فعلت كذا وصنعت كذا..، ولا يترك شيئاً من 
هذه المسائل غير المهمّة إلاّ ويتحدّث عنها، ثمّ في 

النهاية، يقول: اقرؤوا لنا بعض الغزليات ]العرفانيّة[ .. 

ر أقرؤوا لنا غزلاً من الغزليات، دعونا نحصل على مقدا
من الصفاء )يا لسوء حظّ حافظ إن كنت أنت الذي تريد 

أن تقرأ أشعاره وغزليّاته !! فأنت لم تترك مكاناً ولا خبراً 
في العالم ولا مسألة حصلت إلاّ وتكلّمت عنها، ثمّ تريد 

الآن حيث لم يبقَ إلاّ ربع ساعة من المجلس أن تقرأ 

https://madrasatalwahy.org/


  40 
 

جلس الغزليات !! نعم هو يعتقد أنّه بذلك قد جعل الم

مفيداً لأنّ شعر الأولياء قد قُرأ فيه!( . ما هي حقيقة هذه 

الأمور؟ حقيقتها أنّّا للترفيه و التسلية فقط!! و بعد ذلك 
 « !!معلم الأخلاق»نمنح أنفسنا لقب 

 لا حدّ لكرم الله وجوده ورحمته

إنّ الإمام السجّاد عليه السلام يقول: إنّ طلبي هو ما 
جرأتي على مسألتك مع إتياني ما حجّتي يا الله في »يلي: 

، نعم أنا أسألك وأطلب منك، ولكنّ سؤالي «تكره!!

وطلبي هو طلب إنسانٍ عاصٍ.. عجيب! فأنت تذنب 
 وتعصي الله، وفي نفس الوقت تطلب منه.. 

هذا أمر حسنٌ يدعو للأمل.. إنّ عبارات الإمام 
السجّاد هذه تبعث الأمل في نفوسنا، فهو بهذه الكلمات 

اليأس من أنفسنا، لأنّ نفس الإمام يقول ذلك.. أنا  يرفع

بيّنت لكم سابقاً أنّ الإمام إنّما يتكلّم بلسان حالنا نحن، 
فهذه العبارات التي يذكرها الإمام ليست إلاّ لسان حالنا، 
لكنهّا خرجت من اللسان المبارك للإمام عليه السلام و 

أها كما نقرأ هي توضّح لنا حقيقة الأمر، ونحن علينا أن نقر

https://madrasatalwahy.org/


  41 
 

القرآن، أيّ أنّنا نقرأ القرآن لكننّا نعتبر أنّ القارئ هو غيرنا 

ونحن المخاطبون بالكلام، كذلك علينا أن نعتبر أنّ 

قارئ دعاء أبي حمزة الثمالي هو الإمام السجّاد عليه السلام، 
 ونحن المستمعون.

إنّ الإمام يقول لنا: أنتم هكذا .. وهكذا..، انظروا إلى 

كم، فالإمام السجّاد عليه السلام يبيّن حقيقة أنفسنا، أنفس
وهذا في الواقع ليس إلاّ من حسن حظّنا !! فالإمام هنا 
قبلَِنا كما نحن مع أنّه يعلم بحقيقة حالنا، وهو بذلك فتح 

لنا الباب ولم يغلقه في وجوهنا، إنّه يقول: مع أنّنا نعصيك 
، بل نقف يا ربّ لكننّا في نفس الوقت لا نترك بابك

ونطلب منك طلباتنا ونسألك رغباتنا، نعم لدينا الجرأة 

ويا لها من « .. حجّتي يا مولاي في جرأتي»على ذلك.. 

 جرأة!!
كم هو عجيب هذا الإله الذي يمنحنا هذا المقدار 

من الجرأة ]يبتسم سماحة السيّد[، بحيث نعصيه، ولكن 
صاةً مع ذلك يسمح لنا أن نقف ببابه، فحتّى لو كنتم عُ 

تعالوا.. فنحن عبيده بالنتيجة، وسواء كناّ عبيداً صالحين 

https://madrasatalwahy.org/


  42 
 

أو عبيداً عاصين لكننّا بكلّ الأحوال لن نخرج عن 

ربوبيّته، ولذا نقول له: إلهي إن كان هناك من إله آخر، 

فأحلنا إليه، ولكن في هذه القضيّة بالذات نعلم أنّك عاجز 
ك وقوّتك إلاّ عن إيجاد إلهٍ آخر غيرك، نعم فمع كلّ قدرت

أنّ هذه المسألة بالذات لا يمكنك أن تصنعها فتأتي لنا بإلهٍ 

آخر غيرك، فمع كلّ ما لديك من عظمة وقهاريّة وكبرياء 
إلاّ أنّنا نعلم أنّ هذا الأمر بالذات لا تقدر عليه، فلا 
تستطيع أن توجد لنا إلهاً آخر غيرك لتحيلنا عليه، ولذا 

يداً لك، ولا حلّ آخر، ولذا تُد فأنت مجبورٌ على قبولنا عب
أنّ هذه المسألة تعطينا الجرأة على الطلب، فنقول في 
 ـلم نخرج  أنفسنا: صحيح أنّنا عصينا الله، لكننّا ـ في النهاية 

من حكومة الله، ويا ربّنا أظهر لنا ربوبيّتك علينا، فصحيح 

أنّنا عباد عاصون، لكنكّ إلهٌ عظيم يا ربّ، فما سمعناه من 
 ولياء هو أنّك إلهٌ عظيم. الأ

يقول: الحمد لله .. لدينا  المرحوم العلامةلقد كان 
إلهٌ جيّد ]ضحك من سماحة السيّد[، لدينا إلهٌ جيّد، فهو 

يغض الطرف عناّ، ولا يعاملنا بالقسوة والشدّة، ولكن 

https://madrasatalwahy.org/


  43 
 

بالطبع فالأمر لا يشمل حقوق الخلائق علينا!! فهذه 

باً عسيراً، فالويل لنا من المسائل يحاسب الله عليها حسا

ذلك الحساب و شدّته.. و لكننّي أتحدّث عن رحمته فيما 
يتعلّق به هو، بالمعاصي الشخصيّة، تلك المعاصي التي 
يفعلها الإنسان بينه وبين الله، فالله لا يؤاخذ عليها كثيراً، 

 بل هو أرحم الراحمين. 
)للأسف انتهى الوقت، وينبغي أن نلتزم بالوعد  

 ي قطعناه على أنفسنا(. الذ

نعم .. من جهة لدي طلب ورغبة، ومن جهة لديّ 
الحجّة في السؤال والطلب منك يا الله و ما ذلك إلاّ جودك 

 وكرمك. 

طبعاً نحن قد وضّحنا هذه المسائل بالتفصيل في 

السنة الماضية، غاية الأمر أعدنا عرضها باختصار لكي 
رة التالية، و هذا ما تكون بمثابة مقدّمة للدخول في العبا

 أجبرنا على بيان حقيقة المسألة. 
 وعليه لدينا هنا أمرين: 

https://madrasatalwahy.org/


  44 
 

: طلب وسؤال من العبد، وهذا السؤال الأوّل

والطلب الذي سأله العبد من الله كان متزامناً مع كونه 

 عاصياً. 
: وهو يتعلّق بالله، وهو عبارة عن جود الله عزّ الثاني

 وجلّ وكرمه. 

وإن شاء الله.. تأتي تتمّة هذا الموضوع ـ بحول الله 
 وقوّته ـ في الليالي القادمة.

 اللهم صلّ على محمدّ وآل محمدّ

https://madrasatalwahy.org/

	حقيقة مقام العبوديّة قبال المولى
	ماذا ينبغي أن نطلب من صاحب العصر والزمان عجّل الله فرجه الشريف؟
	أعمال الإنسان بين الواقعيّة المُلكيّة والواقعيّة الملكوتيّة
	المائز الحقيقي بين الناس يكمن في الواقعيّة الملكوتيّة لا الظاهريّة
	خطورة توغّل السالك في الكثرات وكيفيّة حصول الاستدراج
	لا حدّ لكرم الله وجوده ورحمته

