
 
 

 

  

 هو العليم 

  

 مقام الخوف والرجاء عند أولياء الله تعالى

  

 المحاضرة الخامسة -هـ ق ۱٤۱٥سنة  -شرح دعاء أبي حمزة الثمالي 

  

  محاضرة ألقاها

 آية الله الحاجّ السيدّ محمدّ محسن الحسينيّ الطهرانيّ 

 قدس الله سره

  

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

  

 أعوذ بالله من الشيطان الرجيم

 بسم الله الرحمن الرحيم

 وصلّى الله على محمّد وآله الطيبّين

 ولعنة الله على أعدائهم أجمعين

  

  

من أين لي النجاة ولا »قال مولانا زين العابدين
 «تُستطاع إلاّ بك

من أين لي النجاة »عندما نقرأ هذه الفقرة من الدعاء: 
نا: يمكن أن يخطر هذا السؤال في ذهن «ولا تُستطاع إلاّ بك

هل أولياء الله والأئمة عليهم السلام، في مقام الخوف 

والرجاء أيضاً؟ أم إنّّم قد تخطّوا هذه المرتبة وتجاوزوها؟ 
وبعبارة أخرى: ألا يعلم هؤلاء بأنّّم قد نجحوا وفازوا 

مَقْعَدِ  في﴿وأنّ الأمر قد انقضى وأنّ مأواهم ومنزلهم 

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

م قد وصلوا إلى الغاية ، وأنّّ 1﴾صِدْقٍ عِندَْ مَليكٍ مُقْتَدِر

 القصوى التي لا غاية ولا مرتبة بعدها؟

و من ناحية أخرى نلاحظ في هذه الأدعية الصادرة 
عن الأئمة عليهم السلام: كدعاء أبي حمزة ودعاء كميل 
وغيرهما من الأدعية ... أنّّم سلام الله عليهم يظهرون 

أنفسهم كالمساكين والضعفاء، ونلاحظ أنّ حالة الخوف 
كانت تتملّكهم عند قراءة هذه الأدعية المباركة. فكيف 

ِ لا خَوفٌْ ﴿ينسجم ذلك مع قوله تعالى  وْلِِاءَ اللََّّ
َ
لا إنَِّ أ

َ
أ

؟ وكيف يمكن الجمع بين 2﴾عَليَهِْمْ ولا هُمْ يََزَْنوُن
الأمرين؟ فالآية الكريمة تصّرح بأنّ أولياء الله لا خوف 

ه بصيغة النكرة في سياق عليهم أبداً، وقد ورد التعبير عن

النفي، ومع أنّه ليس نفياً للجنس ولكنّ ورود )النكرة في 

 سياق النفي ( له دلالة على النفي المطلق.
فمن هذه الجهة لا يوجد أيّ خوف بعد ذلك، ولماذا 

يكون هناك خوف أصلاً لشخص قد أتمّ سيره وتخطّى كلّ 

                            
 من سورة القمر ٥٥الآية     1
 من سورة يونس ٦2الآية     2

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

تمل من هذه مراتب الأنا، ولم تبقَ له نفسٌ أساساً حتّى يُ 

النفس أن تعصي أو تخالف ؟! فمثل هذا الشخص ممّ 

 يخاف؟ إنّ مثل هذا الشخص لم يعد للخوف مكان عنده.
لا خَوفٌْ ﴿فما هو معنى الخوف هنا؟ .. يقول تعالى: 

الخوف يكون من أمر مستقبل  ﴾عَليَهِْمْ ولا هُمْ يََزَْنوُن

نترقّب وقوعه، أمّا الحزن فيكون لأمر قد فات بالماضي، 
 وكلّ من هذين الأمرين موقع له عند أولياء الله سبحانه.

 بيان الفخر الرازي في المقام وفساد زعمه 

إذِْ ﴿عندما تعّرض الفخر الرازي لتفسير قوله تعالى: 
َ مَعَنايَقُولُ لصِاحِبهِِ لا تََزَْنْ إنَِّ  ـ في إشارة إلى مقاله  ﴾ اللََّّ

رسول الله صلّى الله عليه وآله لأبي بكر في الغار ـ حاول 
باستدلالات واهية وضعيفة وساق أحد عشر أو اثني 

عشر دليلًا ليثبت من خلالها عصمة أبي بكر، لا مجرّد مقام 

أو مرتبة يسيرة، بل العصمة !! وخلاصة استدلاله أنّ 
 الله عليه وآله وسلّم لا يتلفّظ بكلامه رسول الله صلّى 

https://madrasatalwahy.org/


  ٥ 
 

.. ومن ناحية 1﴾وما يَنطِْقُ عَنِ الهَْوى﴿جزافاً أو عبثاً .. 

أُخرى لا يمكننا قطعاً أن نحمل الحزن في كلام الرسول 

على الحزن من أجل الأمور الدنيويّة ؛ وذلك لأنّ كلام 
نا النبيّ ينبغي أن يُمل على أكمل الأفراد وأتمهّا، ومن ه

فأيّ الحزنين أتمّ وأرقى: الحزن الدنيويّ أم الأخرويّ؟ 

وأيّّما هو اللائق بمقام النبوّة؟ الحزن الأخرويّ طبعاً! لأن 
الدنيا فانية ولا قيمة لها. فظهر أنّ النبي عندما قال لأبي 

أنّ مُراده يا أبا بكر إنّ آخرتك حسنة،  «لا تحزن»بكر: 

نبغي أن تحزن !!! والوجه وأنت قطعاً من أهل الجنّة، فلا ي
فيه: أنّ كلام النبي ينبغي أن يمل على الفرد الأكمل: 
الأكمل في الأفراد والأكمل في الأنواع والأكمل في 

المصاديق، فلا معنى لأن نحمل كلام الرسول عندما 

على الأمور الدنيويّة، بل على الأمور « لا تحزن» يقول
 الأخُرويّة. 

حكاية عمّا سيقع، فإنّ و حيث كان كلام الرسول 
إخبار في الواقع، وكأنّه  «لا تحزن»النهي الصادر عنه بقوله: 
                            

 من سورة التوبة ۰4جزء من الآية     1

https://madrasatalwahy.org/


  ٦ 
 

يقول له: لا تحزن؛ لأنّ مقامك وآخرتك لا تستدعي 

 الحزن، وبمعنى آخر: فإنّ آخرتك مضمونة !! 

و لكن لنا أن نسأل صاحب هذا الرأي: إذا كان هذا 
فما هو معنى ؟! ﴾إنّ اللَّ معنا﴿هو المقصود فما معنى قوله 

أن يقول له: )إنّ آخرتك مضمونة، إنّ الله معنا(؟! وعلى 

 ﴾إنّ اللَّ معنا﴿هذا المعنى الذي ذكره، هل يبقى لعبارة 
موقع في الكلام؟! على كل حال، إنّ هذا الكلام 

 والاستدلال بيّن الفساد وواضح البطلان.

 الوجه في حزن أولياء الله وخوفهم 

والآن فلنبحث في أولياء الله: إذا لم يكن عند أولياء 

الله جانب الحزن ولا الخوف، فما هو معنى هذه الحالات 
التي تصدر منهم ؟! وما هي حقيقة هذا البكاء والتفجّع 

الذي نراه منهم؟! هذه المسألة مسألة عويصة، والجمع 

 بين الأمرين صعب ومستصعب.
اطة كما يصنع البعض نعم، يمكننا أن نحلّ الأمر ببس

حيث يقولون: إنّ حزنّم نابع من ترك الأولى، وبكاؤهم 

لأنّّم لم يقوموا بفعل الأولى. ولكنّ هذا الجواب لا ينفع، 

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

بل الإشكال باقٍ على حاله، فالكلام السابق ينطبق حتّى 

على ترك الأولى ؛ لأنّ المعصوم إذا كان معصوماً فلا 

وهذا ما يدل عليه قوله  يمكن أن يصدر منه تركٌ للأولى،
هْلَ ﴿تعالى: 

َ
ُ لُِِذْهبَِ عَنكُْمُ الرجِّْسَ أ إنَِّما يرُيدُ اللََّّ

. فالإمام قد وصل إلى مقام 1﴾الْْيَتِْ ويُطَهِّرَكُمْ تَطْهيرا  

تشير إلى مقام الطهارة  ﴾تطهيرا  ﴿الطهارة المطلقة .. فكلمة 
طهارة المطلقة، وفعل الأولى أو تركه داخل تحت دائرة ال

المطلقة، ومن يصل إلى هذه المرتبة فلا يصدر منه تركٌ 

للأولى، وإلاّ فهو لم يصل إلى الطهارة الواقعيّة، والحال أنّنا 
نعتقد أنّ الأئمة عليهم السلام قد وصلوا إلى مقام الطهارة 

 المطلقة.

فإذا كان الأمر كذلك، فما هو معنى ما صدر عنهم  

لك البكاء الصادر من أمير عليهم السلام؟ ما هي حقيقة ذ
المؤمنين في جوف الليل؟! لا شك أنّ أولياء الله لا يبكون 

من أجل الدنيا ولا يزنون لفقدها، ولو كان عندهم 
 بمقدار هذا العالم ذهباً ثمّ فقدوه لما تأثّروا أبداً.

                            
 من سورة الأحزاب 33آخر الآية     1

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

و كذلك هم لا يزنون على ما فات، فالحزن على ذلك 

نّ الأولياء يرون أنّ كلّ ما لا معنى له بالنسبة إليهم ؛ لأ

سوى الله هو من مسبَّبات ومعلولات الأسماء الإلهيّة، 
وحيث إنّّم مجرى إفاضة ذلك الاسم، فلا معنى لأن 
يزنوا لفوات أمر من هذه المسبَّبات. فحينما يكون الإمام 

عليه السلام مُجرياً لعالم الإمكان، فلا يمكن أن يزن 
رعة أو عقار وعندما يرى أنّ لخسارة أرض أو منزل أو مز

كلّ فعل في هذا العالم من الله سبحانه، فلن يصيبه الحزن 

لموت أحد أولاده أو زوجته أو لفقدان أرضه مثلًا. ولو 
أصابهم الحزن كان دافع ذلك الحزن أمراً معنويّاً. فعندما 
تنهّد أمير المؤمنين قائلًا )آه( عند حديثه عن عثمان بن 

، أو ما 1خ ... وعدد فيها صفاته وأخلاقهمظعون: كان لي أ
                            

من قصار كلماته وقَالَ  ٩۸2إشارة إلى قوله عليه السلام في الكلمة      1
نْيَا فيي "السلام(: )عليه غَرُ الدُّ كَانَ ليي فييمَا مَضَى أَخٌ فيي اللَّهي وكَانَ يُعْظيمُهُ فيي عَيْنيي صي

ي مَا لَا يََيدُ  نْ سُلْطَاني بَطْنيهي فَلَا يَشْتَهي جاً مي ، وكَانَ خَاري ولَا يُكْثيرُ إيذَا وَجَدَ، عَيْنيهي
يفاً  ائيلييَن، وكَانَ ضَعي تاً فَإينْ قَالَ بَذَّ الْقَائيلييَن ونَقَعَ غَلييلَ السَّ هي صَامي وكَانَ أَكْثَرَ دَهْري
 َ ةٍ حَتَّى يَأْتِي لُّ وَادٍ، لَا يُدْليي بيحُجَّ دُّ فَهُوَ لَيْثُ غَابٍ وصي مُسْتَضْعَفاً فَإينْ جَاءَ الْجي

ي ثْليهي حَتَّى يَسْمَعَ اعْتيذَارَهُ، وكَانَ قَاضي اً، وكَانَ لَا يَلُومُ أَحَداً عَلَى مَا يََيدُ الْعُذْرَ فيي مي
، وكَانَ يَقُولُ مَا يَفْعَلُ ولَا يَقُولُ مَا لَا يَفْعَلُ، وكَانَ  ندَْ بُرْئيهي لَا يَشْكُو وَجَعاً إيلاَّ عي

https://madrasatalwahy.org/


  ٩ 
 

رحم الله زيداً: كان قليل المؤونة، كثير »قاله عن زيد: 

، أو بكاؤه لشهادة مالك الأشتر ومحمّد بن أبي «المعونة

بكر، وكذلك بكاؤه عليه السلام على عمّار ... إنّ كلّ 
حالات الحزن كانت نابعةً من فقدان رفيق الطريق، وهذا 

كلة فيه وإنّما كلامنا عن الحزن من أجل الحزن لا مش

الأمُور الدنيويّة ؛ إذ لا معنى لأن يزن أولياء الله من أجل 
هذه الأمور. فالشخص الذي يزرع بساتين النخل ويتعب 
نفسه لتهيئتها ثمّ يقدمها جاهزة لفقراء المدينة، والشخص 

الذي يتعب نفسه بحفر الآبار وشقّ القنوات ثمّ يَعلها 
لبني فلان وبني فلان، لا معنى أن يصيبه الخوف وقفاً 

 والحزن من أجل أمور الدنيا !

                            
ْ يُغْ  نهُْ إيذَا غُليبَ عَلَى الْكَلَامي لَم ، وكَانَ عَلَى مَا يَسْمَعُ أَحْرَصَ مي كُوتي لَبْ عَلَى السُّ

ُمَا أَقْرَبُ إيلَى الْهوََى فَيُخَاليفُهُ، فَعَلَيْكُ  مْ عَلَى أَنْ يَتَكَلَّمَ، وكَانَ إيذَا بَدَهَهُ أَمْرَاني يَنظُْرُ أَيُّّ
هي الْخلََائيقي فَالْزَمُوهَا وتَناَفَسُوا فييهَا فَإينْ  َذي لَمْ تَسْتَطييعُوهَا فَاعْلَمُوا أَنَّ أَخْذَ الْقَلييلي  بهي

نْ تَرْكي الْكَثيير  ."خَيْرٌ مي

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

من أسرار مبيت أمير المؤمنين عليه السلام على فراش النبي 

 صلى الله عليه وآله 

إذا كان الأمر كذلك، فما معنى هذا الحزن؟ وما هو 

الخوف عند هؤلاء العظماء مثل أمير المؤمنين؟ مع أنّ 
 الله عليه وآله ـ بشّره كما ورد في الرواية عن النبيّ ـ صلّى 

أمير المؤمنين عليه السلام في خطبة النبي صلّى الله عليه 

فقمت، »وآله في فضل شهر رمضان، فقال عليه السلام: 
فقلت: يا رسول الله، ما أفضل الأعمال في هذا الشهر؟ 

فقال: يا أبا الحسن، أفضل الأعمال في هذا الشهر الورع عن 

ارم الله عز وجلّ، ثمّ بكى. فقلت: يا رسول الله، ما مح
يبكيك؟ فقال: يا علي، أبكي لما يُستحلّ منك في هذا 
الشهر. كأنّّ بك وأنت تصلّي لربك وقد انبعث أشقى 

الأولين والآخرين شقيق عاقر ناقة ثمود، فضربك ضربة 
على قرنك، فخضب منها لحيتك. قال أمير المؤمنين عليه 

لت: يا رسول الله، وذلك في سلامة من ديني؟ السلام: فق

فقال أمير  فقال صلى الله عليه وآله: في سلامة من دينك ...

 «.المؤمنين عليه السلام: إذن لا أبالي

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

ألا يعلم أمير المؤمنين ـ عليه السلام ـ أنّ الرسول 

صادق في كلامه ؟! لا شكّ في ذلك !! إذن من أيّ شيء 

 يخاف ؟!
ديناً مستحقّاً لأكثر من شخص  افرضوا أن عليكم

وينبغي أن تسدّدوه لهم غداً، وجاء شخص موثوق 

وصادق وأخبركم أنّ الشخص الفلانّ اتصل بالتلفون 
وذكر أنّه سيحضر لكم غداً صباحاً مبلغاً كبيراً من المال 
يكفي لسداد كلّ المستحقات وزيادة، وصار عندكم يقين 

؟ من أيّ بذلك، فهل سيصيبكم بعد ذلك خوف أصلاً 
 شيء تخافون ؟! وما معنى الخوف عند ذلك ؟

فما معنى كلّ ذلك البكاء عن أمير المؤمنين عليه 

في سلامة من »السلام وهو يعلم أنّ الرسول قال له: 

 ؟!« دينك
إنّ الإشكال الذي يورده السنةّ في هذه الأيّام على 

حادثة مبيت أمير المؤمنين في فراش الرسول ليلة الهجرة 
أنّ عليّا لم يقم بعمل أمر عجيب يستحق كلّ هذا الثناء، هو 

وذلك لأنّ النبيّ بشّره بأنّه سيسلم من المشركين 

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

وسيلحق به في المدينة، وبالتالي فعندما نام علّي في فراش 

النبي كان يعلم أنّه لن يصيبه أيّ ضرر، وأنا كذلك لو قيل 

صدق لي ذلك لنمت في الفراش مطمئناً، وكلّ من يعتقد ب
 النبيّ فلن يخاف من ذلك !!

و الجواب عليهم أنّ كلامنا ليس في إخبار النبيّ لعلي 

بأنّه سيبقى سالمًا، بل كلامنا هو في ردّة فعله قبل أن يقول 
له النبيّ بأنه سيبقى سالمًا وأنّه سيلحق به إلى المدينة، 
فعندما قال له النبي: اذهب ونم في مكانّ: ماذا أجابه علّي؟ 

له: )و هل تسلم أنت بذلك يا رسول الله وتصل إلى قال 
المدينة؟(، فقال: )نعم(، فقال: )إذن أنام مكانك (. ثمّ 
بشّره الرسول بالسلامة وأمره بإحضار أهله وعياله. فأمير 

المؤمنين قد أبدى الاستعداد للمبيت قبل أن يبشّره 

الرسول بأنّه سيبقى سالمًا، وأمير المؤمنين عليه السلام 
قول: لقد نمت نوماً هنيئاً في تلك الليلة لم أنم مثله طيلة ي

حياتِ. وهذه الراحة ليست لعلمه أنّه سيبقى سالمًا، بل 
لنفرض أنه لم يكن سيسلم لكان سيقول: فليكن! المهمّ 

أن يسلم رسول الله، هذا هو حاله، أن يسلم رسول الله 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

سيسلم مهما أصابه هو. ثمّ بعد ذلك أخبره رسول الله أنّه 

وسيلحق به مصطحباً عياله وأهل بيته، فاطمة بنت النبيّ 

وفاطمة بنت أسد وامرأة أخرى، ثمّ لحق بالنبيّ 
 بصحبتهنّ، تلك هي حالته. 

 العروج إلى مقام جمع الجمع 

الحديث الآن حول علم أولياء الله بمآلهم، هل 
يعلمون أم لا؟ وثانياً: لو فرضنا أنّّم كانوا غير مطّلعين 

سوا هم في مقام اليقين فعلًا؟! وحينئذ ألا يتنافى اليقين ألي

لا خَوفٌْ ﴿مع تلك الحالات؟! فمن جهة يقول عنهم الله: 
، ومن جهة نجد هذه الأدعية 1﴾عَليَهِْمْ ولا هُمْ يََزَْنوُن

 وهذا البكاء.
هذا هو ما يسمّى بمقام جمع الجمع ومقام الجامعيّة  

حتّى وقت الإفطار،  فنحن الآن نصوم، ونبقى جائعين

وعندما نكون صائمين بعد الظهر ونشعر بالجوع، فهل 
الحاكم على وجودنا هو الجوع أم الشبع؟! هل يمكننا أن 

                            
 .٦2سورة يونس، مقطع من الآية     1

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

نحكّم على وجودنا في ذلك الوقت حالة الشبع؟! نحن 

جائعون، حالتنا حالة الجائع، ثمّ أفطرنا وصرنا نشعر 

نحكّم على بالشبع ولا أثر للجوع لدينا، فهل يمكننا أن 
وجودنا حالة الجوع؟! لا يمكننا مهما حاولنا، إلاّ أن يمرّ 
الوقت ويمرّ حتى تخلو معداتنا مرّة أخرى، حينها نشعر 

بالجوع مرّة أخرى، فنحن إذن لا يمكننا أن نشعر في حال 
واحد بشعورين شعور بالجوع وشعور بالشبع، فهل أولياء 

بهذين  الله هم كذلك؟ إذا استطعنا أن نشعر نحن

الشعورين معاً فقد عرفنا حقيقة مقام الخوف الذي عليه 
 أمير المؤمنين عليه السلام.

نضرب لذلك مثالاً، لو كان هناك طريق جبلّي متعرّج 

وخطر، وكان عليك أن تطويه وتصل إلى أعلى الجبل ثمّ 

تعود، وما إن تنتقل بالسيّارة وتتحرك ترى أن رجلًا جاء 
، ويأمرك إذا وصلت أن تنزل يخبرك بأنك ستصل بسلام

في بيت فلان لتبلّغه رسالة ما، وأنت لا تشكّ في صحّة 
كلام هذا الرجل. فعندما يقول: ستصل فستصل بلا شكّ، 

الآن إذا أردت أن تنطلق هل يعقل أن تقول: بما أنّه أخبرنّ 

https://madrasatalwahy.org/


  1٥ 
 

بأنّّ سأصل سالمًا، فلا بأس أن أترك مقود السيّارة وأدعها 

يمكن ذلك؟! أم أنّ كلامه بأنّك  تسير حيث تشاء!! هل

ستصل لا بدّ أن يكون توأماً مع الالتفات والانتباه، لا 
يمكن أن تدع السيارة تذهب بنفسها وتصل سالمًا لمجرّد 
أنّه أخبرك بذلك، لا بل لا بدّ أن تكون عينك على الطريق 

من أوله إلى آخره، وأن تكون ملتفتاً مواظباً مراقباً، وذلك 
 ك به من وصولك سالمًا.رغم ما أخبر

فلا منافاة بين هذا الإخبار وبين الالتفات، ففي  

الوقت الذي يعلم الإنسان أنّ أمراً ما سيتحقّق يبقى مراقباً 
ومنتبهاً طيلة الطريق. وبعبارة أُخرى: هناك تلازم بين 
الوصول سالمًا وبين المراقبة والانتباه، وهذه المراقبة هي 

 المكان سالمين.التي توصلنا إلى ذلك 

 دوران التكّليف مدار الموضوع 

وبالنسبة إلى أمير المؤمنين عليه السلام فمن حيث 
المسائل الدنيويّة ليس لديه أيّ التفات إليها كي تصل 
النوبة إلى احتمال سيطرتها عليه أو عدمه. فهو كان يقول: 

https://madrasatalwahy.org/


  1٦ 
 

فماذا يبقى بعد ذلك؟ وكناّ قد  1.«إنّّ طلّقت الدنيا ثلاثاً »

رّضنا فيما سبق إلى مسألة كون التكاليف دائرة مدار تع

تحقّق موضوعاتها، ومن مواضع تطبيقه أنّ الإنسان كلّما 
بلغ مرحلة ارتفعت عنه تكاليف المرحلة السابقة، 
فالتكليف بترك شرب الخمر أصلًا لا يتعلّق بسلمان؛ فقد 

انتفى الموضوع من أصله بالنسبة إلى سلمان، ولم تعد 
مة الزنا والسرقة وأمثالها لتتعلّق بذمّته. لمن تكاليف حر

هذه التكاليف؟! إنّّا لطبقة أدنى منه، وأما تكليفه فهو 

أرقى من ذلك، وهكذا من هو أعلى منه، فمراتب الأفراد 
من حيث موضوعيّة التكليف مختلفة، والتكاليف مختلفة. 
وما هو تكليفنا نحن؟ هناك تكليف العموم وهناك 

وهناك تكليف خصوص الخصوص،  تكليف الخصوص،

فصوم العموم مثلًا عبارة عن ترك المفطّرات المعروفة. 
وصوم الخصوص هو إضافة إلى ترك المفطّرات ترك 

الغيبة والنظر الحرام، والتي هي ليست من المفطّرات 
الظاهريّة. وصوم خصوص الخصوص هو الامتناع عن 

                            
 .۱۷۰ـ علي بن محمد الليثي الواسطي، عيون الحكم والمواعظ، ص     1

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

لظنّ التفكير الحرام وعن الخواطر السيّئة وعن سوء ا

بالمؤمن، وعن خطور مسائل التفاخر والأنانيّة. فهذه 

منهيّ عنها في صوم خصوص الخصوص؛ حيث يُنهى فيه 
عن كلّ ما سوى الله، فلا ينبغي أن يرد في قلوبنا غير الله، 
ولا ينبغي أن نتوجّه إلى غير الله. نصوم ولكن عندما 

 ندخل إلى المنزل وننظر إلى الأزواج فلا ينبغي أن يأسر
قلوبنا ذلك، ولو كان النظر حلالا؛ً فغير الله لا ينبغي أن 
يرد إلى هذا القلب، وعلى كلّ حال هذا بحث آخر. فسلمان 

إذن لا يخطر في مخيّلته أن يشرب الخمر، ولا معنى لخطوره 
لديه، ولذلك لا معنى لتكليفه به، بل التكليف به سيكون 

كليف. ما معنى لغواً، وحتّى لا شأنيّة لأن يتعلّق به الت

الشأنيّة؟ الشأنيّة هي كون المكلّف ذا قابليّة للتكليف 

بالشيء مع كونه جاهلًا، فالتكليف منجّز غاية الأمر أنّه 
غير فعلّي، وإنمّا يصير فعليّاً عندما يلتفت المكلّف إليه. 

والشأنية التي نتحدّث عنها هنا هي بالمعنى الذي 
قول به الأعلام من نصطلحه نحن لها لا بالمعنى الذي ي

تعلّق التكليف بالجميع على السواء؛ فهذا المعنى لا أساس 

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

له. أمّا الشأنيّة التي نقول بها فهي تعني تعلّق التكليف 

بموضوعه الكلّي على فرض التحقّق: سواء كان المكلّف 

ملتفتاً أم غير ملتفت. وبناء على ذلك، عندما يخرج 
لا معنى لشأنيّة المكلّف عن دائرة موضوع التكليف ف

التكليف بالنسبة إليه، بل تتعلّق به تكاليف أخرى. ومثله 

ما لو تعيّر جنس الرجل على سبيل الفرض إلى امرأة، ولو 
على نحو الإعجاز. ألم يدث ذلك! لقد قام بذلك الإمام 
الحسن عليه السلام: كان جالساً في المدينة فجاء رجل 

ان الإمام الحسن شاميّ وشرع بالحديث بكلام فارغ، وك
عليه السلام يتكلّم، فقال الشامي مستهزئاً: من أنت؟! 
فقال: أنا أعمل وفق ما يراه الله صلاحاً، ولو شئت لنقلت 

الشام إلى المدينة والمدينة إلى الشام، ولبدّلت الذكر أنثى 

والأنثى ذكراً، وحينها شرع أحد الحاضرين بالضحك 
اً فافعل! ثم قال له وقال: أحقاً ما تقول؟! إن كان حقّ 

الإمام: أما تخجلين؟ أين حجابك؟! لقد صار هذا الرجل 
امرأة! نعم صار امرأة! فخرجت من المجلس، فقال 

الإمام: لقد جعلت هذا امرأة وجعلته زوجته رجلًا وهذا 

https://madrasatalwahy.org/


  1٩ 
 

من مناقبه. المهمّ أنّه لو فعل الإمام الحسن ذلك فبدّل 

لم يعد رجلًا الرجل امرأة فإنّ الأحكام ستتبدّل؛ حيث 

لتتعلّق به أحكام الرجال، وتلك المرأة لم تعد امرأة لتتعلّق 
بها الأحكام التي كانت حتى هذه اللحظة متعلّقة بذمّتها، 
وكذلك ليس لهما شأنيّة لتلك الأحكام؛ فقد خرجا من 

موضوع التكليف. فالميّت مثلًا صار موضوعاً جديداً 
لامنا هو إذا حدث وتعلّقت به أحكام جديدة. المهمّ في ك

تغيّر في الموضوع؛ كما في سلمان حيث لم يعد تتأتّّ منه 

المعاصى الظاهريّة، وخرج من تحت موضوعها، فلا معنى 
لأن يتعلّق به التكليف بتركها، بل تتعلّق به أحكام أُخرى، 
فقد تغيّرت خصوصيّة الأحكام، هذه مراتب لتلك الحالة 

 التي هم عليها. 

 سه عما سوى الله فطام الواليّ نف

وأمير المؤمنين وأولياء الله الذين لا يلتفتون إلى 
لا خَوفٌْ ﴿المسائل المادّيّة هل هم داخلون تحت آية 

لا إنَِّ ﴿؟ فمعنى قوله تعالى: ﴾عَليَهِْمْ ولا هُمْ يََزَْنوُن
َ
أ

ِ لا خَوفٌْ عَليَهِْمْ ولا هُمْ يََزَْنوُن وْلِِاءَ اللََّّ
َ
هو: يا أيّّا  ﴾أ

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

لناس اعلموا أنّ أولياء الله لم يعد بإمكان ما سوى الله أن ا

يدخلهم في خوف أو في حزن، لقد خرجوا من دائرة الحزن 

والخوف مماّ سوى الله. فما هو الخوف الباقي؟ فقط هو 
الخوف من الانقطاع أو عدم الاتصال، الخوف هو من 
ذلك. أمّا ما سوى الله فلا يُخيف. نحن الذين نضطرب 

 من شؤون الحياة اليوميّة ومن الذنوب وغيرهما: ونخشى
هل سأحصل على الرزق أم لا؟ هل سأوفّق لكذا وكذا أم 
لا؟! أمّا أولياء الله فقد خرجوا عن تأثير العلل 

والمعلولات، والأسباب والمسبّبات، والآثار 
والمؤثّرات. ما يّمّهم هو أن لا يدث في وقت من 

وقضاءه فيهم، لا شيء آخر، الأوقات أن يبدّل الله نظره 

هبني صبرت »: أمير المؤمنين عندما يقول في دعاء كميل

معناه:  «على حرّ نارك فكيف أصبر عن النظر إلى كرامتك
أنّ الدخول إلى جهنمّ ليس مهمّاً بالنسبة لي، هذه النار هي 

مماّ سوى الله، بالنسبة إلّي ليست آلام الدنيا مهمّة، فهي مماّ 
، فالجنةّ سوى الله، با لنسبة إلّي ليس الدخول إلى الجنةّ مهمّاً

هي مماّ سوى الله، المهمّ هو أن يبقى هذا الارتباط بيني 

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

وبينك وتبقى سائر الأمور جانباً. ما يّمّني أن لا تحوّل 

نظرك عنيّ للحظة واحدة، هذا ما يخيفني، لا ما سوى الله، 

وْلِِا﴿فما سوى الله لا خوف منه. 
َ
لا إنَِّ أ

َ
ِ لا خَوفٌْ أ ءَ اللََّّ

. ارتفع كلّ حزن وخوف، ولم يبق ﴾عَليَهِْمْ ولا هُمْ يََزَْنوُن
سوى الحزن والخوف الناشئين من الارتباط بك. لو جاء 

الله وقال لي: لا علاقة لي بك الليلة، فماذا يقول علّي في هذه 
الحالة؟ إنّه يقول: أنا لا أحتمل للحظة واحدة أن ترفع 

نا أرضى بكلّ شيء سوى ذلك. مثلًا لو كان عنيّ نظرك، أ

هناك عاشق وجاء إلى باب معشوقه فقال المعشوق له: 
لأشبعنكّ ضرباً وأذى، لقال: لا بأس. ولو قال له: 
لأخبرنّ الناس عنك أخباراً تذهب ماء وجهك، لقال: لا 

بأس. طبعاً هذا إذا كان عاشقاً حقيقيّاً. ولو قال: لأذهبنّ 

تلكاتك، لقال: لا بأس. وقد رأيت بجميع أموالك ومم
ذلك ولاحظت مثل هذه القضايا عند بعض العاشقين، 

وأنا أسأل الله أن يرزقني حالاً كهذه بنحو الحقيقة.. بل 
حتى لو كانت بنحو المجاز فهي حسن أيضاً. فهذه حال 

عجيبة. يقول: أنت فقط قل لي: أنا أريدك. العاشق يريد 

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

أن يقول: أنا أريدك من المعشوق هذه الكلمة فقط: 

وافعل بي ما شئت. المهمّ أن لا يقول له: لا أريدك. يقول: 

خذ مالي، اذهب بماء وجهي وبكلّ ما سواك، بل حتّى 
اقتلني، فلا بأس! ولكنيّ أريدك. أمّا لو قال المعشوق 
للعاشق: أنا لا أريدك وسأعطيك كلّ أموال الدنيا، فهذا 

ين هو من ذلك، ما يخيف العاشق. وخوف أمير المؤمن
خوفه أن يقول الله: هذه الليلة لا أُريد عليّاً، وهذا هو 
معنى: )هبني صبرت على حرّ نارك(. يقول: إن شئت أن 

تلقيني في جهنمّ فألقني في جهنمّ! نحن لا نملك حال أمير 
المؤمنين، ولكن أمير المؤمنين في هذه الحال يعي ما يعبّر 

يه السلام في دعائه هذا عنه. وقد أفاد الإمام الحسين عل

 المعنى أيضاً: 

إلهي إنّ اختلاف تدبيرك وسرعة طواء مقاديرك منعا »
عبادك العارفين بك عن السكون إلى عطاء واليأس منك 

ومعنى ذلك: يا إلهي أنت فعّال لما تشاء وحاكم  1.«في بلاء
بما تريد، فتغيّر تقديراتك إلى درجة أنّك إذا وعدت 

                            
 مقطع من دعاء يوم عرفة.    1

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

عارفون هم المطّلعون على القضاء عارفيك بنعمة ـ وال

والقدر ـ فإنّ هناك أمرين يمنعانّم عن السكون: الأولى: 

اختلاف التدبير والثانية: سرعة طواء المقادير وسرعة 
حركتها وتغيّرها ودخول بعضها في بعض. قال الشاعر: 
إن كنت ملتفتاً فلا تيأس، ولو كنت غير ملتفت فلا شيء 

 لطفه وقهره فلا تكن من عليك. إن كنت ملتفتاً إلى
اليائسين، لماذا؟! لأنّ الفعّال لما يشاء هو فقط، وتقديره 
ليس حاكمًا على مشيئته، بل مشيئته حاكمة على تقديره، 

 يفعل ما يشاء. 

 طرف من أسرار سيرة يونس مع قومه 

لقد ذهب النبيّ يونس مغاضباً أن لماذا يعبد هؤلاء 
وَذَا ٱلنُّونِ إذِ ﴿الأصنام؟ فدعا عليهم أن يا ربّ أهلكهم! 
قْدِرَ عَليَهِْ  ن لَّن نَّ

َ
ذَّهَبَ ﴿. 1﴾ذَّهَبَ مُغََٰضِب ا فَظَنَّ أ

فمن جهة هو نبيّ، ودعاء النبيّ وسخطه على  ﴾مُغََٰضِب ا
 المشيئة الإلهيّة. دعا إلاّ قومه له أثره، فقلب الولّي هو عين

                            
 .۸۷سورة الأنبياء، مقطع من الآية     1

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

قْدِرَ ﴿أنّ هذا الدعاء لم يؤثّر؛ ففرّ من قومه،  ن لَّن نَّ
َ
فَظَنَّ أ

وتصوّر أنه ما دمنا قد استجبنا دعاءه فلا بدّ أن يفرّ.  ﴾عَليَهِْ 

يا ذا النون لا تطمئنّ بأنّ الله قد استجاب دعاءك على 
قومك، فأنت بالنسبة إلينا كواحد من هؤلاء القوم، أنت 
ومن يخالفك سيّان عندنا. فإذا ما غيّر هذا المخالف ما في 

مجرى نفسه فإنّّ أغيّر قضائي أيضاً، فقلبه كذلك هو 
لمشيئتي. فكما أنّ قلبك أنت كنبيّ مجرى لمشيئتي، كذلك 
قلب العاصي المذنب هو مجرى لمشيئتي. لقد كنت في 

غفلة عن هذا الجانب، فنظرت إلى المسألة من جانب 
واحد فقط. كنت تظنّ أنّا جعلنا الأمر بيدك تضرب 
وتبتعد جانباً. لا يا عزيزي! فأنت واحد من سكّان هذا 

لآخرون هم هؤلاء القوم: إذا تغيّروا فإنّا نقلب العالم، وا

الأمر عليك! فإنّك وإن كنت نبيّاً ولكنكّ واحد من 
الناس، وهذا واحد كذلك وذاك واحد...! فبالنسبة إلينا 

لا فرق بينك أيّّا النبيّ وبينهم! لماذا رأيت حال التوجّه 
الذي جاءك منيّ، بينما لم تر حال عصيانّم منيّ؟ ولماذا 

لت بينهم وبيني؟ أليسوا عبادي؟! فهم في النهاية فص

https://madrasatalwahy.org/


  2٥ 
 

عبادي، وأنتم جميعاً تجلسون على مائدتِ، فمن الذي 

ن ﴿ من أين لي النجاة؟<رفعك إلى هذه الدرجة؟ 
َ
فَظَنَّ أ

قْدِرَ عَليَهِْ  : تصوّر أنّه سيخرج سالمًا فأخذنا بتلابيبه، ﴾لَّن نَّ
: ظلمة فشعر أنّه خرج رحمة الله وسقط في ظلمات ثلاث
فَنَادَىَٰ ﴿بطن الحوت وظلمة أعماق البحر وظلمة الليل. 

نتَ 
َ
ٓ أ َٰهَ إلِاَّ ٓ إلَِ ن لاَّ

َ
لُمََٰتِ أ . ولا بدّ أنّ هذا الحوت ﴾فِي ٱلظُّ

قد ضغطه عدّة ضغطات فشعر أنّّا النهاية، وأنّه صار في 
خطّ المواجهة مع الموت. يا ربّ لقد أخطأت! هذا هو 

الجلال، ما يَعل الإنسان  فرك الأذن الصادر عن مقام
منقطعاً عن كلّ شيء، لا صديق ينفعه ولا أب ولا أُمّ ولا 
زوجة ولا أولاد ولا مال، يرى نفسه في ضيق يَعله يعترف 

 ويقرّ أنّّ أخطأت يا إلهي! 

جاء السيّد جمال الدين الگلبيگانّ إلى مقام الإمام علّي 
عت، أنا لم أعد أقدر، كان الإمام  وقال له: يا علّي لقد خدي

علّي قد ألقاه في البلاء إلى درجة سلب منه كلّ شيء، وقصّته 
ٓ ﴿مفصّلة ومعروفة.  َٰهَ إلِاَّ ٓ إلَِ ن لاَّ

َ
لُمََٰتِ أ فَنَادَىَٰ فِي ٱلظُّ

نتَ 
َ
. هنا قال: أنت المؤثّر فقط، إن كنت أنت من جعلني ﴾أ

https://madrasatalwahy.org/


  2٦ 
 

نبيّاً فأنت من جعلهم على حالهم التي هم عليها أيضاً، 

ه الله: يا يونس اذهب وتعايش مع الناس.. عندها قال ل

 اذهب وانسجم معهم. 
النبيّ محمّد صلّى الله عليه وآله لم يكن كذلك في وقت 

اللهمّ اغفر »من الأوقات، ولذا كان يقول في تلك الليالي: 

. لقد كان النبيّ محمّد إنساناً 1«لقومي فإنّّم لا يعلمون
نضج بعد: اذهب كاملًا ناضجاً، أمّا يونس فلم يكن قد 

إلى بطن الحوت واذكر الله أربعين يوماً ساجداً وكرّر هذا 

مرّة يوماً ولا تعد إلى تلك الأعمال. عندما فهم  4۰۰الذكر 
حقيقة الأمر، أمره أن يعود إلى قومه، فوجدهم أحياء 
يرزقون.. ماذا حصل؟ عفواً أعتذر إليكم! لقد كان حالهم 

و تغيّر وفهم من هو المؤثّر قد تغيّر أيضاً، كما أنّ حاله ه

وأنّه لا فرق بينه وبين العبد العاصي أمام الله، لقد فهم 
ذلك، هذا من جهة. كما أنّ القوم من جهة أخرى فهموا 

أنّّم إذا ما عادوا إلى الانحراف والمعاصي فإنّ يونس 
سيسخط عليهم فتغيّروا، والآن قال الله لهم: تعالوا 

                            
 .۷٦۱، ص ٩٥بحار الأنوار، ج    1

https://madrasatalwahy.org/


  27 
 

ذه هي المدينة الفاضلة، وتصالحوا وعيشوا بسلام، وه

 وهكذا تتبدّل أمور عالم المشيئة.

 علوّ مقام أمير المؤمنين عليه السلام وسموّ منزلته 

الآن لنعد إلى البحث: فأمير المؤمنين الذي طوى كلّ 

ذلك، وهو يعلم أنّه في سلامة من دينه، ولكن هل يَعله 
علم أنّ هذا العلم بالسلامة مرتاح البال، أم أنّه الآن قلق؟ ي

عمل الله لا يدّه حساب ولا كتاب، يعلم أنّه لا فرق عند 

الله بين علّي وابن ملجم، لا فرق عند الله بين علّي وشجرة 

من الأشجار، يعلم ذلك، فيبقى قلقاً: هل سيبدّل الله 
قضاءه فيه ونظره أم لا؟ فهو دائمًا في حالة خوف، وهو دائمًا 

بالنسبة إلى ما سوى الله فهو  في حالٍ من الاهتمام بذلك، أمّا
مطمئنّ البال، فلا تكليف له بالنسبة إلى ما سوى الله، لم 

يبق إلاّ هو في مقابل الله: أن لا يبدّل الله قضاءه فيه فيقول: 

يا علّي لا أريدك! وهو مهتمّ بهذه القضيّة. لذا نجد في 
الأدعية أنّ الأئمّة يّتمّون فقط بأن لا يغيّر الله قضاءه 

هم، وهذه هي المسألة فقط. أي إنّّم يسّون بعالم في

المشيئة، يشعرون بأنّ مشيئة الله وحدها هي التي 

https://madrasatalwahy.org/


  28 
 

تحفظهم، وأنّّا لو لم تكن لما كانوا، وهذا هو مصدر قلقهم، 

وإلاّ فلا خوف في مقام الفناء ولا أيّ شيء آخر. التمايل في 

الذي  عالم الكثرة، التمايل في عالم جمع الجمع، ذلك العالم
يشعر فيه الموجود بالوحدة وفي الوقت نفسه يشعر 
بوجوده الخاص، يشعر بنفسه، يشعر بتعلّق مشيئة الله 

بنفسه، والحال أنّه هو نفسه يمكنه أن يدمّر العالم بإشارة 
واحدة، ولكن هذا ما سوى الله. هو يأمر جبرائيل 
وميكائيل، ولكن كلّ ذلك هو ما سوى الله. أي: إنّ ما 

في باطن قلبه هو نفس ارتباطه بالله: هل هو راض  يرتجف
بهذا الأمر أم لا؟ ويستمرّ على هذا الحال ويستمرّ إلى تلك 
اللحظة التي يّوي بها ابن ملجم بالسيف على رأسه؟ 

عندها يقول الآن انتهى الأمر واسترحت، وهذا معنى 

، أي: إنّّ أدركت الآن أنّ تلك العناية التي كنت فزت
علّي باقية، وأنّ الأمر قد انتهى ونجونا، ونحن  تتفضّل بها

نعلم أنّه لا خطر في ذلك العالم، فأنا الآن مرتاح البال. ولذا 
فأنا اعتقد أنّ أسعد أيام أمير المؤمنين هي تلك الليلة 

، فقد )فزت(الأخيرة، حيث ارتاح وجدانه، وهذا معنى 

https://madrasatalwahy.org/


  2٩ 
 

بل نظرك انتهى أمري، لا أنّّ لا أرتكب ذنباً بعد اليوم، لا 

اليوم إلّي قد تحتّم، لقد كنتُ حتّى الآن خائفاً من تبديل 

نظرك إلّي وتغيير قضائك فّي، والآن فهمت أنّ ما قاله النبيّ 
من أين لي »من كونّ في سلامة قد تحقّق. لذا فمعنى 

التي يقولها الإمام زين العابدين هو: من أين لي  «النجاة؟

خر لحظة من عمره يشعر النجاة إلى آخر حياتِ؟ فهو إلى آ
 ؟ «من أين لي النجاة ولا تستطاع إلا بك»بهذا السؤال: 

والإمام الحسين كذلك في دعائه يوم عرفة يريد هذا 

المعنى، يقول: إلهي كلّ ما كان إنّما كان منك، ولو لم تكن 
أنت لم يكن، وما معنى ذلك؟ معناه أنّّ دائمًا في حال 

لن تبدّله؟ وأنا أستمرّ  اضطراب هل ستبدّل نظرك إلّي أم

على هذا الحال لا أملك شيئاً، ولا فرق بين الإمام وغيره 

في هذا الأمر، إلاّ أنّ الإمام وصل إلى حقيقته، بينما نحن 
جاهلون نظنّ أنّ الإمام جالس كالطاووس قد انتهى أمره، 

وأنّا نحن الذين نعمل ونبذل الجهد، وأمّا هو فلا. إنّ 
الإمام والمعرفة التي هو عليها  المكانة التي بلغها

والحالات التي يملكها هي التي تجعله مضطرباً. إذا اتضّح 

https://madrasatalwahy.org/


  30 
 

ذلك فهمنا لماذا يبكي الإمام مع أنّ عمله تامّ وسيره قد 

انتهى، فالسير انتهى، ولكن في النهاية في مقام البقاء هل 

هذا الوجود ثابت أم لا؟ هل يسّ بمقام عظمة الله 
 وسلطانه أم لا؟ 

يقال: إنّ الشاه محمّد رضا عندما استلم رئاسة الوزراء 

كان في حال من الخوف الشديد، فقالوا له: لماذا أنت 
خائف؛ أنت رئيس الوزراء؟ فقال: أنتم لا تدركون عظمة 
مقام الشاه؛ فإنّه لو أراد في لحظة واحدة لزالت رئاسة 

ذا الوزراء. أنتم لا تعرفون مقام الشاه وعظمته ومشيئته، إ
أشرت إشارة واحدة تخالفه فلن يبقى لي هذا المنصب 
منصب؛ لأنّ رئيس الوزراء هو الذي يدرك ذلك. أمّا ذلك 

الموظّف الصغير في الشارع فهو لا يدرك سوى من هو 

 أرفع منه برتبة كرئيس البلديّة.

 مقام )لا مؤثرّ في الوجود إلاّ الله( ولا هو إلاّ هو 

والصفات والمشيئة ـ ومن وصل إلى مقام الأسماء 
التي هي مشيئة واحدة في العالم تفعل أيّ فعل وليس 

ُ ما يشَاءُ وَيُثبْتِ﴿أمامها أيّ رادع:  ، أي: يفعل ﴾يَمْحُو اللََّّ

https://madrasatalwahy.org/


  31 
 

الله ما يشاء ويكم ما يريد، من وصل إلى مقام المشيئة 

المطلقة التي لا رادع لها فلا يمكن أن لا يكون مضطرباً، 

ن يبدّل العالم كلّه بإشارة واحدة، فيشقّ وإن كان بإمكانه أ
القمر ويستدعي الشجرة، ولو كان حاكمًا على جبرائيل، 
وآمراً لإسرافيل وميكائيل، كلّ ذلك هو ما سوى الله. أمّا 

ذات الله فماذا؟ القلق من ذات الله. لذا هنا عندما يبذل 
السالك كامل جهوده ويطوي العوالم والحجب يصل إلى 

دّ أن يخرج فيها عن نفسه، الآن كيف يخرج عن مرحلة لا ب

نفسه؟ لقد كان حتّى الآن يقوم بكلّ أفعاله بواسطة 
النفس.. كان يصلّي بواسطة النفس.. يقوم بالمجاهدة 
بواسطة النفس.. يطوي عوالم النور بواسطة النفس، عندما 

كان يتجاوز عالم النور والحور العين وما شابه هل كان بغير 

بل كان بالنفس، يصل إلى مرحلة لا يبقى إلاّ النفس؟ لا 
النفس، فكيف سيترك النفس، النفس لا يمكن أن تخرج 

عن نفسها بنفسها، هنا تبقى وحيدة وتبدأ بالصراخ: ماذا 
السلام »أصنع؟ هنا يأتِ دور أمير المؤمنين، وهذا معنى 

حيث يأتِ أمير المؤمنين ويرق . «عليك أيّّا الزناد القادح

https://madrasatalwahy.org/


  32 
 

فس، فالإنسان يصل إلى مرحلة تتبدّد فيها جميع هذه الن

الآمال. لقد كان حتّى الآن يتكّئ على هذه النفس، والآن 

يريد أن يقدّم هذه النفس. لقد طوى كلّ العوالم من 
الملكوت إلى اللاهوت إلى الجبروت، ووصل إلى مكان لم 
يبق فيه إلاّ نفسه، فكيف يزيل نفسه؟! هل يمكن لهذا 

 نفسه بنفسه؟! أم أنّه يتاج إلى يدّ لتضغط الكوب أن يكسر
عليه وتكسره؟ أمّا هو فلا يمكنه أن يكسر نفسه. وهذا 
الماء هل يمكنه أن يسكب نفسه في الكوب؟ لا يمكن. 

والإنسان يصل إلى مرحلة تفنى فيها صفته واسمه وفعله، 
فيفهم التوحيد الأفعالي والصفاتِ والأسمائي، يفهم الاسم 

ر بكلّ ذلك ولكن يبقى تعيّنه، وإذا كان والصفة، يشع

هناك تعيّن باق فلا يمكن أن يفهم التوحيد الذاتِ، فلا بدّ 

أن يأتِ من يعلّمه التوحيد الذاتِ، من هو الذي يأتِ؟ إنّه 
أمير المؤمنين. ولذا يقول المرحوم العلّامة: عندما يصل 

السالك إلى هذه المرحلة يأتِ أمير المؤمنين. ولا يعنى 
لك أنّه قبل ذلك لم يكن أمير المؤمنين، لا بل هو الذي ذ

كان، ولكن السالك كان يظنّ أنّ له أيضاً محلاًّ من 

https://madrasatalwahy.org/


  33 
 

الإعراب، أمّا الآن فلم يعد هناك مكان لهذا الهزل، ولم يعد 

ير لنفسه محلًا من الإعراب أبداً. هنا لا بدّ أن يأتِ الزناد 

 النفس.القادح وينهي الأمر بحيث لا يبقى شيء من 
وكيف . «من أين لي النجاة؟»لعلّ ذلك مفاد قوله: 

يقوم أولياء الله باستحضار معناها في أنفسهم مع ما هم 

عليه من الوصول إلى مقام الفناء ثمّ البقاء؟ وللبحث تتمة 
 يأتِ الإشارة إليها في السنة القادمة إنشاء الله تعالى.

  

 اللهم صل على محمد و آل محمد

https://madrasatalwahy.org/

	بيان الفخر الرازي في المقام وفساد زعمه
	الوجه في حزن أولياء الله وخوفهم
	من أسرار مبيت أمير المؤمنين عليه السلام على فراش النبي صلى الله عليه وآله
	العروج إلى مقام جمع الجمع
	دوران التكّليف مدار الموضوع
	فطام الواليّ نفسه عما سوى الله
	طرف من أسرار سيرة يونس مع قومه
	علوّ مقام أمير المؤمنين عليه السلام وسموّ منزلته
	مقام (لا مؤثّر في الوجود إلاّ الله) ولا هو إلاّ هو

