
 
 

 

 

 

  

https://madrasatalwahy.org/


  2 
 

  

 الميزان في تفسير القرآن 

 الجزء السابع عشر
  

  
  

 تأليف: العلامة السيد محمد حسين الطباطبائي قدس سرهّ

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  3 
 

  

https://madrasatalwahy.org/


  4 
 

  

  

  
  

 تمتاز هذه الطبعة عن غیرها بالتحقیق و التصحیح الکامل

 واضافات و تغییرات هامة من قبل المؤلف

ملاحظة: تم تطبيق الصفحات مع طبعة الأعلمي الثالثة المطبوعة في 

 م ۱٩۷٣سنة 

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  5 
 

 ( ٤٥( سورة فاطر مكية و هي خمس و أربعون آية )٣٥) 
 [١(: آیة ٣٥]سورة فاطر )

مَاوَاتِ } ِ فَاطِرِ الَسه ِ الَرهحَْْنِ الَرهحِيمِ الََْْمْدُ لِلَّه بسِْمِ الَلَّه
جْنحَِةٍ مَثنَْى وَ 

َ
ولِِ أ

ُ
رضِْ جَاعِلِ الَمَْلَائكَِةِ رسُُلًا أ

َ
وَ الَْْ

َ عََ  ِ  ثلَُاثَ وَ رُبَاعَ يزَيِدُ فِِ الََْْلقِْ مَا يشََاءُ إنِه الَلَّه
كُل

  {١ءٍ قَدِيرٌ شَْ 
 )بيان( 

غرض السورة بيان الأصول الثلاثة: وحدانيته تعالى 

في ربوبيته و رسالة الرسول و المعاد إليه و تقرير الحجة 

لذلك و قد توسل لذلك بعد جمل من نعمه العظيمة 
السماوية و الأرضية و الإشارة إلى تدبيره المتقن لأمر 

 العالم عامة و الإنسان خاصة. 

لتفصيل الإشارة الإجمالية إلى و قد قدم على هذا ا
انحصار فتح الرحمة و إمساكها و هو إفاضة النعمة و 

ُ للِنهاسِ مِنْ }الكف عنها فيه تعالى بقوله:  مَا يَفْتَحِ الَلَّه
 )الآية(.  {رحََْْةٍ فلََا مُمْسِكَ لهََا

https://madrasatalwahy.org/


  6 
 

و قدم على ذلك الإشارة إلى وسائط هذه الرحمة 

الملائكة المتوسطون  المفتوحة و النعم الموهوبة و هم

بينه تعالى و بين خلقه في حمل أنواع النعم من عنده تعالى و 
 إيصالها إلى خلقه فافتتح السورة بذكرهم. 

  

https://madrasatalwahy.org/


  7 
 

و السورة مكية كما يدل عليه سياق آياتها، و قد  

ِينَ يَتلُْونَ }استثنى بعضهم آيتين و هما قوله تعالى:  إنِه الََّه
 ِ ِينَ }قوله:  )الآية(و {كتَِابَ الَلَّه وْرَثنَْا الَكِْتَابَ الََّه

َ
ثُمه أ

 )الآية( و هو غير ظاهر من سياق الآيتين.  {اصِْطَفَينَْا
رضِْ } قوله تعالى:

َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ ِ فاَطِرِ الَسه  {الََْْمْدُ لِلَّه

الفطرعلى ما ذكره الراغب هو الشق طولا فإطلاق الفاطر 
شق العدم فأخرج من  عليه تعالى بعناية استعارية كأنه

بطنها السماوات و الأرض فمحصل معناه أنه موجد 

السماوات و الأرض إيجادا ابتدائيا من غير مثال سابق، 
فيقرب معناه من معنى البديع و المبدع و الفرق بين 
الإبداع و الفطر أن العناية في الإبداع متعلقة بنفي المثال 

ء من رأس لا الشيالسابق و في الفطر بطرد العدم و إيجاد 

كالصانع الذي يؤلف مواد مختلفة فيظهر به صورة جديدة 
 لم تكن. 

و المراد بالسماوات و الأرض مجموع العالم المشهود 
فيشملهما و ما فيهما من مخلوق فيكون من قبيل إطلاق 

معظم الأجزاء و إرادة الكل مجازا، أو المراد نفس 

https://madrasatalwahy.org/


  8 
 

خلقتهما و عجيب  السماوات و الأرض اعتناء بشأنهما لكبر

كْبََُ مِنْ }: أمرهما كما قال
َ
رضِْ أ

َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ لََْلقُْ الَسه

 . 57المؤمن:  {خَلقِْ الَنهاسِ 
رضِْ }و كيف كان فقوله: 

َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ من  {فاَطِرِ الَسه

أسمائه تعالى أجري صفة لله و المراد بالوصف الاستمرار 

ستمر و فيض الوجود غير دون الماضي فقط لأن الإيجاد م
 منقطع و لو انقطع لانعدمت الأشياء. 

و الإتيان بالوصف بعد الوصف للإشعار بأسباب 

انحصار الحمد فيه تعالى كأنه قيل: الحمد لله على ما أوجد 
السماوات و الأرض و على ما جعل الملائكة رسلا أولي 

 أجنحة فهو تعالى محمود ما أتى فيما أتى إلا الجميل. 

جْنحَِةٍ } له تعالى:قو
َ
ولِِ أ

ُ
جَاعِلِ الَمَْلَائكَِةِ رسُُلًا أ

الملائكة جمع ملك بفتح اللام و  {مَثنَْى وَ ثلَُاثَ وَ رُبَاعَ 
هم موجودات خلقهم الله و جعلهم وسائط بينه و بين 

العالم المشهود وكلهم بأمور العالم التكوينية و التشريعية 
أمرهم و يفعلون ما عباد مكرمون لا يعصون الله فيما 

 يؤمرون. 

https://madrasatalwahy.org/


  9 
 

يشعر بل يدل  {جَاعِلِ الَمَْلَائكَِةِ رسُُلاً }فقوله تعالى: 

و الملائكة جمع محلى باللام  -على كون جميع الملائكة 

 رسلا وسائط بينه و بين خلقه في إجراء  -مفيد للعموم 
  

https://madrasatalwahy.org/


  10 
 

 أوامره التكوينية و التشريعية.  

و لا موجب لتخصيص الرسل في الآية بالملائكة 

النازلين على الأنبياء )عليهم السلام( و قد أطلق القرآن 
حَتَّه إذَِا }الرسل على غيرهم من الملائكة كقوله تعالى: 

تهُْ رسُُلنَُا حَدَكُمُ الَمَْوتُْ توََفه
َ
، و 61الأنعام:  {جَاءَ أ

، و 21يونس:  {تَمْكُرُونَ إنِه رسُُلنََا يكَْتُبُونَ مَا }قوله
ا جَاءَتْ رسُُلنَُا إبِرَْاهيِمَ باِلبُْشْْىَ قاَلوُا إنِها }قوله وَ لمَه

هْلِ هَذِهِ الَقَْرْيَةِ 
َ
 . 31العنكبوت: {مُهْلكُِوا أ

و الأجنحة جمع جناح و هو من الطائر بمنزلة اليد من 
الإنسان يتوسل به إلى الصعود إلى الجو و النزول منه و 

 لانتقال من مكان إلى مكان بالطيران. ا

فوجود الملك مجهز بما يفعل به نظير ما يفعله الطائر 

بجناحه فينتقل به من السماء إلى الأرض بأمر الله و يعرج 
به منها إليها و من أي موضع إلى أي موضع، و قد سماه 

القرآن جناحا و لا يستوجب ذلك إلا ترتب الغاية 
يه و أما كونه من سنخ جناح غالب المطلوبة من الجناح عل

الطير ذا ريش و زغب فلا يستوجبه مجرد إطلاق اللفظ كما 

https://madrasatalwahy.org/


  11 
 

لم يستوجبه في نظائره كألفاظ العرش و الكرسي و اللوح 

 و القلم و غيرها. 

جْنحَِةٍ مَثنَْى وَ ثلَُاثَ وَ رُبَاعَ }و قوله: 
َ
ولِِ أ

ُ
صفة  {أ

على تكرر للملائكة، و مثنى و ثلاث و رباع ألفاظ دالة 
العدد أي اثنين اثنين و ثلاثة ثلاثة و أربعة أربعة كأنه قيل: 

جعل الملائكة بعضهم ذا جناحين و بعضهم ذا ثلاثة 
 أجنحة و بعضهم ذا أربعة أجنحة. 

لا يخلو من إشعار  {يزَِيدُ فِِ الََْْلقِْ مَا يشََاءُ }و قوله: 

 بحسب السياق بأن منهم من يزيد أجنحته على أربعة. 
ِ شَْ }قوله:  و

َ عَََ كُل تعليل لجميع  {ءٍ قَدِيرٌ إنِه الَلَّه
 ما تقدمه أو الجملة الأخيرة و الأول أظهر. 

 )بحث روائي( 

في البحار عن الإختصاص بإسناده عن المعلى بن  
إن الله عز  محمد رفعه إلى أبي عبد الله )عليه السلام( قال:

 و جل خلق الملائكة من نور، الخبر. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  12 
 

خلق و في تفسير القمي قال الصادق )عليه السلام(: 

الله الملائكة مختلفة و قد أتى رسول الله )صلى الله عليه 

وآله و سلم( جبرئيل و له ستمائة جناح على ساقه الدر مثل 
القطر على البقل قد ملأ ما بين السماء و الأرض و قال إذا 

ارت رجله أمر الله عز و جل ميكائيل بالهبوط إلى الدنيا ص

في السماء السابعة و الأخرى في الأرض السابعة، و إن لله 
ملائكة أنصافهم من برد و أنصافهم من نار يقولون: يا 

  مؤلفا بين البرد و النار ثبت قلوبنا على طاعتك.

و قال: إن لله ملكا بعد ما بين شحمة أذنه إلى عينه 
 مسيرة خمسمائة عام بخفقان الطير. 

و قال: إن الملائكة لا يأكلون و لا يشربون و لا 

ينكحون و إنما يعيشون بنسيم العرش، و إن لله عز و جل 

ملائكة ركعا إلى يوم القيامة و إن لله عز و جل ملائكة 
 سجدا إلى يوم القيامة. 

ثم قال أبو عبد الله )عليه السلام(: قال رسول الله 
ء مما خلق الله عز )صلى الله عليه وآله و سلم(: ما من شي

و جل أكثر من الملائكة و إنه ليهبط في كل يوم أو في كل 

https://madrasatalwahy.org/


  13 
 

ليلة سبعون ألف ملك، فيأتون البيت الحرام فيطوفون به 

ثم يأتون رسول الله )صلى الله عليه وآله و سلم( ثم يأتون 

أمير المؤمنين )عليه السلام( فيسلمون ثم يأتون الحسين 
ه فإذا كان عند السحر وضع )عليه السلام( فيقيمون عند

 لهم معراج إلى السماء ثم لا يعودون أبدا. 

و قال أبو جعفر )عليه السلام(: إن الله عز و جل 
خلق إسرافيل و جبرائيل و ميكائيل من تسبيحة واحدة، 
 و جعل لهم السمع و البصر و جودة العقل و سرعة الفهم. 

و قال أمير المؤمنين )عليه السلام( في خلقة 
لملائكة: و ملائكة خلقتهم و أسكنتهم سماواتك فليس ا

فيهم فترة، و لا عندهم غفلة، و لا فيهم معصية، هم أعلم 

خلقك بك و أخوف خلقك منك، و أقرب خلقك منك، 

و أعملهم بطاعتك، لا يغشاهم نوم العيون و لا سهو 
العقول، و لا فترة الأبدان لم يسكنوا الأصلاب، و لم 

لم تخلقهم من ماء مهين أنشأتهم إنشاء  تضمهم الأرحام، و
فأسكنتهم سماواتك و أكرمتهم بجوارك، و ائتمنتهم على 

وحيك، و جنبتهم الآفات، و وقيتهم البليات، و طهرتهم 

https://madrasatalwahy.org/


  14 
 

من الذنوب، و لو لا قوتك لم يقووا، و لو لا تثبيتك لم 

 يثبتوا، و لو لا رحمتك لم يطيعوا، و لو لا أنت لم يكونوا. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  15 
 

م على مكانتهم منك و طاعتهم إياك و منزلتهم أما إنه 

عندك و قلة غفلتهم عن أمرك لو عاينوا ما خفي عنهم 

منك لاحتقروا أعمالهم، و لآزروا على أنفسهم، و لعلموا 
أنهم لم يعبدوك حق عبادتك سبحانك خالقا و معبودا ما 

 أحسن بلاءك عند خلقك. 

ء بن و في البحار، عن الدر المنثور، عن أبي العلا
سعد: أن رسول الله )صلى الله عليه وآله و سلم( قال يوما 

أطت السماء و حق لها أن تئط ليس منها موضع  لجلسائه:

وَ إنِها لَنحَْنُ } قدم إلا عليه ملك راكع أو ساجد. ثم قرأ
افُّونَ وَ إنِها لَنحَْنُ الَمُْسَبلحُِونَ   . {الَصه

يرفعه إلى  و عن الخصال، بإسناده عن محمد بن طلحة

الملائكة على ثلاثة النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( قال: 

أجزاء فجزء لهم جناحان و جزء لهم ثلاثة أجنحة و جزء 
  لهم أربعة أجنحة.

و رواه في الكافي، بإسناده عن عبد الله بن  أقول:
طلحة مثله، و لعل المراد به وصف أغلب الملائكة حتى 

 روايات الأخر. لا يعارض سياق الآية و ال

https://madrasatalwahy.org/


  16 
 

و عن التوحيد، بإسناده عن أبي حيان التيمي عن أبيه 

ليس أحد من عن أمير المؤمنين )عليه السلام( قال: 

الناس إلا و معه ملائكة حفظ يحفظونه من أن يتردى في 
بئر أو يقع عليه حائط أو يصيبه سوء فإذا حان أجله خلوا 

 )الخبر(.  بينه و بين ما يصيبه.

ر، عن السياري عن عبد الله بن أبي عبد و عن البصائ
الله الفارسي و غيره رفعوه إلى أبي عبد الله )عليه السلام( 

إن الكروبيين قوم من شيعتنا من الخلق الأول جعلهم  قال:

الله خلف العرش لو قسم نور واحد منهم على أهل 
الأرض لكفاهم. ثم قال: إن موسى )عليه السلام( لما أن 

أمر واحدا من الكروبيين فتجلى للجبل  سأل ربه ما سأل

 فجعله دكا. 

و عن الصحيفة السجادية، و كان من دعائه على حملة 
اللهم و حملة عرشك الذين لا  العرش و كل ملك مقرب:

يفترون من تسبيحك، و لا يسأمون من تقديسك، و لا 
يستحسرون عن عبادتك، و لا يؤثرون التقصير على الجد 

ون عن الوله إليك، و إسرافيل صاحب في أمرك، و لا يغفل

https://madrasatalwahy.org/


  17 
 

الصور الشاخص الذي ينتظر منك الإذن و حلول الأمر 

فينبه بالنفخة صرعى رهائن القبور، و ميكائيل ذو الجاه 

عندك و المكان الرفيع من طاعتك و جبريل الأمين على 
وحيك المطاع في سماواتك المكين لديك المقرب عندك، 

الحجب و الروح الذي هو و الروح الذي هو على ملائكة 

 من أمرك. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  18 
 

اللهم فصل عليهم و على الملائكة الذين من دونهم  

من سكان سماواتك و أهل الأمانة على رسالاتك، و الذين 

لا يدخلهم سأمة من دءوب و لا إعياء من لغوب و لا 
فتور و لا تشغلهم عن تسبيحك الشهوات و لا يقطعهم 

لأبصار فلا يرومون عن تعظيمك سهو الغفلات، الخشع ا

النظر إليك، النواكس الأذقان الذين قد طالت رغبتهم فيما 
لديك المستهترون بذكر آلائك و المتواضعون دون 
عظمتك و جلال كبريائك، و الذين يقولون إذا نظروا إلى 

جهنم تزفر على أهل معصيتك سبحانك ما عبدناك حق 
 عبادتك. 

تك و أهل فصل عليهم و على الروحانيين من ملائك

الزلفة عندك و حمال الغيب إلى رسلك و المؤتمنين على 

وحيك و قبائل الملائكة الذين اختصصتهم لنفسك و 
أغنيتهم عن الطعام و الشراب بتقديسك و أسكنتهم 

بطون أطباق سماواتك، و الذين هم على أرجائها إذا نزل 
 الأمر بتمام وعدك. 

https://madrasatalwahy.org/


  19 
 

وت و خزان المطر و زواجر السحاب و الذي بص

زجره يسمع زجل الرعود، و إذا سبحت به حفيفة 

السحاب التمعت صواعق البروق، و مشيعي الثلج و 
البرد و الهابطين مع قطر المطر إذا نزل، و القوام على 
خزائن الرياح، و الموكلين بالجبال فلا تزول، و الذين 

عرفتهم مثاقيل المياه و كيل ما يحويه لواعج الأمطار و 
لك من الملائكة إلى أهل الأرض بمكروه عوالجها و رس

 ما ينزل من البلاء و محبوب الرخاء. 

و السفرة الكرام البررة و الحفظة الكرام الكاتبين، و 
ملك الموت و أعوانه، و منكر و نكير، و مبشر و بشير، و 
رؤمان فتان القبور، و الطائفين بالبيت المعمور، و مالك 

ان، و الذين لا يعصون و الخزنة، و رضوان و سدنة الجن

الله ما أمرهم و يفعلون ما يؤمرون، و الذين يقولون: 
سلام عليكم بما صبرتم فنعم عقبى الدار، و الزبانية الذين 

ابتدروه « خذوه فغلوه ثم الجحيم صلوه»إذا قيل لهم: 
سراعا و لم ينظروه، و من ألهمنا ذكره و لم نعلم مكانه منه 

https://madrasatalwahy.org/


  20 
 

لهواء و الأرض و الماء، و من و بأي أمر وكلته، و سكان ا

 منهم على الخلق. 

فصل عليهم يوم تأتي كل نفس معها سائق و شهيد و 
صل عليهم صلاة تزيدهم كرامة على كرامتهم و طهارة 

 على طهارتهم. الدعاء. 

أن  و في البحار، عن الدر المنثور، عن ابن شهاب:
 رسول الله )صلى الله عليه وآله و سلم( سأل جبرئيل 

  

https://madrasatalwahy.org/


  21 
 

أن يتراءى له في صورته فقال جبرئيل: إنك لن تطيق  

ذلك. قال: إني أحب ذلك فخرج رسول الله )صلى الله 

عليه وآله و سلم( إلى المصلى في ليلة مقمرة فأتاه جبرئيل 
في صورته فغشي على رسول الله )صلى الله عليه وآله و 
سلم( حين رآه ثم أفاق و جبرئيل مسنده و واضع إحدى 

صدره و الأخرى بين كتفيه فقال رسول الله  يديه على
)صلى الله عليه وآله و سلم(: ما كنت أرى أن شيئا ممن 
يخلق هكذا فقال جبرئيل: فكيف لو رأيت إسرافيل إن له 

لاثني عشر جناحا جناح في المشرق و جناح في المغرب 
و إن العرش على كاهله، و إنه ليتضأل الأحيان لعظمة الله 

 حتى ما يحمل عرشه إلا عظمته.  1الوصعحتى يصير مثل 

و في الصافي عن التوحيد، بإسناده عن أمير المؤمنين  

مَا } و قوله في آخر الآيات: )عليه السلام( في حديث قال:
 {زَاغَ الََْْصََُ وَ مَا طَغَى لقََدْ رَأىَ مِنْ آياَتِ رَبلهِِ الَكُْبَْىَ 

رة أخرى و رأى جبرئيل في صورته مرتين هذه المرة و م

                            
 بفتح الصاد و سكونها طائر أصفر من العصفور.  1

https://madrasatalwahy.org/


  22 
 

ذلك أن خلق جبرئيل عظيم فهو من الروحانيين الذين لا 

  يدرك خلقهم و صفتهم إلا الله.

و عن الخصال، بإسناده عن محمد بن مروان عن أبي  
قال رسول الله )صلى الله  عبد الله )عليه السلام( قال:

عليه وآله و سلم(: إن جبرئيل أتاني فقال: إنا معشر 

تا فيه كلب و لا تمثال جسد و لا إناء الملائكة لا ندخل بي
 يبال فيه.

و هناك روايات أخرى في صفة الملائكة فوق  أقول:

حد الإحصاء واردة في باب المعاد و معراج النبي )صلى 
الله عليه وآله و سلم( و أبواب متفرقة أخرى، و فيما 

 أوردناه أنموذج كاف في ذلك. 

عليه السلام( و في العيون في باب ما جاء عن الرضا ) 

 من الأخبار المجموعة بإسناده عنه )عليه السلام( قال:
قال رسول الله )صلى الله عليه وآله و سلم(: حسنوا 

القرآن بأصواتكم فإن الصوت الحسن يزيد القرآن حسنا، 
 . {يزَِيدُ فِِ الََْْلقِْ مَا يشََاءُ } و قرأ

https://madrasatalwahy.org/


  23 
 

و في التوحيد، بإسناده عن زرارة عن عبد الله بن 

سمعته يقول: مان عن أبي عبد الله )عليه السلام( قال: سلي

إن القضاء و القدر خلقان من خلق الله يزيد في الخلق ما 
 يشاء. 
يزَِيدُ فِِ الََْْلقِْ مَا }و في المجمع في قوله تعالى:  
 روى أبو هريرة عن النبي  {يشََاءُ 

  

https://madrasatalwahy.org/


  24 
 

هو الوجه الحسن  )صلى الله عليه وآله و سلم( قال: 

 و الصوت الحسن و الشعر الحسن.

و الروايات الثلاث الأخيرة من قبيل الجري و  أقول:
 الانطباق. 
 )كلام في الملائكة( 

تكرر ذكر الملائكة في القرآن الكريم و لم يذكر منهم 

بالتسمية إلا جبريل و ميكال و ما عداهما مذكور بالوصف 
السفرة الكرام البررة  كملك الموت و الكرام الكاتبين و

 و الرقيب و العتيد و غير ذلك. 

و الذي ذكره الله سبحانه في كلامه و تشايعه 
الأحاديث السابقة من صفاتهم و أعمالهم هو أولا: أنهم 
موجودات مكرمون هم وسائط بينه تعالى و بين العالم 

المشهود فما من حادثة أو واقعة صغيرة أو كبيرة إلا و 
ا شأن و عليها ملك موكل أو ملائكة للملائكة فيه

موكلون بحسب ما فيها من الجهة أو الجهات و ليس لهم 

في ذلك شأن إلا إجراء الأمر الإلهي في مجراه أو تقريره في 

https://madrasatalwahy.org/


  25 
 

مْرهِِ }مستقره كما قال تعالى: 
َ
لَا يسَْبقُِونهَُ باِلقَْوْلِ وَ هُمْ بأِ

 . 27الأنبياء:  {يَعْمَلوُنَ 

عصون الله فيما أمرهم به فليست لهم و ثانيا: أنهم لا ي
نفسية مستقلة ذات إرادة مستقلة تريد شيئا غير ما أراد الله 
سبحانه فلا يستقلون بعمل و لا يغيرون أمرا حملهم الله 

لَا يَعْصُونَ }إياه بتحريف أو زيادة أو نقصان قال تعالى: 
مَرَهُمْ وَ يَفْعَلوُنَ مَا يؤُْمَرُونَ 

َ
َ مَا أ  . 6التحريم:  {الَلَّه

و ثالثا: أن الملائكة على كثرتهم على مراتب مختلفة 

علوا و دنوا فبعضهم فوق بعض و بعضهم دون بعض 
فمنهم آمر مطاع و منهم مأمور مطيع لأمره، و الآمر منهم 
آمر بأمر الله حامل له إلى المأمور و المأمور مأمور بأمر 

قال تعالى:  ء البتةالله مطيع له، فليس لهم من أنفسهم شي

و قال:  164الصافات:  {وَ مَا مِنها إلِاه لََُ مَقَامٌ مَعْلوُمٌ }
مِيٍ }

َ
قاَلوُا مَا ذَا قَالَ }، و قال: 21التكوير:  {مُطَاعٍ ثَمه أ

 . 23سبأ:  {رَبُّكُمْ قاَلوُا الََْْقه 
و رابعا: أنهم غير مغلوبين لأنهم إنما يعملون بأمر الله 

ُ لِِعُْجِزَهُ مِنْ شَْ وَ مَ }و إرادته  مَاوَاتِ ا كََنَ الَلَّه ءٍ فِِ الَسه

https://madrasatalwahy.org/


  26 
 

رضِْ 
َ
ُ غََلبٌِ }، و قد قال الله: 44فاطر:  {وَ لاَ فِِ الَْْ وَ الَلَّه

 عَََ 
  

https://madrasatalwahy.org/


  27 
 

  ِ مْرهِ
َ
ِ }، و قال: 21يوسف:  {أ مْرهِ

َ
َ باَلغُِ أ  {إنِه الَلَّه

 . 3الطلاق: 

في و من هنا يظهر أن الملائكة موجودات منزهة 
وجودهم عن المادة الجسمانية التي هي في معرض الزوال 
و الفساد و التغير و من شأنها الاستكمال التدريجي الذي 

تتوجه به إلى غايتها، و ربما صادفت الموانع و الآفات 
 فحرمت الغاية و بطلت دون البلوغ إليها. 

و من هنا يظهر أن ما ورد في الروايات من صور 

م و هيئاتهم الجسمانية كما تقدم نبذة منها الملائكة و أشكاله
في البحث الروائي السابق إنما هو بيان تمثلاتهم و 
ظهوراتهم للواصفين من الأنبياء و الأئمة )عليه السلام( ، 

ء ففرق بين التمثل و و ليس من التصور و التشكل في شي

التشكل فتمثل الملك إنسانا هو ظهوره لمن يشاهده في 
فهو في ظرف المشاهدة و الإدراك ذو  صورة الإنسان

صورة الإنسان و شكله و في نفسه و الخارج من ظرف 
الإدراك ملك ذو صورة ملكية و هذا بخلاف التشكل و 

التصور فإنه لو تشكل بشكل الإنسان و تصور بصورته 

https://madrasatalwahy.org/


  28 
 

صار إنسانا في نفسه من غير فرق بين ظرف الإدراك و 

ذهن معا؟ و قد تقدم الخارج عنه فهو إنسان في العين و ال

 كلام في معنى التمثل في تفسير سورة مريم. 
و لقد صدق الله سبحانه ما تقدم من معنى التمثل في 

رسَْلنَْا إلَِِهَْا رُوحَنَا  }قوله في قصة المسيح و مريم
َ
فأَ

 و قد تقدم تفسيره.  17مريم:  {فَتَمَثهلَ لهََا بشََْاً سَويًِّا
أن الملك جسم لطيف و أما ما شاع في الألسن 

يتشكل بأشكال مختلفة إلا الكلب و الخنزير، و الجن جسم 

لطيف يتشكل بأشكال مختلفة حتى الكلب و الخنزير فمما 
لا دليل عليه من عقل و لا نقل من كتاب أو سنة معتبرة، 
و أما ما ادعاه بعضهم من إجماع المسلمين على ذلك 

أمثال هذه فمضافا إلى منعه لا دليل على حجيته في 

 المسائل الاعتقادية. 
 [٨الی  ٢(: الآیات ٣٥]سورة فاطر )

ُ للِنهاسِ مِنْ رحََْْةٍ فلََا مُمْسِكَ لهََا وَ مَا } مَا يَفْتَحِ الَلَّه
ياَ  ٢يُمْسِكْ فلََا مُرسِْلَ لََُ مِنْ بَعْدِهِ وَ هُوَ الَعَْزِيزُ الََْْكِيمُ 

هَا الَنهاسُ اذُكُْرُوا  يُّ
َ
 أ

https://madrasatalwahy.org/


  29 
 

  

https://madrasatalwahy.org/


  30 
 

 ِ ِ عَليَكُْمْ هَلْ مِنْ خَالقٍِ غَيُْْ الَلَّه نعِْمَتَ الَلَّه
نَّه 

َ
رضِْ لَا إلَََِ إلِاه هُوَ فَأ

َ
مَاءِ وَ الَْْ يرَْزقُُكُمْ مِنَ الَسه

بتَْ رسُُلٌ مِنْ قَبلْكَِ  ٣تؤُْفكَُونَ  ِ بوُكَ فَقَدْ كُذل ِ وَ إنِْ يكَُذل
مُورُ 

ُ
ِ ترُجَْعُ الَْْ ِ حَقٌّ  ياَ ٤وَ إلََِ الَلَّه هَا الَنهاسُ إنِه وعَْدَ الَلَّه يُّ

َ
أ

ِ الَغَْرُورُ  نهكُمْ باِللَّه نيَْا وَ لَا يَغُره نهكُمُ الََْْيَاةُ الَدُّ  ٥فلََا تَغُره
مَا يدَْعُوا حِزْبَهُ  ا إنِه ذُِوهُ عَدُوًّ يطَْانَ لَكُمْ عَدُوٌّ فاَتَّه إنِه الَشه

صْحَابِ الَسه 
َ
ِينَ كَفَرُوا لهَُمْ عَذَابٌ  ٦عِيِْ لِِكَُونوُا مِنْ أ الََّه

الَِْاتِ لهَُمْ مَغْفِرَةٌ وَ  ِينَ آمَنُوا وَ عَمِلوُا الَصه شَدِيدٌ وَ الََّه
جْرٌ كَبيٌِْ 

َ
َ  ٧أ  فَمَنْ زُيلنَِ لََُ سُوءُ عَمَلهِِ فَرَآهُ حَسَناً فإَنِه الَلَّه

َ
أ

لَا تذَْهَبْ نَفْسُكَ يضُِلُّ مَنْ يشََاءُ وَ يَهْدِي مَنْ يشََاءُ فَ 
َ عَليِمٌ بمَِا يصَْنَعُونَ  اتٍ إنِه الَلَّه   {٨عَليَهِْمْ حَسَََ

 )بيان( 

لما أشار إلى الملائكة و هم وسائط في وصول النعم 
إلى الخليقة أشار إلى نفس النعم إشارة كلية فذكر أن عامة 
النعم من الله سبحانه لا غير فهو الرازق لا يشاركه فيه 

ثم احتج بالرازقية على الربوبية ثم على المعاد و أن  أحد،

وعده تعالى بالبعث و عذاب الكافرين و مغفرة المؤمنين 

https://madrasatalwahy.org/


  31 
 

الصالحين حق، و في الآيات تسلية للنبي )صلى الله عليه 

 وآله و سلم(. 

ُ للِنهاسِ مِنْ رحََْْةٍ فَلَا } قوله تعالى: مَا يَفْتَحِ الَلَّه
ِ مُمْسِكَ لهََا وَ مَا يُ  إلخ  {مْسِكْ فَلَا مُرسِْلَ لََُ مِنْ بَعْدِه

المعنى أن ما يؤتيه الله الناس من النعمة و هو الرزق فلا 

 مانع عنه 
  

https://madrasatalwahy.org/


  32 
 

و ما يمنع فلا مؤتي له فكان مقتضى الظاهر أن يقال: 

ما يرسل الله للناس إلخ. كما عبر في الجملة الثانية 

وقع مكررا بالإرسال لكنه عدل عن الإرسال إلى الفتح لما 
مْ عِندَْهُمْ خَزَائنُِ }في كلامه أن لرحمته خزائن كقوله: 

َ
أ

ابِ  نتُْمْ  } و قوله 9ص:  {رحََْْةِ رَبلكَِ الَعَْزِيزِ الَوْهَه
َ
قُلْ لوَْ أ

مْسَكْتُمْ خَشْيَةَ 
َ
ِ إذِاً لَْ تَمْلكُِونَ خَزَائنَِ رحََْْةِ رَبّل

نفَْاقِ  فتح أنسب من و التعبير بال 100الإسراء:  {الَِْْ
الإرسال في الخزائن ففيه إشارة إلى أن الرحمة التي يؤتاها 

الناس مخزونة في خزائن محيطة بالناس لا يتوقف نيلهم 
 منها إلا إلى فتحها من غير مئونة زائدة. 

و قد عبر عن الرزق الذي هو النعمة بالرحمة للدلالة 

ة من على أن إفاضته تعالى لهذه النعم ناشئة من مجرد الرحم

 غير توقع لنفع يعود إليه أو كمال يستكمل به. 
ِ }و قوله:  أي  {وَ مَا يُمْسِكْ فَلَا مُرسِْلَ لََُ مِنْ بَعْدِه

و ما يمنع من الرحمة فلا مرسل له من دونه، و في التعبير 
إشارة إلى أنه تعالى أول في المنع كما  {مِنْ بَعْدِهِ }بقوله: 

 أنه أول في الإعطاء. 

https://madrasatalwahy.org/


  33 
 

تقرير للحكم  {وَ هُوَ الَعَْزِيزُ الََْْكِيمُ }و قوله: 

المذكور في الآية الكريمة بالاسمين الكريمين فهو تعالى 

لكونه عزيزا لا يغلب إذا أعطى فليس لمانع أن يمنع عنه و 
إذا منع فليس لمعط أن يعطيه، و هو تعالى حكيم إذا أعطى 
أعطى عن حكمة و مصلحة و إذا منع منع عن حكمة و 

و بالجملة لا معطي إلا الله و لا مانع إلا هو، و  مصلحة
 منعه و إعطائه عن حكمة. 

ِ } قوله تعالى: هَا الَنهاسُ اذُكُْرُوا نعِْمَتَ الَلَّه يُّ
َ
ياَ أ

مَاءِ وَ  ِ يرَْزُقُكُمْ مِنَ الَسه عَليَكُْمْ هَلْ مِنْ خَالقٍِ غَيُْْ الَلَّه
رضِْ 

َ
أن الإعطاء و المنع  إلخ. لما قرر في الآية السابقة {الَْْ

لله سبحانه لا يشاركه في ذلك أحد احتج في هذه الآية 

 بذلك على توحده في الربوبية. 

و تقرير الحجة أن الإله إنما يكون إلها معبودا لربوبيته 
و هي ملكة تدبير أمر الناس و غيرهم، و الذي يملك تدبير 

الأمر بهذه النعم التي يتقلب فيها الناس و غيرهم و 
رتزقون بها هو الله سبحانه دون غيره من الآلهة التي ي

اتخذوها لأنه سبحانه هو الذي خلقها دونهم و الخلق لا 

https://madrasatalwahy.org/


  34 
 

ينفك عن التدبير و لا يفارقه فهو سبحانه إلهكم لا إله إلا 

هو لأنه ربكم الذي يدبر أمركم بهذه النعم التي تتقلبون 

 فيها و إنما كان ربا مدبرا بهذه النعم لأنه 
  

https://madrasatalwahy.org/


  35 
 

 خالقها و خالق النظام الذي يجري عليها.  

و بذلك يظهر أن المراد بالناس المخاطبين الوثنيون 

 و غيرهم ممن اتخذ لله شريكا. 
ِ عَلَيكُْمْ }و قوله:  المراد  {اذُكُْرُوا نعِْمَتَ الَلَّه

 بالذكر ما يقابل النسيان دون الذي الذكر اللفظي. 

ِ يرَْزقُُكُمْ مِنَ هَلْ مِنْ خَالقٍِ غَيُْْ اَ }و قوله:  للَّه
رضِْ 

َ
مَاءِ وَ الَْْ هو ما يمد به البقاء و مبدؤه  الرزق {الَسه

السماء بواسطة الأشعة و الأمطار و غيرهما و الأرض 

 بواسطة النبات و الحيوان و غيرهما. 
و بذلك يظهر أيضا أن في الآية إيجازا لطيفا فقد بدلت 

ه الآية أولا ثم النعمة الرحمة في الآية السابقة نعمة في هذ

رزقا ثانيا و كان مقتضى سياق الآيتين أن يقال: هل من 

رازق أو هل من منعم أو هل من راحم لكن بدل ذلك من 
ليكون إشارة إلى برهان ثان ينقطع  {هَلْ مِنْ خَالقٍِ }قوله: 

به الخصام، فإنهم يرون تدبير العالم لآلهتهم بإذن الله فلو 
منعم غير الله لم ينقطع الخصام و قيل: هل من رازق أو 

أمكن أن يقولوا نعم آلهتنا بتفويض التدبير من الله إليهم 

https://madrasatalwahy.org/


  36 
 

أشير بالوصف إلى أن  {هَلْ مِنْ خَالقٍِ }لكن لما قيل: 

الرازق و المدبر هو خالق الرزق لا غير فانقطع الخصام و 

لم يمكنهم إلا أن يجيبوا بنفي خالق غير الله يرزقهم من 
 رض. السماء و الأ

اعتراض بالتوحيد يفيد  {لَا إلَََِ إلِاه هُوَ }و قوله: 

ُ وَلَداً سُبحَْانهَُ }التعظيم نظير قوله:  َذَ الَلَّه  . {وَ قاَلوُا اتَِّه
أي لا معبود بالحق إلا هو لأن المستحق للعبادة هو 

 الذي ينعم عليكم و يرزقكم و ليس إلا الله. 

نَّه تؤُْفكَُونَ }و قوله: 
َ
بيخ متفرع على ما سبغ تو {فَأ

من البرهان أي فإذا كان الأمر هكذا و أنتم تقرون بذلك 
فإلى متى تصرفون عن الحق إلى الباطل و من التوحيد إلى 

 الإشراك. 

هَلْ مِنْ خَالقٍِ غَيُْْ }و في إعراب الآية أعني قوله: 
 ِ إلخ. بين القوم مشاجرات طويلة و الذي يناسب ما  {الَلَّه

 زائدة للتعميم، و قوله:  {مِنْ }ر البرهان أن تقدم من تقري
  

https://madrasatalwahy.org/


  37 
 

{ ِ صفة لخالق تابع لمحله، و كذا قوله:  {غَيُْْ الَلَّه

مبتدأ محذوف الخبر و  {مِنْ خَالقٍِ }إلخ. و  {يرَْزقُُكُمْ }

اعتراض، و قوله:  {لَا إلَََِ إلِاه هُوَ }هو موجود، و قوله: 
نَّه تؤُْفكَُونَ }

َ
 تفريع على ما تقدمه.  {فَأ

بتَْ رسُُلٌ مِنْ } قوله تعالى: ِ بوُكَ فَقَدْ كُذل ِ وَ إنِْ يكَُذل
مُورُ 

ُ
ِ ترُجَْعُ الَْْ تسلية للنبي )صلى الله  {قَبلْكَِ وَ إلََِ الَلَّه

عليه وآله و سلم( أي و إن يكذبوك بعد استماع هذه 
البراهين الساطعة فلا تحزن فليس ذلك ببدع فقد كذبت 

من قبلك كذبتهم أممهم و أقوامهم و إلى الله ترجع رسل 
عامة الأمور فيجازيهم بما يستحقونه بتكذيبهم الحق بعد 

 ظهوره فليسوا بمعجزين بتكذيبهم. 

بتَْ رسُُلٌ مِنْ }و من هنا يظهر أن قوله:  ِ فَقَدْ كُذل
من قبيل وضع السبب موضع المسبب و أن  {قَبلْكَِ 
ِ تُ }قوله:  مُورُ وَ إلََِ الَلَّه

ُ
معطوف على قوله:  {رجَْعُ الَْْ

بتَْ } ِ  إلخ.  {فَقَدْ كُذل
ِ حَقٌّ فَلَا } قوله تعالى: هَا الَنهاسُ إنِه وعَْدَ الَلَّه يُّ

َ
ياَ أ

ِ الَغَْرُورُ  نهكُمْ باِللَّه نيَْا وَ لَا يَغُره يَاةُ الَدُّ نهكُمُ الََْْ  {تَغُره

https://madrasatalwahy.org/


  38 
 

طاب العام خطاب عام للناس يذكرهم بالمعاد كما كان الخ

 السابق يذكرهم بتوحده تعالى في الربوبية و الألوهية. 

ِ حَقٌّ }فقوله:  أي وعده أنه يبعثكم  {إنِه وعَْدَ الَلَّه
أي  {حَقٌّ }فيجازي كل عامل بعمله إن خيرا و إن شرا 

ِينَ }ثابت واقع، و قد صرح بهذا الوعد في قوله الآتي:  الََّه
ِينَ آمَنُوا وَ عَمِلوُا  كَفَرُوا لهَُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ  وَ الََّه

جْرٌ كَبيٌِْ 
َ
الَِْاتِ لهَُمْ مَغْفِرَةٌ وَ أ  . {الَصه

نيَْا}و قوله:  يَاةُ الَدُّ نهكُمُ الََْْ النهي و إن  {فلََا تَغُره

كان متوجها إلى الحياة الدنيا صورة لكنه في الحقيقة متوجه 
وا بالحياة إليهم، و المعنى إذا كان وعد الله حقا فلا تغتر

الدنيا بالاشتغال بزينتها و التلهي بما ينسيكم يوم الحساب 

من ملاذها و ملاهيها و الاستغراق في طلبها و الإعراض 

 عن الحق. 
ِ الَغَْرُورُ }و قوله:  نهكُمْ باِللَّه الغرور بفتح  {وَ لَا يَغُره

الغين صيغة مبالغة من الغرور بالضم و هو الذي يبالغ في 
إن المراد  -كما قيل  -من عادته ذلك، و الظاهر الغرور و 

https://madrasatalwahy.org/


  39 
 

إنِه }به الشيطان و يؤيده التعليل الواقع في الآية التالية: 
يطَْانَ لَكُمْ عَدُوٌّ   إلخ.  {الَشه

و معنى غروره بالله توجيهه أنظارهم إلى مظاهر 
 حلمه و عفوه تعالى تارة و مظاهر 

  

https://madrasatalwahy.org/


  40 
 

أن ابتلائه و استدراجه و كيده أخرى فيرون  

الاشتغال بالدنيا و نسيان الآخرة و الإعراض عن الحق و 

الحقيقة لا يستعقب عقوبة و لا يستتبع مؤاخذة، و أن أبناء 
الدنيا كلما أمعنوا في طلبهم و توغلوا في غفلتهم و 
استغرقوا في المعاصي و الذنوب زادوا في عيشهم طيبا و 

شيطان في حياتهم راحة و بين الناس جاها و عزة فيلقي ال
عند ذلك في قلوبهم أن لا كرامة إلا في التقدم في الحياة 
الدنيا، و لا خبر عما وراءها و ليس ما تتضمنه الدعوة الحقة 

من الوعد و الوعيد و تخبر به النبوة من البعث و الحساب 
 و الجنة و النار إلا خرافة. 

فالمراد بغرور الشيطان الإنسان بالله اغترار الإنسان 

 مل به الله الإنسان على غفلته و ظلمه. بما يعا

و ربما قيل: إن المراد بالغرور الدنيا الغارة للإنسان و 
ِ الَغَْرُورُ }أن قوله:  نهكُمْ باِللَّه تأكيد لقوله:  {وَ لَا يَغُره

نيَْا} يَاةُ الَدُّ نهكُمُ الََْْ  بتكراره معنى.  {فلََا تَغُره
يطَْانَ لَ } قوله تعالى: ذُِوهُ إنِه الَشه كُمْ عَدُوٌّ فاَتَّه

ا وَ لَا }إلخ. تعليل للنهي المتقدم في قوله:  {عَدُوًّ

https://madrasatalwahy.org/


  41 
 

ِ الَغَْرُورُ  نهكُمْ باِللَّه و المراد بعداوة الشيطان أنه لا  {يَغُره

شأن له إلا إغواء الإنسان و تحريمه سعادة الحياة و حسن 

العاقبة، و المراد باتخاذ الشيطان عدوا التجنب من اتباع 
دعوته إلى الباطل و عدم طاعته فيما يشير إليه في وساوسه 

مَا يدَْعُوا }و تسويلاته و لذلك علل عداوته بقوله:  إنِه
 . {حِزْبَهُ 

صْحَابِ }فقوله: 
َ
مَا يدَْعُوا حِزْبَهُ لَِِكُونوُا مِنْ أ إنِه

عِيِْ  هو العدة من  في مقام تعليل ما تقدمه و الحزب {الَسه

 {لِِكَُونوُا}واحد، و اللام في  الناس يجمعهم غرض
للتعليل فكونهم من أصحاب السعير علة غائية لدعوته، و 

 السعير النار المسعرة و هو من أسماء جهنم في القرآن. 

ِينَ كَفَرُوا لهَُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَ } قوله تعالى: الََّه
جْرٌ كَبيٌِْ 

َ
الَِْاتِ لهَُمْ مَغْفِرَةٌ وَ أ ِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الَصه  {الََّه

هذا هو الوعد الحق الذي ذكره الله سبحانه، و تنكير 

العذاب للدلالة على التفخيم على أن لهم دركات و مراتب 
كفرهم و فسوقهم فالإبهام مختلفة من العذاب باختلاف 

جْرٌ }أنسب و يجري نظير الوجهين في قوله: 
َ
 . {مَغْفِرَةٌ وَ أ

https://madrasatalwahy.org/


  42 
 

 فَمَنْ زُيلنَِ لََُ سُوءُ عَمَلهِِ فَرَآهُ حَسَناً } قوله تعالى:
َ
أ

َ يضُِلُّ مَنْ يشََاءُ وَ يَهْدِي مَنْ يشََاءُ  تقرير و بيان  {فإَنِه الَلَّه

بقة أعني تقسيم الناس للتقسيم الذي تتضمنه الآية السا
 إلى كافر 

  

https://madrasatalwahy.org/


  43 
 

له عذاب شديد و مؤمن عامل بالصالحات له مغفره  

و أجر كبير و المراد أنهما لا يستويان فلا تستوي عاقبة 

 أمرهما. 
 فَمَنْ زُيلنَِ لََُ سُوءُ عَمَلهِِ فَرَآهُ حَسَناً }فقوله: 

َ
مبتدأ  {أ

لة خبره محذوف أي كمن ليس كذلك، و الفاء لتفريع الجم

على معنى الآية السابقة، و الاستفهام للإنكار، و المراد 
بمن زين له سوء عمله فرآه حسنا الكافر و يشير به إلى أنه 
منكوس فهمه مغلوب على عقله يرى عمله على غير ما هو 

عليه و المعنى أنه لا يستوي من زين له عمله السيئ فرآه 
 حسنا و الذي ليس كذلك بل يرى السيئ سيئا. 

َ يضُِلُّ مَنْ يشََاءُ وَ يَهْدِي مَنْ }قوله:  و فإَنِه الَلَّه
 فَمَنْ زُيلنَِ لََُ سُوءُ }تعليل للإنكار السابق في قوله:  {يشََاءُ 

َ
أ

أي الكافر الذي شأنه ذلك و المؤمن  {عَمَلهِِ فَرَآهُ حَسَناً 
الذي بخلافه لا يستويان لأن الله يضل أحدهما بمشيته و 

يرى السيئة حسنة و يهدي الآخر بمشيته  هو الكافر الذي
 و هو المؤمن الذي يعمل الصالحات و يرى السيئة سيئة. 

https://madrasatalwahy.org/


  44 
 

و هذا الإضلال إضلال على سبيل المجازاة و ليس 

 إضلالا ابتدائيا فلا ضير في انتسابه إلى الله سبحانه. 

و بالجملة اختلاف الكافر و المؤمن في عاقبتهما 
بحسب الوعد الإلهي بالعذاب و الرحمة لاختلافهما 
بالإضلال و الهداية الإلهيين و اختلافهما بالإضلال و 

 الهداية باختلافهما في رؤية السيئة حسنة و عدمها. 
اتٍ }و قوله:   {فلََا تذَْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيهِْمْ حَسَََ

ع حسرة و هي الغم لما فأت و الندم عليه، و جم الحسرات

هي منصوبة لأنه مفعول لأجله و المراد بذهاب النفس 
عليهم هلاكها فيهم لأجل الحسرات الناشئة من عدم 

 إيمانهم. 

و الجملة متفرعة على الفرق السابق أي إذا كانت 

الطائفتان مختلفتين بالإضلال و الهداية من جانب الله فلا 
حسرات عليهم إذ كذبوك و كفروا بك فإن تهلك نفسك 

الله هو الذي يضلهم جزاء لكفرهم و رؤيتهم السيئة 
حسنة و هو عليم بما يصنعون فلا يختلط عليه الأمر و لا 

 يفعل بهم إلا الحق و لا يجازيهم إلا بالحق. 

https://madrasatalwahy.org/


  45 
 

َ عَليِمٌ بمَِا }و من هنا يظهر أن قوله:  إنِه الَلَّه
 ليل لقوله: في موضع التع {يصَْنَعُونَ 

  

https://madrasatalwahy.org/


  46 
 

اتٍ } فلا ينبغي  {فلََا تذَْهَبْ نَفْسُكَ عَليَهِْمْ حَسَََ

للرسول )صلى الله عليه وآله و سلم( أن يهلك نفسه 

عليهم حسرات حيث ضلوا و حقت عليهم كلمة العذاب 
 فإن الله هو الذي يضلهم لصنعهم و هو عليم بما يصنعون. 

 [١٤الی  ٩(: الآیات ٣٥]سورة فاطر )

ِيَاحَ فَتُثيُِْ سَحَاباً فسَُقْنَاهُ إلََِ وَ اَ } رسَْلَ الَرل
َ
ِي أ ُ الََّه للَّه

رضَْ بَعْدَ مَوْتهَِا كَذَلكَِ الَنُّشُورُ 
َ
حْيَينَْا بهِِ الَْْ

َ
 ٩بلٍَََ مَيلتٍِ فَأ

ةُ جََِيعاً إلَِِهِْ يصَْعَدُ الَكََْمُِ  ةَ فَللِههِ الَعِْزه مَنْ كََنَ يرُِيدُ الَعِْزه
ِينَ يَمْكُرُونَ الَطه  الحُِ يرَْفَعُهُ وَ الََّه يلبُِ وَ الَعَْمَلُ الَصه

ولئَكَِ هُوَ يَبُورُ 
ُ
يلئَِاتِ لهَُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَ مَكْرُ أ وَ  ١٠الَسه

ُ خَلقََكُمْ مِنْ ترَُابٍ ثُمه مِنْ نُطْفَةٍ ثُمه جَعَلَكُمْ  الَلَّه
نثْى

ُ
زْوَاجاً وَ مَا تََمِْلُ مِنْ أ

َ
وَ لَا تضََعُ إلِاه بعِِلمِْهِ وَ مَا  أ

رٍ وَ لَا يُنقَْصُ مِنْ عُمُرهِِ إلِاه فِِ كتَِابٍ إنِه  رُ مِنْ مُعَمه يُعَمه
ِ يسَِيٌْ  وَ مَا يسَْتَويِ الََْْحْرَانِ هَذَا عَذْبٌ  ١١ذَلكَِ عَََ الَلَّه

جَاجٌ وَ مِنْ كُلٍ 
ُ
ابهُُ وَ هَذَا مِلحٌْ أ كُلوُنَ فُرَاتٌ سَائغٌِ شَََ

ْ
 تأَ

لَْمْاً طَرِيًّا وَ تسَْتَخْرجُِونَ حِليَْةً تلَبَْسُونَهَا وَ ترََى الَفُْلكَْ 
 ١٢فيِهِ مَوَاخِرَ لَِِبتَْغُوا مِنْ فَضْلهِِ وَ لعََلهكُمْ تشَْكُرُونَ 

https://madrasatalwahy.org/


  47 
 

رَ  يوُلجُِ الَلهيلَْ فِِ الَنههَارِ وَ يوُلجُِ الَنههَارَ فِِ الَلهيلِْ وَ سَخه
ُ الَ جَلٍ مُسَمًًّّ ذَلكُِمُ الَلَّه

َ
مْسَ وَ الَقَْمَرَ كٌُّ يََرِْي لِْ شه

ِينَ تدَْعُونَ مِنْ دُونهِِ مَا يَمْلكُِونَ  رَبُّكُمْ لََُ الَمُْلكُْ وَ الََّه
 إنِْ تدَْعُوهُمْ لَا يسَْمَعُوا  ١٣مِنْ قطِْمِيٍْ 

  

https://madrasatalwahy.org/


  48 
 

 وَ يوَمَْ دُعََءَكُمْ وَ لوَْ سَمِعُوا مَا اسِْتَجَابوُا لَكُمْ 
ككُِمْ وَ لاَ ينَُبلئُِكَ مِثلُْ خَبيٍِْ    {١٤الَقْيَِامَةِ يكَْفُرُونَ بشِِْْ

 )بيان( 

احتجاجات على وحدانيته تعالى في ألوهيته بعد جملة 
من النعم السماوية و الأرضية التي يتنعم بها الإنسان و لا 

خالق لها و لا مدبر لأمرها إلا الله سبحانه، و فيها بعض 

 الإشارة إلى البعث. 
ِيَاحَ فَتُثيُِْ سَحَاباً } قوله تعالى: رسَْلَ الَرل

َ
ِي أ ُ الََّه وَ الَلَّه

إلخ العناية في المقام بتحقق وقوع  {فسَُقْنَاهُ إلََِ بلٍَََ مَيلتٍِ 

ِي }الأمطار و إنبات النبات بها، و لذلك قال:  ُ الََّه الَلَّه
ِيَاحَ  رسَْلَ الَرل

َ
في سورة الروم من  و هذا بخلاف ما {أ

ِيَاحَ فَتُثيُِْ سَحَاباً }قوله ِي يرُسِْلُ الَرل ُ الََّه  . 48الروم:  {الَلَّه

رسَْلَ }عطف على  {فَتُثيُِْ سَحَاباً }و قوله: 
َ
و  {أ

الضمير للرياح و الإتيان بصيغة المضارع لحكاية الحال 
الماضية و الإثارة إفعال من ثار الغبار يثور ثورانا إذا انتشر 

 ساطعا. 

https://madrasatalwahy.org/


  49 
 

أي إلى أرض لا نبات  {بلٍَََ مَيلتٍِ  فسَُقْنَاهُ إلَِ}و قوله: 

رضَْ بَعْدَ مَوْتهَِا}فيها 
َ
حْيَينَْا بهِِ الَْْ

َ
و أنبتنا فيها نباتا  {فأَ

بعد ما لم تكن، و نسبة الإحياء إلى الأرض و إن كانت 
مجازية لكن نسبته إلى النبات حقيقية و أعمال النبات من 

النمو و توليد المثل و ما يتعلق بذلك أعمال  التغذية و

 حيوية تنبعث من أصل الحياة. 
و لذلك شبه البعث و إحياء الأموات بعد موتهم 
بإحياء الأرض بعد موتها أي إنبات النبات بعد توقفه عن 

أي  {كَذَلكَِ الَنُّشُورُ }العمل و ركوده في الشتاء فقال: 
امة بعد إحيائهم و البعث فالنشور بسط الأموات يوم القي

 إخراجهم من القبور. 

إلخ. التفات من  {فسَُقْنَاهُ إلََِ بلٍَََ مَيلتٍِ }و في قوله: 

ِي }الغيبة إلى التكلم مع الغير فهو تعالى في قوله:  ُ الََّه وَ الَلَّه
رسَْلَ 

َ
إلخ. بنعت  {فسَُقْنَاهُ }بنعت الغيبة و في قوله:  {أ

وَ }ذلك هي أنه لما قال: التكلم مع الغير و لعل النكتة في 
ِيَاحَ  رسَْلَ الَرل

َ
ِي أ ُ الََّه  أخذ لنفسه نعت  {الَلَّه

  

https://madrasatalwahy.org/


  50 
 

الغيبة و يتبعه فيه الإرسال فإن فعل الغائب غائب، ثم 

على نحو حكاية الحال الماضية  {فَتُثيُِْ سَحَاباً }لما قال: 

صار المخاطب كأنه يرى الفعل و يشاهد الرياح و هي 
في الجو فصار كأنه يرى من يرسل  تثير السحاب و تنشره

الرياح لأن مشاهدة الفعل كادت أن لا تنفك عن مشاهدة 

الفاعل فلما ظهر تعالى بنعت الحضور غير سياق كلامه من 
الغيبة إلى التكلم و اختار لفظ التكلم مع الغير للدلالة على 

 العظمة. 

رضَْ }و قوله: 
َ
حْيَينَْا بهِِ الَْْ

َ
و لم يقل: فأحييناه مع  {فَأ

مع جواز الاكتفاء بما  {بَعْدَ مَوْتهَِا}كفايته و كذا قوله: 
 تقدمه للأخذ بصريح القول الذي لا ارتياب دونه. 

ةُ جََيِعاً } قوله تعالى: ةَ فَللِههِ الَعِْزه  {مَنْ كََنَ يرُِيدُ الَعِْزه

 العزة حالة مانعة للإنسان من قال الراغب في المفردات:
 }أن يغلب من قولهم: أرض عزاز أي صلبة قال تعالى: 

َ
أ

ِ جََِيعاً  ةَ لِلَّه  انتهى.  {يبَتَْغُونَ عِندَْهُمُ الَعِْزهةَ فإَنِه الَعِْزه
فالصلابة هو الأصل في معنى العزة ثم توسع 

ياَ }: فاستعمل العزيز فيمن يقهر و لا يقهر كقوله تعالى

https://madrasatalwahy.org/


  51 
 

نَا هَا الَعَْزِيزُ مَسه يُّ
َ
. و كذا العزة بمعنى 88يوسف:  {أ

نِِ فِِ الَْْطَِابِ }الغلبة قال تعالى:  )صلى الله عليه  {وَ عَزه

و العزة بمعنى القلة و صعوبة المنال،  23: وآله و سلم(
و  41حم السجدة:  {وَ إنِههُ لكَِتَابٌ عَزِيزٌ }قال تعالى: 

عَزِيزٌ عَليَهِْ مَا }العزة بمعنى مطلق الصعوبة قال تعالى: 
و العزة بمعنى الأنفة و الحمية قال : »128التوبة:  {عَنتُِّمْ 

ةٍ وَ شِقَاقٍ }تعالى:  ِينَ كَفَرُوا فِِ عِزه إلى  2ص:  {بلَِ الََّه
 غير ذلك. 

ء قاهرا غير مقهور أو ثم إن العزة بمعنى كون الشي
 غالبا غير مغلوب تختص بحقيقة معناها بالله عز و جل إذ

غيره تعالى فقير في ذاته ذليل في نفسه لا يملك لنفسه شيئا 

إلا أن يرحمه الله و يؤتيه شيئا من العزة كما فعل ذلك 

ةُ وَ لرَِسُولَِِ وَ }بالمؤمنين به قال تعالى:  ِ الَعِْزه وَ لِلَّه
 . 8المنافقون:  {للِمُْؤْمِنيَِ 

ةَ فَللِههِ مَنْ كََنَ يرُِيدُ الَعِْزه }و بذلك يظهر أن قوله: 
ةُ جََيِعاً  ليس بمسوق لبيان اختصاص العزة بالله  {الَعِْزه

بحيث لا ينالها غيره و أن من أرادها فقد طلب محالا و أراد 

https://madrasatalwahy.org/


  52 
 

ما لا يكون بل المعنى من كان يريد العزة فليطلبها منه 

 تعالى لأن العزة له جميعا لا توجد عند غيره بالذات. 

في جزاء الشرط من  {عِزهةُ جََِيعاً فَللِههِ الَْ }فوضع قوله: 
 قبيل وضع السبب موضع 

  

https://madrasatalwahy.org/


  53 
 

المسبب و هو طلبها من عنده أي اكتسابها منه  

 بالعبودية التي لا تحصل إلا بالإيمان و العمل الصالح. 

يلبُِ وَ الَعَْمَلُ } قوله تعالى: إلَِِهِْ يصَْعَدُ الَكََْمُِ الَطه
الحُِ يرَْفَعُهُ  قيل اسم جنس جمعي يذكر و  الكلم كما {الَصه

و الكلم جمع كلمة يقال؟ هذا  يؤنث، و قال في المجمع:

كلم و هذه كلم فيذكر و يؤنث، و كل جمع ليس بينه و بين 
 واحده إلا الهاء يجوز فيه التذكير و التأنيث انتهى. 

و المراد بالكلم على أي حال ما يفيد معنى تاما كلاميا 

طيب الكلم هو ملاءمته و يشهد به توصيفه بالطيب ف
لنفس سامعه و متكلمه بحيث تنبسط منه و تستلذه و 
تستكمل به و ذلك إنما يكون بإفادته معنى حقا فيه سعادة 

 النفس و فلاحها. 

و بذلك يظهر أن المراد به ليس مجرد اللفظ بل بما أن 
له معنى طيبا فالمراد به الاعتقادات الحقة التي يسعد 

ا و بناء عمله عليها و المتيقن منها الإنسان بالإذعان له
كلمة التوحيد التي يرجع إليها سائر الاعتقادات الحقة و 

ُ }هي المشمولة لقوله تعالى:   لمَْ ترََ كَيفَْ ضَََبَ الَلَّه
َ
أ

https://madrasatalwahy.org/


  54 
 

صْلُهَا ثاَبتٌِ وَ فَرعُْهَا فِِ 
َ
مَثَلًا كََمَِةً طَيلبَِةً كَشَجَرَةٍ طَيلبَِةٍ أ

 
ُ
مَاءِ تؤُْتِِ أ  25إبراهيم:  {كُلَهَا كُه حِيٍ بإِذِنِْ رَبلهَِاالَسه

 و تسمية الاعتقاد قولا و كلمة أمر شائع بينهم. 
و صعود الكلم الطيب إليه تعالى هو تقربه منه تعالى 
اعتلاء و هو العلي الأعلى رفيع الدرجات، و إذ كان اعتقادا 

قد  قائما بمعتقده فتقربه منه تعالى تقرب المعتقد به منه، و
فسروا صعود الكلم الطيب بقبوله تعالى له و هو من لوازم 

 المعنى. 

ثم إن الاعتقاد و الإيمان إذا كان حق الاعتقاد صادقا 
إلى نفسه صدقه العمل و لم يكذبه أي يصدر عنه العمل 
على طبقه فالعمل من فروع العلم و آثاره التي لا تنفك 

خا و جلاء و عنه، و كلما تكرر العمل زاد الاعتقاد رسو

قوي في تأثيره فالعمل الصالح و هو العمل الحري بالقبول 
الذي طبع عليه بذل العبودية و الإخلاص لوجهه الكريم 

يعين الاعتقاد الحق في ترتب أثره عليه و هو الصعود إليه 
تعالى و هو المعزى إليه بالرفع فالعمل الصالح يرفع 

 الكلم الطيب. 

https://madrasatalwahy.org/


  55 
 

يلبُِ }ه: فقد تبين بما مر معنى قول إلَِِهِْ يصَْعَدُ الَكََْمُِ الَطه
الحُِ يرَْفَعُهُ  لله سبحانه  {إلَِِهِْ }و أن ضمير  {وَ الَعَْمَلُ الَصه

و المراد بالكلم الطيب الاعتقاد الحق كالتوحيد، و 
 بصعوده 

  

https://madrasatalwahy.org/


  56 
 

تقربه منه تعالى، و بالعمل الصالح ما كان على طبق  

ضمير  {يرَفَْعُهُ }في  الاعتقاد الحق و يلائمه و أن الفاعل

مستكن راجع إلى العمل الصالح و ضمير المفعول راجع 
 إلى الكلم الطيب. 

 و لهم في الآية أقوال أخر: 

فقد قيل: إن المراد بصعود الكلم الطيب قبوله و 
الإثابة عليه كما تقدمت الإشارة إليه، و قيل: المراد صعود 

 الله سبحانه، الملائكة بما كتب من الإيمان و الطاعات إلى

و قيل: المراد صعودهم به إلى السماء فسمي الصعود إلى 
 السماء صعودا إلى الله مجازا. 

ضمير عائد إلى الكلم  {يرَْفَعُهُ }و قيل: إن فاعل 

الطيب و ضمير المفعول للعمل الصالح و المعنى أن 

الكلم الطيب يرفع العمل الصالح أي أن العمل الصالح 
 {يرَْفَعُهُ }در عن التوحيد، و قيل: فاعل لا ينفع إلا إذا ص

ضمير مستكن راجع إليه تعالى و المعنى العمل الصالح 
 يرفعه الله. 

https://madrasatalwahy.org/


  57 
 

و جملة هذه الوجوه لا تخلو من بعد و الأسبق إلى 

 الذهن ما قدمناه من المعنى. 

يلئَِاتِ لهَُمْ عَذَابٌ } قوله تعالى: ِينَ يَمْكُرُونَ الَسه وَ الََّه
ولَئكَِ هُوَ يَبُورُ شَدِيدٌ وَ 

ُ
يلئَِاتِ }ذكروا أن  {مَكْرُ أ  {الَسه

وصف قائم مقام موصوف محذوف و هو المكرات، و 

ولئَكَِ }وضع اسم الإشارة موضع الضمير في 
ُ
 {مَكْرُ أ

للدلالة على أنهم متعينون لا مختلطون بغيرهم و المعنى و 
الذين يمكرون المكرات السيئات لهم عذاب شديد و 

ك الماكرين هو يبور و يهلك فلا يستعقب أثرا مكر أولئ
 حيا فيه سعادتهم و عزتهم. 

و قد بان أن المراد بالسيئات أنواع المكرات و الحيل 

التي يتخذها المشركون وسائل لكسب العزة، و الآية 

مطلقة، و قيل: المراد المكرات التي اتخذتها قريش على 
دار الندوة و رسول الله )صلى الله عليه وآله و سلم( في 

غيرها من إثبات أو إخراج أو قتل فرد الله كيدهم إليهم و 
أخرجهم إلى بدر و قتلهم و أثبتهم في القليب فجمع عليهم 

https://madrasatalwahy.org/


  58 
 

الإثبات و الإخراج و القتل و هذا وجه حسن لكن الآية 

 مطلقة. 

و وجه اتصال ذيل الآية بصدرها أعني اتصال قوله: 
ةَ }ة بقوله: إلى آخر الآي {إلَِِهِْ يصَْعَدُ } مَنْ كََنَ يرُِيدُ الَعِْزه

أن المشركين كانوا يعتزون بآلهتهم كما  {فَللِههِ الَعِْزهةُ جََيِعاً 

ِ آلهَِةً لَِِكُونوُا لهَُمْ }قال تعالى:  َذُوا مِنْ دُونِ الَلَّه وَ اتَِّه
ا فدعاهم الله سبحانه و هم يطلبون العز  81مريم:  {عِزًّ

 أن العزة لله جميعا و بين تعالى ذلك بأن إلى نفسه بتذكيرهم 
  

https://madrasatalwahy.org/


  59 
 

توحيده يصعد إليه و العمل الصالح يرفعه فيكتسب  

الإنسان بالتقرب منه عزة من منبع العزة و أما الذين 

يمكرون كل مكر سيئ لاكتساب العزة فلهم عذاب 
شديد و ما مكروه من المكر بائر هالك لا يصعد إلى محل 

 و لا يكسب لهم عزا. 

ُ خَلقََكُمْ مِنْ ترَُابٍ ثُمه مِنْ نُطْفَةٍ } تعالى:قوله  وَ الَلَّه
زْوَاجاً 

َ
إلخ. يشير تعالى إلى خلق الإنسان  {ثُمه جَعَلَكُمْ أ

فابتدأ خلقه من تراب و هو المبدأ البعيد الذي تنتهي إليه 

 الخلقة ثم من نطفة و هي مبدأ قريب تتعلق به الخلقة. 
اب خلق أبيهم آدم من و قيل المراد بخلقهم من تر

ء يضاف إلى أصله و قيل: بل المراد خلق تراب فإن الشي

آدم نفسه و قيل: بل المراد خلقهم خلقا إجماليا من تراب 

في ضمن خلق آدم من تراب و الخلق التفصيلي هو من 
 . {ثُمه مِنْ نُطْفَةٍ }نطفة كما قال: 

ق و الفرق بين الوجوه الثلاثة أن في الأول نسبة الخل
من تراب إليهم على طريق المجاز العقلي، و في الثاني 

المراد بخلقهم خلق آدم و لا مجاز في النسبة، و في الثالث 

https://madrasatalwahy.org/


  60 
 

المراد خلق كل واحد من الأفراد من التراب حقيقة من 

غير مجاز إلا أنه خلق إجمالي لا تفصيلي و بهذا يفارق ما 

 قدمناه من الوجه. 
خَلقََ }و يمكن تأييد القول الأول بقوله تعالى: 

ارِ  نسَْانَ مِنْ صَلصَْالٍ كََلفَْخه ، و الثاني 14الرحمن:  {الَِْْ

نسَْانِ مِنْ طِيٍ ثُمه جَعَلَ نسَْلَهُ }بنحو قوله:   خَلقَْ الَِْْ
َ
وَ بدََأ

، و الثالث بقوله: 8السجدة:  {مِنْ سُلَالَةٍ مِنْ مَاءٍ مَهِيٍ 
رْناَكُمْ ثُمه قُلنَْا للِمَْلَائكَِةِ } وَ لقََدْ خَلقَْنَاكُمْ ثُمه صَوه

 و لكل وجه.  11الأعراف:  {اسُْجُدُوا لِِدَمَ 
زْوَاجاً }و قوله: 

َ
أي ذكورا و إناثا، و  {ثُمه جَعَلَكُمْ أ

قيل: أي قدر بينكم الزوجية و زوج بعضكم من بعض، و 

 شعوبا. و هو كسابقه. هو كما ترى، و قيل: أي أصنافا و 

نثْى}و قوله: 
ُ
 {وَ لَا تضََعُ إلِاه بعِِلمِْهِ  وَ مَا تََمِْلُ مِنْ أ

للمصاحبة و  {بعِِلمِْهِ }من زائدة لتأكيد النفي، و الباء في 

هو حال من الحمل و الوضع، و المعنى ما تحمل و لا تضع 
أنثى إلا و علمه يصاحب حمله و وضعه، و ذكر بعضهم 

من الفاعل و أن كونه حالا من الحمل و الوضع أنه حال 

https://madrasatalwahy.org/


  61 
 

و كذا من مفعوليهما أي المحمول و الموضوع خلاف 

 الظاهر و هو ممنوع. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  62 
 

رٍ وَ لاَ يُنقَْصُ مِنْ عُمُرهِِ }و قوله:   رُ مِنْ مُعَمه وَ مَا يُعَمه
أي و ما يمد و يزاد في عمر أحد فيكون  {إلِاه فِِ كتَِابٍ 

 عمره أي عمر أحد إلا في كتاب. معمرا و لا ينقص من 
رٍ }فقوله:  رُ مِنْ مُعَمه إنَِّلِ }من قبيل قوله {وَ مَا يُعَمه

عْصَُِ خََرْاً 
َ
رَانَِّ أ

َ
فوضع معمر موضع  26يوسف:  {أ

نائب الفاعل و هو أحد بعناية أنه بعد تعلق التعمير به 
 يصير معمرا و إلا فتعمير المعمر لا معنى له. 

ِ وَ لَا يُ }و قوله:  الضمير في  {نقَْصُ مِنْ عُمُرهِ

{ ِ رٍ }راجع إلى  {عُمُرهِ باعتبار موصوفه المحذوف  {مُعَمه
و هو أحد و المعنى و لا ينقص من عمر أحد و إلا فنقص 

 عمر المفروض معمرا تناقض خارق للفرض. 

و هو اللوح المحفوظ الذي  {إلِاه فِِ كتَِابٍ }و قوله: 

فيه أن فلانا يزاد في عمره  لا سبيل للتغيير إليه فقد كتب
كذا لسبب كذا و فلانا ينقص من عمره كذا لسبب كذا و 

أما كتاب المحو و الإثبات فهو مورد التغير و سياق الآية 
رُ مِنْ }يفيد وصف العلم الثابت و لهم في قوله:  وَ مَا يُعَمه

https://madrasatalwahy.org/


  63 
 

 ِ رٍ وَ لَا يُنقَْصُ مِنْ عُمُرهِ وجوه أخر ضعيفة لا  {مُعَمه

 التعرض لها.  جدوى في

ِ يسَِيٌْ }و قوله:  تعليل و تقرير لما  {إنِه ذَلكَِ عَََ الَلَّه
في الآية من وصف خلق الإنسان و كيفية إحداثه و إبقائه 
و المعنى أن هذا التدبير الدقيق المتين المهيمن على 

ء في مقره على كليات الحوادث و جزئياتها المقرر كل شي
ء بعلمه يم القدير المحيط بكل شيالله يسير لأنه الله العل

 ء. و قدرته فهو تعالى رب الإنسان كما أنه رب كل شي

وَ مَا يسَْتَويِ الََْْحْرَانِ هَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ } قوله تعالى:
جَاجٌ 

ُ
ابهُُ وَ هَذَا مِلحٌْ أ  إلى آخر الآية قيل: العذب {سَائغٌِ شَََ
العطش أو البارد  الماء الذي يكسر من الماء طيبه، و الفرات

هو الذي يسهل انحداره في  كما في المجمع، و السائغ

 الذي يحرق لملوحته أو المر.  الحلق لعذوبته و الأجاج
كُلُونَ لَْمْاً طَرِيًّا وَ }و قوله: 

ْ
ٍ تأَ

وَ مِنْ كُل
الغض  اللحم الطري {تسَْتَخْرجُِونَ حِليَْةً تلَبْسَُونَهَا

مك أو السمك و الطير، البحري الجديد، و المراد لحم الس

و الحلية المستخرجة من البحر اللؤلؤ و المرجان و 

https://madrasatalwahy.org/


  64 
 

 {يََرُْجُ مِنهُْمَا الَلُّؤْلؤُُ وَ الَمَْرجَْانُ }الأصداف قال تعالى: 

 . 22الرحمن: 

و في الآية تمثيل للمؤمن و الكافر بالبحر العذب و 
 المالح يتبين به عدم تساوي المؤمن 

  

https://madrasatalwahy.org/


  65 
 

الكمال الفطري و إن تشاركا في غالب و الكافر في  

الخواص الإنسانية و آثارها فالمؤمن باق على فطرته 

الأصلية ينال بها سعادة الحياة الدائمة و الكافر منحرف 
فيها متلبس بما لا تستطيبه الفطرة الإنسانية و سيعذب 
بأعماله فمثلهما مثل البحرين المختلفين عذوبة و ملوحة 

ث البقاء على فطرة الماء الأصلية و هي فهما مختلفان من حي
العذوبة و الخروج عنها بالملوحة و إن اشتركا في بعض 
الآثار التي ينتفع بها، فمن كل منهما تأكلون لحما طريا و هو 

لحم السمك و الطير المصطاد من البحر و تستخرجون 
 حلية تلبسونها كاللؤلؤ و المرجان و الأصداف. 

المستخرجة مشتركة بين البحر  فظاهر الآية أن الحلية

العذب و البحر المالح لكن جمعا من المفسرين استشكلوا 

ذلك بأن اللؤلؤ و المرجان إنما يستخرجان من البحر 
 المالح دون العذب، و قد أجابوا عنه بأجوبة مختلفة. 

منها أن الآية مسوقة لبيان اشتراك البحرين في مطلق 
قيل: و من كل تنتفعون الفائدة و إن اختص ببعضها كأنه 

https://madrasatalwahy.org/


  66 
 

و تستفيدون كما تأكلون منهما لحما طريا و تستخرجون من 

 البحر المالح حلية تلبسونها و ترى الفلك فيه مواخر. 

و منها أنه شبه المؤمن و الكافر بالعذب و الأجاج ثم 
فضل الأجاج على الكافر بأن في الأجاج بعض النفع و 

ثُمه }طريقة قوله تعالى: الكافر لا نفع في وجوده فالآية على 
شَدُّ 

َ
وْ أ

َ
قسََتْ قُلوُبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلكَِ فَهَِِ كََلْْجَِارَةِ أ

رُ مِنهُْ }: ثم قال {قسَْوَةً  وَ إنِه مِنَ الَْْجَِارَةِ لمََا يَتَفَجه
قُ فَيَخْرُجُ مِنهُْ الَمَْاءُ وَ إنِه  قه نْهَارُ وَ إنِه مِنهَْا لمََا يشَه

َ
مِنهَْا الَْْ

 ِ  . 74البقرة:  {لمََا يَهْبطُِ مِنْ خَشْيَةِ الَلَّه
 {وَ تسَْتَخْرجُِونَ حِليَْةً تلَبْسَُونَهَا}و منها أن قوله: 

من تتمة التمثيل على معنى أن البحرين و إن اشتركا في 

بعض المنافع تفاوتا فيما هو المقصود بالذات لأن أحدهما 

المؤمن و الكافر و  خالطه ما خرج به عن صفاء فطرته و
إن اتفقا أحيانا في بعض المكارم كالشجاعة و السخاوة 

متفاوتان فيما هو الأصل لبقاء أحدهما على صفاء الفطرة 
 الأصلية دون الآخر. 

https://madrasatalwahy.org/


  67 
 

و منها أنه لا مانع من أن يخرج اللؤلؤ من المياه العذبة 

و إن لم نره فالإشكال باختصاص الحلية بالماء المالح 

 ممنوع. 
وَ مَا }نها منع أصل الدعوى و هو كون الآية و م

 إلخ. تمثيلا  {يسَْتَويِ الََْْحْرَانِ 
  

https://madrasatalwahy.org/


  68 
 

للمؤمن و الكافر بل هي واقعة في سياق تعداد النعم  

ِيَاحَ }لإثبات الربوبية كقوله قبلا:  رسَْلَ الَرل
َ
ِي أ ُ الََّه  {وَ الَلَّه

. فالآية مسوقة إلخ {يوُلجُِ الَلهيلَْ فِِ الَنههَارِ }و قوله بعدا: 
لبيان نعمة البحر و اختلافه بالعذوبة و الملوحة و ما فيهما 

 من المنافع المشتركة و المختصة. 

و يؤيد هذا الوجه أن نظير الآية في سورة النحل واقعة 
وَ هُوَ }في سياق الآيات العادة لنعم الله سبحانه و هو قوله

كُلوُا مِنهُْ لَْمْاً طَرِيًّا وَ تسَْتَخْرجُِوا 
ْ
رَ الََْْحْرَ لِِأَ ِي سَخه الََّه

مِنهُْ حِليَْةً تلَبْسَُونَهَا وَ ترََى الَفُْلكَْ مَوَاخِرَ فيِهِ وَ لَِِبتَْغُوا 
 . 14: النحل: {مِنْ فضَْلهِِ وَ لَعَلهكُمْ تشَْكُرُونَ 

 غير محله و أن و الحق أن أصل الاستشكال في

البحرين يشتركان في وجود الحلية فيهما كما هو مذكور في 

  1الكتب الباحثة عن هذه الشئون مشروح فيها

                            
و قد ذكر وجود الحلية في الماء العذب في مادة صدف من دائرة المعارف   1

L}و بريطانيا {L  Eneylopodia L}للبستاني و ذكر أيضا في أمريكا

  Enylopoedia L}  وجودها فيه و سميت عدة من الأنهار العذبة في
 أمريكا و أوربا و آسيا يستخرج منها اللؤلؤ.

https://madrasatalwahy.org/


  69 
 

وَ ترََى الَفُْلكَْ فيِهِ مَوَاخِرَ لَِِبتَْغُوا مِنْ } قوله تعالى:
للبحر، و  {فيِهِ }ضمير  {فضَْلهِِ وَ لعََلهكُمْ تشَْكُرُونَ 

لمخر بمعنى الشق عدت السفينة مواخر جمع ماخرة من ا
 ماخرة لشقها الماء بجؤجؤتها. 

 {ترََى}قيل: إنما أفرد ضمير الخطاب في قوله: 

بخلاف الخطابات المتقدمة و المتأخرة لأن الخطاب لكل 
 أحد يتأتى منه الرؤية دون المنتفعين بالبحرين فقط. 

 {كُرُونَ لَِِبتَْغُوا مِنْ فضَْلهِِ وَ لعََلهكُمْ تشَْ }و قوله: 

أي مخر الفلك البحر بتسخيره لتطلبوا من عطائه و هو 
الرزق و رجاء أن تشكروا الله سبحانه، و قد تقدم أن 

في كلامه تعالى قائم بالمقام « لعل»الترجي الذي تفيده 

 دون المتكلم. 

وَ ترََى الَفُْلكَْ فيِهِ مَوَاخِرَ }و قد قيل في هذه الآية: 
وَ ترََى الَفُْلكَْ }و في سورة النحل:  {هِ لَِِبتَْغُوا مِنْ فضَْلِ 

فاختلفت الآيتان في  {مَوَاخِرَ فيِهِ وَ لَِِبتَْغُوا مِنْ فضَْلهِِ 
و تأخيره منه و عطف  {مَوَاخِرَ }على  {فيِهِ }تقديم 

 و عدمه.  {لَِِبتَْغُوا}

https://madrasatalwahy.org/


  70 
 

و لعل النكتة في ذلك أن آية النحل مصدرة بكلمة 

التسخير فهي مسوقة لبيان كيفية التسخير و الأنسب 

 ليتعلق بمواخر و يشير إلى مخر البحر  {فيِهِ }لذلك تأخير 
  

https://madrasatalwahy.org/


  71 
 

فيصرح بالتسخير بخلاف ما هاهنا ثم التسخير له  

غايات كثيرة منها ابتغاء الفضل و الأنسب لذلك عطف 

على محذوف ليدل على عدم انحصار الغاية في  {لَِِبتَْغُوا}
ابتغاء الفضل بخلاف ما هاهنا فإن الغرض بيان أنه 
الرازق المدبر ليرتدع المكذبون و قد تقدم ذكر تكذيبهم 

عن تكذيبهم و يكفي في ذلك بيان ابتغائهم الفضل غاية 
 من غير حاجة إلى العطف و الله أعلم. 

: و الذي يظهر لي في و قال في روح المعاني في المقام

ذلك أن آية النحل سيقت لتعداد النعم كما يؤذن بذلك 
وَ }سوابقها و لواحقها و تعقيب الآيات بقوله سبحانه: 

ِ لاَ تَُصُْوهَا وا نعِْمَةَ الَلَّه فكان الأهم هناك تقديم  {إنِْ تَعُدُّ

ما هو نعمة و هو مخر الفلك للماء بخلاف ما هنا فإنه إنما 

دا أو تتمة للتمثيل كما علمت آنفا فقدم فيه سيق استطرا
إيذانا بأنه ليس المقصود بالذات ذلك، و كان  {فيِهِ }

وَ }الاهتمام بما هناك اقتضى أن يقال في تلك الآية: 
بالواو و مخالفة ما هنا لذلك اقتضت ترك الواو  {لَِِبتَْغُوا

 انتهى.  {لَِِبتَْغُوا}في قوله: 

https://madrasatalwahy.org/


  72 
 

لهيلَْ فِِ الَنههَارِ وَ يوُلجُِ الَنههَارَ فِِ يوُلجُِ الَ} قوله تعالى:
جَلٍ مُسَمًًّّ 

َ
مْسَ وَ الَقَْمَرَ كٌُّ يََرِْي لِْ رَ الَشه  {الَلهيلِْ وَ سَخه

إلخ. إيلاج الليل في النهار قصر النهار بطول الليل و إيلاج 
النهار في الليل قصر الليل بطول النهار، و المراد بالجملتين 

 اختلاف الليل و النهار في الطول و القصر الإشارة إلى

المستمر في أيام السنة بتغير الأيام و لذا عبر بقوله: 
الدال على استمرار التغيير بخلاف جريان  {يوُلجُِ }

الشمس و القمر فإنه ثابت على حاله و لذا عبر فيه بقوله: 

جَلٍ مُ }
َ
مْسَ وَ الَقَْمَرَ كٌُّ يََرِْي لِْ رَ الَشه و  {سَمًًّّ وَ سَخه

 العناية صورية مسامحية. 
ُ رَبُّكُمْ }و قوله:  بمنزلة النتيجة لما  {ذَلكُِمُ الَلَّه

تقدم أي إذا كان أمر خلقكم و تدبيركم برا و بحرا و أرضا 

و سماء منتسبا إليه مدبرا بتدبيره فذلكم الله ربكم الذي 
 يملككم و يدبر أمركم. 

ا قبله و توطئة و تمهيد مستنتج مم {لََُ الَمُْلكُْ }و قوله: 
ذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونهِِ مَا يَمْلِكُونَ }لما بعده من قوله:  وَ اَلَّ

 . {مِنْ قِطْمِيرر 

https://madrasatalwahy.org/


  73 
 

ِينَ تدَْعُونَ مِنْ دُونهِِ مَا يَمْلكُِونَ مِنْ }و قوله:  وَ الََّه
القطمير على ما قاله الراغب الأثر على رأس النواة  {قطِْمِيٍْ 

الطفيف، و في المجمع، القطمير لفافة  ءو ذلك مثل للشي
 النواة. 

و قيل: الحبة في بطن النواة انتهى و الكلام على أي 

 حال مبالغة في نفي أصل الملك 
  

https://madrasatalwahy.org/


  74 
 

و المراد بالذين تدعون من دون الله آلهتهم الذين 

 كانوا يدعونها من الأصنام و أربابها. 

عََءَكُمْ وَ لوَْ إنِْ تدَْعُوهُمْ لَا يسَْمَعُوا دُ } قوله تعالى:
إلخ بيان و تقرير لما تقدم من  {سَمِعُوا مَا اسِْتَجَابوُا لَكُمْ 

ِينَ تدَْعُونَ مِنْ دُونهِِ مَا يَمْلكُِونَ مِنْ }قوله:  وَ الََّه
أي تصديق كونهم لا يملكون شيئا أنكم إن  {قطِْمِيٍْ 

تدعوهم لا يسمعوا دعاءكم لأن الأصنام جمادات لا 
حس و أرباب الأصنام كالملائكة و شعور لها و لا 

القديسين من البشر في شغل شاغل من ذلك على أنهم لا 
 يملكون سمعا من عند أنفسهم فلا يسمعون إلا بإسماعه. 

إذ لا قدرة  {وَ لوَْ سَمِعُوا مَا اسِْتَجَابوُا لَكُمْ }و قوله: 

لهم على الاستجابة قولا و لا فعلا أما الأصنام فظاهر و أما 

أرباب الأصنام فقدرتهم من الله سبحانه و لن يأذن الله 
لَنْ }لأحد أن يستجيب أحدا يدعوه بالربوبية قال تعالى: 

ِ وَ لَا الَمَْلَائكَِةُ  نْ يكَُونَ عَبدْاً لِلَّه
َ
يسَْتنَكِْفَ الَمَْسِيحُ أ

 ْ بُونَ وَ مَنْ يسَْتنَكِْفْ عَنْ عِبَادَتهِِ وَ يسَْتَكْبَِْ الَ مُقَره
 . 172النساء: {فسََيَحْشُُْهُمْ إلَِِهِْ جََيِعاً 

https://madrasatalwahy.org/


  75 
 

ككُِمْ }و قوله:  أي  {وَ يوَمَْ الَقِْيَامَةِ يكَْفُرُونَ بشِِْْ

يردون عبادتكم إليكم و يتبرءون منكم بدلا من أن يكونوا 

بَعُواإذِْ تبَََه }شفعاء لكم  ِينَ اتِه ِينَ اتُُّبعُِوا مِنَ الََّه  الََّه
َ
 {أ

 . 166البقرة: 
فالآية في نفي الاستجابة و كفر الشركاء يوم القيامة 

ِ مَنْ }في معنى قوله نْ يدَْعُوا مِنْ دُونِ الَلَّه ضَلُّ مِمه
َ
وَ مَنْ أ

ئهِِمْ غََفلُِونَ يوَمِْ الَقِْيَامَةِ وَ هُمْ عَنْ دُعََ  لاَ يسَْتَجِيبُ لََُ إلَِ
عْدَاءً وَ كََنوُا بعِبَِادَتهِِمْ 

َ
وَ إذَِا حُشَِْ الَنهاسُ كََنوُا لهَُمْ أ

 . 6الأحقاف:  {كََفرِِينَ 
أي لا يخبرك عن  {وَ لَا ينُبَلئُِكَ مِثلُْ خَبيٍِْ }و قوله: 

حقيقة الأمر مخبر مثل مخبر خبير و هو خطاب خاص 

لم( بعد الإعراض عن بالنبي )صلى الله عليه وآله و س

خطابهم لعدم تفقههم بالبيان الحق أو خطاب عام في 
صورة الخطاب الخاص خوطب به السامع أي من كان 

)الآية( السابقة، و  {وَ ترََى الَفُْلكَْ فيِهِ مَوَاخِرَ }كقوله: 
مْسَ إذَِا طَلعََتْ }قوله ، 17)الآية( الكهف:  {وَ ترََى الَشه

يْقَاظاً وَ هُمْ رُقوُدٌ وَ تََسَْبُهُمْ }و قوله
َ
 . 18الكهف:  { أ

https://madrasatalwahy.org/


  76 
 

 )بحث روائي( 

 {كَذَلكَِ الَنُّشُورُ }: في قوله تعالى في تفسير القمي 
 حدثني أبي عن ابن أبي عمير 

  

https://madrasatalwahy.org/


  77 
 

عن جميل بن دراج عن أبي عبد الله )عليه السلام( 

إذا أراد الله أن يبعث الخلق أمطر السماء على الأرض  قال:

 جتمعت الأوصال و نبتت اللحوم.أربعين صباحا فا
 و في هذا المعنى عدة روايات أخر.  أقول:

و في الدر المنثور، أخرج الطيالسي و أحمد و عبد بن  

حميد و ابن المنذر و ابن أبي حاتم و ابن مردويه و البيهقي 
عن أبي رزين العقيلي قال: قلت: يا  في الأسماء و الصفات

؟ قال: أ ما مررت بأرض رسول الله كيف يحيي الله الموتى

مجدبة ثم مررت بها مخصبة تهتز خضراء؟ قال: بلى. قال: 
 كذلك يحيي الله الموتى و كذلك النشور.

في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر  و في تفسير القمي 

قال رسول الله )صلى الله عليه وآله و  )عليه السلام( قال:

و يكذبه سلم(: إن لكل قول مصداقا من عمل يصدقه أ
فإذا قال ابن آدم و صدق قوله بعمله رفع قوله بعمله إلى 

الله، و إذا قال و خالف عمله قوله رد قوله على عمله 
 الخبيث و هوى به في النار.

https://madrasatalwahy.org/


  78 
 

و في التوحيد، بإسناده عن زيد بن علي عن أبيه )عليه 

و إن لله تبارك و تعالى بقاعا في  السلام( في حديث قال:

به إلى بقعة منها فقد عرج به إليه. أ لا سماواته فمن عرج 
وحُ } تسمع الله عز و جل يقول: تَعْرُجُ الَمَْلَائكَِةُ وَ الَرُّ

بلَْ } و يقول في قصة عيسى بن مريم )عليهما السلام( {إلَِِهِْ 
 ُ يلبُِ } و يقول عز و جل: {رَفَعَهُ الَلَّه إلَِِهِْ يصَْعَدُ الَكََْمُِ الَطه

 . {الحُِ يرَْفَعُهُ وَ الَعَْمَلُ الَصه 
 و عن الفقيه، مثله.  أقول:

له بالربوبية و   1و لو لا إقرارهن و في نهج البلاغة:
لما جعلهن موضعا لعرشه و لا   2إذعانهن له بالطواعية

مسكنا لملائكته و لا مصعدا للكلم الطيب و العمل 

في رواية أبي الجارود  الصالح من خلقه. و في تفسير القمي

وَ مَا يسَْتَويِ } جعفر )عليه السلام( في قوله تعالى: عن أبي
ابهُُ وَ هَذَا مِلحٌْ  الََْْحْرَانِ هَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ سَائغٌِ شَََ

جَاجٌ 
ُ
 الأجاج المر. {أ

                            
 الضمير للسماوات.  1
 ةالطاع  2

https://madrasatalwahy.org/


  79 
 

ِينَ تدَْعُونَ مِنْ دُونهِِ مَا }و فيه في قوله:  وَ الََّه
 ظهر الجلدة الرقيقة التي علىقال:  {يَمْلكُِونَ مِنْ قطِْمِيٍْ 

 النوى. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  80 
 

 [٢٦الی  ١٥(: الآیات ٣٥]سورة فاطر )

ُ هُوَ الَغَْنِىُّ } ِ وَ الَلَّه نتُْمُ الَفُْقَرَاءُ إلََِ الَلَّه
َ
هَا الَنهاسُ أ يُّ

َ
ياَ أ
تِ بَِِلقٍْ جَدِيدٍ  ١٥الََْْمِيدُ 

ْ
 يذُْهبِكُْمْ وَ يأَ

ْ
وَ مَا  ١٦إنِْ يشََأ

ِ بعَِزِيزٍ  خْرى ١٧ذَلكَِ عَََ الَلَّه
ُ
وَ إنِْ  وَ لَا تزَِرُ وَازرَِةٌ وزِْرَ أ

ءٌ وَ لوَْ كََنَ ذَا حِْلْهَِا لَا يُُمَْلْ مِنهُْ شَْ  مُثقَْلَةٌ إلَِ تدَْعُ 
قاَمُوا  قُرْبّ

َ
ِينَ يََشَْوْنَ رَبههُمْ باِلغَْيبِْ وَ أ مَا تُنذِْرُ الََّه إنِه

ِ الَمَْصِيُْ  كَّه لِنفَْسِهِ وَ إلََِ الَلَّه مَا يتََََ لَاةَ وَ مَنْ تزََكَّه فإَنِه الَصه
عْمًّوَ مَ  ١٨

َ
لمَُاتُ وَ لَا  ١٩وَ الَْْصَِيُْ  ا يسَْتَويِ الَْْ وَ لَا الَظُّ

لُّ وَ لَا الََْْرُورُ  ٢٠الَنُّورُ  ِ حْيَاءُ وَ  ٢١وَ لَا الَظل
َ
وَ مَا يسَْتَويِ الَْْ

نتَْ بمُِسْمِعٍ مَنْ 
َ
َ يسُْمِعُ مَنْ يشََاءُ وَ مَا أ مْوَاتُ إنِه الَلَّه

َ
لاَ الَْْ

نتَْ إلِاه نذَِيرٌ  ٢٢ فِِ الَقُْبُورِ 
َ
ِ بشَِيْاً  ٢٣إنِْ أ رسَْلنَْاكَ باِلَْْقل

َ
إنِها أ

ةٍ إلِاه خَلاَ فيِهَا نذَِيرٌ  مه
ُ
بوُكَ  ٢٤وَ نذَِيراً وَ إنِْ مِنْ أ ِ وَ إنِْ يكَُذل

ِينَ مِنْ قَبلْهِِمْ جَاءَتْهُمْ رسُُلُهُمْ باِلَْْيلنَِاتِ وَ  بَ الََّه فَقَدْ كَذه
بُرِ  ِينَ كَفَرُوا  ٢٥وَ باِلكِْتَابِ الَمُْنيِِْ  باِلزُّ خَذْتُ الََّه

َ
ثُمه أ

  {٢٦فكََيفَْ كََنَ نكَِيِْ 

https://madrasatalwahy.org/


  81 
 

 )بيان( 

لما بين لهم أن الخلق و التدبير إليه تعالى فهو ربهم له 
الملك دون الذين يدعون من دونه فهم لا يملكون شيئا 

 حتى يقوموا بتدبيره، أخذ يبين ذلك ببيان آخر مشوب 
  

https://madrasatalwahy.org/


  82 
 

بالوعيد و التهديد و هو أنه تعالى غني عنهم و هم  

فقراء إليه فله أن يذهبهم و يأت بخلق جديد إن شاء جزاء 

 بما كسبوا. 
ثم وجه الخطاب إلى النبي )صلى الله عليه وآله و 
سلم( بما حاصله أن هذه المؤاخذة و الإهلاك لا يشمل 

إلا هؤلاء المكذبين دون المؤمنين الذين يؤثر فيهم إنذار 
النبي )عليه السلام( فبينهما فرق ظاهر و هو )صلى الله 

نذير كالنذر الماضين و حاله كحال من  عليه وآله و سلم(

له من المنذرين و إن يكذبوه فقد كذبت الأنبياء قب
الماضين مكذبو أممهم فأخذهم الله أخذا شديدا و سيأخذ 

 المكذبين من هذه الأمة. 

ِ وَ } قوله تعالى: نتُْمُ الَفُْقَرَاءُ إلََِ الَلَّه
َ
هَا الَنهاسُ أ يُّ

َ
ياَ أ

ُ هُوَ الَغَْنِىُّ الََْْمِيدُ  وع تمهيد لا ريب أن في الآية ن {الَلَّه
بالنسبة إلى الآيتين التاليتين يتبين بها مضمونهما و هي مع 

 ذلك مستقلة في مفادها. 
بيان ذلك: أن السياق يشعر بأن أعمال هؤلاء 

المكذبين كانت تكشف عن أنهم كانوا يتوهمون أن لهم أن 

https://madrasatalwahy.org/


  83 
 

يستغنوا عن الله سبحانه بعبادة آلهتهم و أن لله إليهم حاجة 

نفسه بالدعوة الإلهية التي يقوم بها و لذلك يدعوهم إلى 

رسله فهناك غنى و فقر و لهم نصيب من الغنى و لله 
 نصيب من الفقر تعالى عن ذلك. 

هَا الَنهاسُ }فرد الله سبحانه زعمهم ذلك بقوله:  يُّ
َ
ياَ أ

ُ هُوَ الَغَْنِىُّ  ِ وَ الَلَّه نتُْمُ الَفُْقَرَاءُ إلََِ الَلَّه
َ
فقصر الفقر فيهم  {أ

 الغنى فيه سبحانه فكل الفقر فيهم و كل الغنى فيه و قصر
سبحانه، و إذ كان الغنى و الفقر و هما الوجدان و الفقدان 

متقابلين لا يرتفعان عن موضوعهما كان لازم القصر 
السابق قصر آخر و هو قصرهم في الفقر و قصره تعالى في 

 الغنى فليس لهم إلا الفقر و ليس له تعالى إلا الغنى. 

لله سبحانه غني بالذات له أن يذهبهم و يستغني فا

 عنهم و هم فقراء بالذات ليس لهم أن يستغنوا عنه بغيره. 
و الملاك في غناه تعالى عنهم و فقرهم أنه تعالى 

خالقهم و مدبر أمرهم و إليه الإشارة بأخذ لفظ الجلالة 
في بيان فقرهم و بيان غناه، و الإشارة إلى الخلق و التدبير 

https://madrasatalwahy.org/


  84 
 

تِ بَِِلقٍْ جَدِيدٍ }قوله: في 
ْ
 يذُْهبِكُْمْ وَ يأَ

ْ
و كذا  {إنِْ يشََأ

 توصيفه تعالى بالحميد و هو المحمود في فعله 
  

https://madrasatalwahy.org/


  85 
 

 الذي هو خلقه و تدبيره.  

فيعود معنى الكلام إلى نحو من قولنا: يا أيها الناس 

أنتم بما أنكم مخلوقون مدبرون لله الفقراء إلى الله فيكم كل 
جة و الله بما أنه الخالق المدبر، الغني لا غنى الفقر و الحا

 سواه. 

و على هذا لا ضير في قصر الفقر في الناس سواء أريد 
به المكذبون خاصة أو عامة الناس مع كون غيرهم من 
المخلوقات فقراء إلى الله كمثلهم و ذلك أن عموم علة 

الحكم يعمم الحكم فكأنه قيل: أنتم معاشر الخليقة الفقراء 
  خالقكم المدبر لأمركم و هو الغني الحميد. إلى

و قد أجيب عن إشكال قصر الفقر في الناس مع 

 عمومه لغيرهم بوجوه من الجواب: 

منها أن في قصر الفقر في الناس مبالغة في فقرهم كأنهم 
لكثرة افتقارهم و شدة احتياجهم هم الفقراء فحسب و 

بمنزلة العدم و أن افتقار سائر الخلائق بالنسبة إلى فقرهم 
نسَْانُ ضَعِيفاً }لذلك قال تعالى:  و لا يرد الجن  {خُلقَِ الَِْْ

https://madrasatalwahy.org/


  86 
 

لأنهم لا يحتاجون في المطعم و الملبس و غيرهما كما يحتاج 

 الإنسان. 

و منها أن المراد الناس و غيرهم و هو على طريقة 
 تغليب الحاضر على الغائب و أولي العلم على غيرهم. 

اللام في الناس على العهد و في  و منها أن الوجه حمل

الفقراء على الجنس لأن المخاطبين في الآية هم الذين 
ُ رَبُّكُمْ لََُ الَمُْلكُْ }خوطبوا في قوله:  )الآية(  {ذَلكُِمُ الَلَّه

أي ذلكم المعبود هو الذي وصف بصفات الجلال لا 

 الذين تدعون من دونه و أنتم أشد الخلائق احتياجا إليه. 
 أن القصر إضافي بالنسبة إليه تعالى لا حقيقي. و منها 

و غير خفي عليك أن مفاد الآية و سياقها لا يلائم 

شيئا من هذه الأجوبة نعم يمكن توجيه الجواب الأخير بما 

 يرجع إلى ما قدمناه من الوجه. 
و تذييل الآية بصفة الحميد للإشارة إلى أنه غني 

إذا أعطى لم يعطه  محمود الأفعال إن أعطى و إن منع لأنه
لبدل لغناه عن الجزاء و الشكر و كل بدل مفروض و إن 

https://madrasatalwahy.org/


  87 
 

منع لم يتوجه إليه لائمة إذ لا حق لأحد عليه و لا يملك 

 ء. منه شي

تِ بَِِلقٍْ جَدِيدٍ } قوله تعالى:
ْ
 يذُْهبِكُْمْ وَ يأَ

ْ
إنِْ يشََأ
ِ بعَِزِيزٍ   أي  {وَ مَا ذَلكَِ عَََ الَلَّه

  

https://madrasatalwahy.org/


  88 
 

إن يرد إذهابكم يذهبكم أيها الناس لأنه غني عنكم  

لا يستضر بذهابكم و يأت بخلق جديد يحمدونه و يثنون 

عليه لا لحاجة منه إليهم بل لأنه حميد و مقتضاه أن يجود 
فيحمد و ليس ذلك على الله بصعب لقدرته المطلقة لأنه 

 الله عز اسمه. 

لآية فقد بان أن مضمون الآية متفرع على مضمون ا
 يذُْهبِكُْمْ }السابقة فقوله: 

ْ
متفرع على كونه  {إنِْ يشََأ

تِ بَِِلقٍْ جَدِيدٍ }تعالى غنيا، و قوله: 
ْ
متفرع على  {وَ يأَ

كونه تعالى حميدا، و قد فرع مضمون الجملتين في موضع 
وَ رَبُّكَ الَغَْنِىُّ ذُو الَرهحَْْةِ  }آخر على غناه و رحمته قال تعالى: 

 
ْ
 { يذُْهبِكُْمْ وَ يسَْتَخْلفِْ مِنْ بَعْدِكُمْ مَا يشََاءُ إنِْ يشََأ

 . 133الأنعام: 

خْرىَ } قوله تعالى:
ُ
إلخ. قال  {وَ لَا تزَِرُ وَازرَِةٌ وزِْرَ أ

الراغب: الوزر بفتحتين الملجأ الذي يلتجأ إليه من 

و الوزر بالكسر  {كََله لَا وَزَرَ }الجبل، قال تعالى: 
ها بوزر الجبل، و يعبر به عن الإثم كما فالسكون الثقل تشبي

وْزَارهَُمْ كََمِلَةً }يعبر عنه بالثقل قال تعالى: 
َ
 {لَِِحْمِلُوا أ

https://madrasatalwahy.org/


  89 
 

ثقَْالهِِمْ })الآية( كقوله: 
َ
ثقَْالًا مَعَ أ

َ
ثقَْالهَُمْ وَ أ

َ
. {لََِحْمِلُنه أ

انتهى فالمعنى لا تحمل نفس حاملة للإثم إثم نفس أخرى 

نفس إلا بما حملت من إثم نفسها  و لازم ذلك أن لا تؤاخذ
 و اكتسبته من الوزر. 

و الآية كأنه دفع دخل يشعر به آخرها كأنه لما قال: إن 

يشأ يذهبكم و يأت بآخرين، فهددهم بالإهلاك و الإفناء، 
قيل: هؤلاء المكذبون أخذوا بوزرهم فما حال المؤمنين؟ 

 أ يؤخذون بوزر غيرهم؟. 

أخرى و لا تحمل نفس فأجيب أن لا تزر وازرة وزر 
 حمل غيرها الذي أثقلها و إن كانت ذات قربى. 

فهؤلاء المكذبون هم المعنيون بالتهديد و لا تنفع 

فيهم دعوتك و إنذارك لأنهم مطبوع على قلوبهم، و إنما 

ينفع إنذارك الذين يخشون ربهم بالغيب و يقيمون الصلاة 
البصير،  و الفريقان لا يستويان لأن مثلهم مثل الأعمى و

و الظلمات و النور، و الظل و الحرور، و الأحياء و 
 الأموات. 

https://madrasatalwahy.org/


  90 
 

خْرىَ }فقوله: 
ُ
أي لا تحمل  {وَ لَا تزَِرُ وَازرَِةٌ وزِْرَ أ

 نفس حاملة للوزر و الإثم إثم نفس أخرى حاملة. 

وَ إنِْ تدَْعُ مُثقَْلَةٌ إلََِ حِْلْهَِا لَا يُُمَْلْ مِنهُْ }و قوله: 
 أي  { كََنَ ذَا قُرْبَّ ءٌ وَ لوَْ شَْ 

  

https://madrasatalwahy.org/


  91 
 

و إن تدع نفس مثقلة أثقلها حملها من الإثم غيرها إلى  

ما حملته من الإثم ليحمله عنها لا يستجاب لها و لا يحمل 

ء و لو كان المدعو ذا قربى للداعي كالأب و من حملها شي
 الأم و الأخ و الأخت. 

ِينَ يََشَْوْنَ }و قوله:  مَا تُنذِْرُ الََّه رَبههُمْ باِلغَْيبِْ وَ  إنِه
لَاةَ  قاَمُوا الَصه

َ
أي هؤلاء المكذبون لا ينتفعون بالإنذار  {أ

و لا تتحقق معهم حقيقة الإنذار لأنهم مطبوع على قلوبهم 
إنما تنذر و ينفع إنذارك الذين يخشون ربهم بالغيب و 

يقيمون الصلاة التي هي أفضل العبادات و أهمها و 
بالجملة يؤمنون بالله و يعبدونه أي الذين يخشون ربهم 

لصلاة إثر إنذارك لا أنهم يخشون ربهم بالغيب و يقيمون ا

و يصلون ثم ينذرون بعد ذلك حتى يلزم تحصيل الحاصل 

عْصَُِ خََرْاً }فالآية كقوله: 
َ
رَانَِّ أ

َ
 . 36يوسف:  {إنَِّلِ أ

كَّه لِنفَْسِهِ }و قوله:  مَا يتََََ بدل الخشية  {وَ مَنْ تزََكَّه فإَنِه

المطلوب و إقامة الصلاة من التزكي للإشارة إلى أن 
بالدعوة و الإنذار هو التزكي و تزكية النفس تلبسها 

 بالخشية من الله على الغيب و إقامة الصلاة. 

https://madrasatalwahy.org/


  92 
 

و فيه تقرير و تأكيد لما تقدم من كونه تعالى غنيا حميدا 

فهو تعالى لا ينتفع بما يدعو إليه من التزكي بل الذي تزكى 

 فإنما يتزكى لنفع نفسه. 
ِ الَمَْصِيُْ }و قد ختم الآية بقوله:  للدلالة  {وَ إلََِ الَلَّه

على أن تزكية من تزكى لا تذهب سدى، فإن كلا من 

الفريقين صائرون إلى ربهم لا محالة و هو يحاسبهم و 
 يجازيهم فيجازي هؤلاء المتزكين أحسن الجزاء. 

عْمًَّ وَ الَْْصَِيُْ } قوله تعالى:
َ
الظاهر  {وَ مَا يسَْتَويِ الَْْ

ِ الَمَْصِيُْ }وله: أنه عطف على ق تعليل في صورة  {وَ إلََِ الَلَّه
التمثيل لعدم مساواة هؤلاء المتزكين لأولئك المكذبين، 

 . {وَ مَا يسَْتَويِ الََْْحْرَانِ }و قيل: عطف على قوله السابق: 

لمَُاتُ وَ لَا الَنُّورُ } قوله تعالى: تكرار  {وَ لَا الَظُّ

 و ما يليها لتأكيد النفي. حروف النفي مرة بعد مرة في الآية 
لُّ وَ لَا الََْْرُورُ } قوله تعالى: ِ الحرور شدة  {وَ لَا الَظل

و قيل: هو السموم و قيل:  -على ما قيل  -حر الشمس 
 السموم يهب نهارا و الحرور يهب ليلا و نهارا. 

  

https://madrasatalwahy.org/


  93 
 

مْوَاتُ } قوله تعالى: 
َ
حْيَاءُ وَ لَا الَْْ

َ
 {وَ مَا يسَْتَويِ الَْْ

عْمًّ}الآية عطف على قوله:  إلى آخر
َ
وَ  وَ مَا يسَْتَويِ الَْْ

و لم يعطف  {مَا يسَْتَويِ}و إنما كرر قوله:  {الَْْصَِيُْ 
مْوَاتُ }

َ
حْيَاءُ وَ لَا الَْْ

َ
عْمًَّ وَ الَْْصَِيُْ }على قوله:  {الَْْ

َ
 {الَْْ

لئلا يغيب  {مَا يسَْتَويِ}كرابعته لطول الفصل فأعيد 

كَيفَْ يكَُونُ }ع فهو كقوله: المعنى عن ذهن السام
ِ وَ عِندَْ رسَُولَِِ  إلى أن قال:  {للِمُْشِْْكيَِ عَهْدٌ عِندَْ الَلَّه

 . 8الخ. التوبة:  {كَيفَْ وَ إنِْ يَظْهَرُوا عَليَكُْمْ }

وَ مَا يسَْتَويِ }و الجمل المتوالية المترتبة أعني قوله: 
عْمًَّ وَ الَْْصَِيُْ 

َ
حْيَاءُ } -إلى قوله  - {الَْْ

َ
وَ مَا يسَْتَويِ الَْْ

مْوَاتُ 
َ
تمثيلات للمؤمن و الكافر و تبعات  {وَ لَا الَْْ

 أعمالهما. 

َ يسُْمِعُ مَنْ يشََاءُ }و قوله:  و هو المؤمن كان  {إنِه الَلَّه
ميتا فأحياه الله فأسمعه لما في نفسه من الاستعداد لذلك 

 }قال تعالى: 
َ
 وَ مَنْ كََنَ مَيتْاً فَأ

َ
حْيَينَْاهُ وَ جَعَلنَْا لََُ نوُراً أ

، و أما النبي )عليه السلام( فإنما هو وسيلة 122الأنعام:  {

 و الهدى هدى الله. 

https://madrasatalwahy.org/


  94 
 

نتَْ بمُِسْمِعٍ مَنْ فِِ الَقُْبُورِ }و قوله: 
َ
أي  {وَ مَا أ

 الأموات و المراد بهم الكفار المطبوع على قلوبهم. 

نتَْ إلِاه نَ } قوله تعالى:
َ
قصر إضافي أي ليس  {ذِيرٌ إنِْ أ

لك إلا إنذارهم و أما هداية من اهتدى منهم و إضلال من 
ضل و لم يهتد جزاء له بسيئ عمله فإنما ذلك لله سبحانه. 

و لم يذكر البشير مع النذير مع كونه )صلى الله عليه وآله و 
متلبسا بالوصفين معا لأن المقام مقام الإنذار  سلم(

وصف الإنذار مع أنه مذكور في فالمناسب هو التعرض ل

 الآية التالية. 
ِ بشَِيْاً وَ نذَِيراً وَ إنِْ } قوله تعالى: رسَْلنَْاكَ باِلَْْقل

َ
إنِها أ

ةٍ إلِاه خَلاَ فيِهَا نذَِيرٌ  مه
ُ
المفاد على ما يقتضيه السياق  {مِنْ أ

إنا أرسلناك بالتبشير و الإنذار و ليس ببدع مستغرب فما 

إلا و قد خلا و مضى فيها نذير فذلك من  من أمة من الأمم
 سنن الله الجارية في خلقه. 

و ظاهر السياق أن المراد بالنذير الرسول المبعوث 
من عند الله و فسر بعضهم النذير بمطلق من يقوم بالعظة 

 و الإنذار من نبي أو عالم غير نبي و هو خلاف ظاهر الآية. 

https://madrasatalwahy.org/


  95 
 

ة من نعم ليس من الواجب أن يكون نذير كل أم

 «. خلا منها»و لم يقل:  {خَلاَ فيِهَا}أفرادها فقد قال تعالى: 

ِينَ مِنْ } قوله تعالى: بَ الََّه بوُكَ فَقَدْ كَذه ِ وَ إنِْ يكَُذل
  قَبلْهِِمْ جَاءَتْهُمْ رسُُلُهُمْ باِلَْْيلنَِاتِ 

  

https://madrasatalwahy.org/


  96 
 

بُرِ وَ باِلكِْتَابِ الَمُْنيِِْ   هي الآيات  البينات {وَ باِلزُّ

المعجزة التي تشهد على حقية الرسل، و الزبر جمع زبور و 

لعل المراد بها بقرينة مقابلتها للكتاب الصحائف و 
الكتب التي فيها ذكر الله تعالى من غير أن تتضمن 
الأحكام و الشرائع، و الكتاب المنير الكتاب المنزل من 

براهيم و توراة السماء المتضمن للشرائع ككتاب نوح و إ
موسى و إنجيل عيسى )عليهم السلام( ، و معنى الآية 

 ظاهر. 

ِينَ كَفَرُوا فكََيفَْ كََنَ } قوله تعالى: خَذْتُ الََّه
َ
ثُمه أ

الأخذ كناية عن التعذيب، و النكير الإنكار، و  {نكَِيِْ 
 الباقي ظاهر. 

 )كلام في معنى عموم الإنذار( 

الجزء الثاني و في قصص قد تقدم في أبحاث النبوة في 
نوح )عليه السلام( في الجزء العاشر من الكتاب ما يدل من 

 طريق العقل على عموم النبوة و يؤيده الكتاب. 

فلا تخلو أمة من الأمم الإنسانية عن ظهور ما للدعوة 

الحقة النبوية فيها و أما كون نبي كل أمة من نفس تلك 

https://madrasatalwahy.org/


  97 
 

وَ إنِْ }وله تعالى: الأمة فلا دليل عليه، و قد عرفت أن ق
ةٍ إلِاه خَلَا فيِهَا نذَِيرٌ  مه

ُ
 )الآية( مفاده ذلك.  {مِنْ أ

و أما فعلية الإنذار بحيث يبلغ كل فرد فرد من الأمة 
مضافا إلى أصل الاقتضاء و اطراد الدعوة في كل واحد 
واحد فحكومة العلل و الأسباب المتزاحمة في هذه النشأة 

 توافق سائر المقتضيات العامة التي المادية لا توافقه كما لا
قدرها الصنع كما أن في بنية كل مولود إنساني أن يعمر 
عمرا طبيعيا و الحوادث تحول بين أكثر الأفراد و بين ذلك، 

و كل مولود إنساني مجهز بجهاز التناسل للاستيلاد و 
الإيلاد و كثير من الأفراد يموت قبل بلوغه فلا يبلغ ذلك 

 من النظائر. إلى غير ذلك 

فالنبوة و الإنذار عام لكل أمة و لا يستلزم استلزاما 

ضروريا أن تبلغ الدعوة كل شخص من أشخاصها بل من 
الجائز أن تبلغ بلا واسطة أو معها بعض الأمة و تتخلف 

عن بعض لحيلولة علل و أسباب مزاحمة بينه و بين البلوغ 
الحجة و  فمن توجهت منهم إليه الدعوة و بلغته تمت عليه

https://madrasatalwahy.org/


  98 
 

من توجهت إليه و لم تبلغه لم تتم عليه الحجة و كان من 

 المستضعفين 
  

https://madrasatalwahy.org/


  99 
 

إلِاه الَمُْسْتَضْعَفِيَ مِنَ }و كان أمره إلى الله قال تعالى:  
انِ لَا يسَْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَ لَا  الَرلجَِالِ وَ الَنلسَِاءِ وَ الَوْلِْدَ

 . 98النساء:  {يَهْتَدُونَ سَبيِلاً 
 ث روائي( )بح

وَ لَا تزَِرُ وَازرَِةٌ وزِْرَ }في الدر المنثور في قوله تعالى: 
خْرى

ُ
أخرج أحمد و الترمذي و صححه و النسائي و ابن  {أ

ماجة عن عمرو بن الأحوص: أن رسول الله )صلى الله 
ألا لا يجني جان عليه وآله و سلم( قال في حجة الوداع: 

  لده و لا مولود على والده.إلا على نفسه لا يجني والد على و

َ يسُْمِعُ مَنْ }في قوله تعالى:  و في تفسير القمي إنِه الَلَّه
نتَْ بمُِسْمِعٍ مَنْ فِِ الَقُْبُورِ 

َ
قال: هؤلاء  {يشََاءُ وَ مَا أ

 الكفار لا يسمعون منك كما لا يسمع أهل القبور. 

و في الدر المنثور، أخرج أبو سهل السري بن سهل 
بوري الخامس من حديثه من طريق عبد الجند يسا

إنِهكَ لَا تسُْمِعُ }القدوس عن أبي صالح عن ابن عباس: 
نتَْ بمُِسْمِعٍ مَنْ فِِ الَقُْبُورِ } {الَمَْوْتَِ 

َ
قال كان  {وَ مَا أ

النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( يقف على القتلى يوم بدر 

https://madrasatalwahy.org/


  100 
 

فلان أ هل وجدتم ما وعد ربكم حقا يا فلان بن و يقول: 

لم تكفر بربك؟ أ لم تكذب نبيك؟ أ لم تقطع رحمك؟ فقالوا: 

يا رسول الله أ يسمعون ما تقول؟ قال: ما أنتم بأسمع 
وَ مَا {}إنِهكَ لَا تسُْمِعُ الَمَْوْتَِ }فأنزل الله:  منهم لما أقول

نتَْ بمُِسْمِعٍ مَنْ فِِ الَقُْبُورِ 
َ
مثل ضربه الله للكفار أنهم  {أ

 قوله. لا يسمعون ل
و في الرواية ما لا يخفى من لوائح الوضع  أقول:

فساحة النبي )عليه السلام( أجل من أن يقول ما ليس له 

به علم من ربه حتى ينزل الله عليه آية تكذبه فيما يدعيه و 
 يخبر به. 

على أن ما نقله من الآية لا يطابق المصحف فصدره 

من سورة  و ذيله مأخوذ 80مأخوذ من سورة النمل الآية 

 . 22فاطر الآية 
على أن سياق الآية مكي في سياق آيات سابقة و 

 لاحقة مكية. 
في احتجاج الصادق )عليه السلام(: و في الإحتجاج، 

قال السائل فأخبرني عن المجوس أ فبعث إليهم نبيا؟ فإني 

https://madrasatalwahy.org/


  101 
 

أجد لهم كتبا محكمة و مواعظ بليغة و أمثالا شافية، و 

  يقرون
  

https://madrasatalwahy.org/


  102 
 

اب، و لهم شرائع يعملون بها. قال: ما بالثواب و العق 

من أمة إلا خلا فيها نذير، و قد بعث إليهم نبي بكتاب من 

 عند الله فأنكروه و جحدوا كتابه. 
 [٣٨الی  ٢٧(: الآیات ٣٥]سورة فاطر )

خْرجَْنَا بهِِ }
َ
مَاءِ مَاءً فأَ نزَْلَ مِنَ الَسه

َ
َ أ نه الَلَّه

َ
 لمَْ ترََ أ

َ
أ

بَالِ جُدَدٌ بيِضٌ وَ حُْرٌْ ثَمَرَاتٍ مُُتَْلِ  لوَْانُهَا وَ مِنَ الَِْْ
َ
فاً أ

لوَْانُهَا وَ غَرَابيِبُ سُودٌ 
َ
ِ  ٢٧مُُتَْلفٌِ أ وَابل وَ مِنَ الَنهاسِ وَ الَده

َ مِنْ  لوَْانهُُ كَذَلكَِ إنِهمَا يََشََْ الَلَّه
َ
نعَْامِ مُُتَْلفٌِ أ

َ
وَ الَْْ

 َ ِ الَعُْلمََاءُ إنِه الَلَّه ِينَ يَتلْوُنَ  ٢٨ عَزِيزٌ غَفُورٌ عِبَادِه إنِه الََّه
ا وَ  ا رَزقَْنَاهُمْ سًِِّ نْفَقُوا مِمه

َ
لَاةَ وَ أ قاَمُوا الَصه

َ
ِ وَ أ كتَِابَ الَلَّه

جُورهَُمْ وَ  ٢٩عَلَانيَِةً يرَجُْونَ تَِِارَةً لَنْ تَبُورَ 
ُ
يَِهُمْ أ لُِِوَفل

وحَْينَْا  ٣٠ شَكُورٌ يزَِيدَهُمْ مِنْ فضَْلهِِ إنِههُ غَفُورٌ 
َ
ِي أ وَ الََّه

 َ قاً لمَِا بيََْ يدََيهِْ إنِه الَلَّه ِ إلَِِكَْ مِنَ الَكِْتَابِ هُوَ الََْْقُّ مُصَدل
ِينَ اصِْطَفَينَْا  ٣١بعِبَِادِهِ لََْبيٌِْ بصَِيٌْ  وْرَثنَْا الَكِْتَابَ الََّه

َ
ثُمه أ

هِ وَ مِنهُْمْ مُقْتَصِدٌ وَ مِنهُْمْ مِنْ عِبَادِناَ فمَِنهُْمْ ظَالمٌِ لِنفَْسِ 
ِ ذَلكَِ هُوَ الَفَْضْلُ الَكَْبيُِْ   ٣٢سَابقٌِ باِلَْْيَْْاتِ بإِذِنِْ الَلَّه

سَاورَِ مِنْ ذَهَبٍ 
َ
جَنهاتُ عَدْنٍ يدَْخُلوُنَهَا يَُُلهوْنَ فيِهَا مِنْ أ

https://madrasatalwahy.org/


  103 
 

ِي وَ قاَلوُا الََْْ  ٣٣وَ لؤُْلؤُاً وَ لِْاَسُهُمْ فيِهَا حَرِيرٌ  ِ الََّه مْدُ لِلَّه
ذهَْبَ عَنها الََْْزَنَ إنِه رَبهنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ 

َ
حَلهنَا  ٣٤أ

َ
ِي أ الََّه

 دَارَ 
  

https://madrasatalwahy.org/


  104 
 

نَا  نَا فيِهَا نصََبٌ وَ لَا يَمَسُّ الَمُْقَامَةِ مِنْ فضَْلهِِ لاَ يَمَسُّ
ِينَ كَفَرُوا لهَُمْ ناَرُ جَهَنهمَ لاَ  ٣٥فيِهَا لُغُوبٌ   يُقْضَى وَ الََّه

فُ عَنهُْمْ مِنْ عَذَابهَِا كَذَلكَِ  عَليَهِْمْ فَيَمُوتوُا وَ لَا يََُفه
خْرجِْنَا  ٣٦نََزِْي كُه كَفُورٍ 

َ
وَ هُمْ يصَْطَرخُِونَ فيِهَا رَبهنَا أ

ِركُْمْ مَا   وَ لمَْ نُعَمل
َ
ِي كُنها نَعْمَلُ أ نَعْمَلْ صَالِْاً غَيَْْ الََّه

رُ فيِهِ  رَ وَ جَاءَكُمُ الَنهذِيرُ فَذُوقوُا فَمَا  يَتَذَكه مَنْ تذََكه
المِِيَ مِنْ نصَِيٍْ  مَاوَاتِ وَ  ٣٧للِظه َ عََلمُِ غَيبِْ الَسه إنِه الَلَّه

دُورِ  رضِْ إنِههُ عَليِمٌ بذَِاتِ الَصُّ
َ
  {٣٨الَْْ

 )بيان( 

رجوع إلى ذكر آيات أخر من آيات التوحيد و فيها 
الكتاب و أنه حق نازل من عند الله تعالى  انتقال إلى حديث

و قد انجر الكلام في الفصل السابق من الآيات إلى ذكر 

ِ بشَِيْاً وَ }النبوة و الكتاب حيث قال:  رسَْلنَْاكَ باِلَْْقل
َ
إنِها أ

بُرِ وَ }و قال:  {نذَِيراً  جَاءَتْهُمْ رسُُلُهُمْ باِلَْْيلنَِاتِ وَ باِلزُّ
فكان من الحري أن يتعرض لصفة  {يِْ باِلكِْتَابِ الَمُْنِ 

 الكتاب و ما تستتبعه من الآثار. 

https://madrasatalwahy.org/


  105 
 

مَاءِ مَاءً } قوله تعالى: نزَْلَ مِنَ الَسه
َ
َ أ نه الَلَّه

َ
 لمَْ ترََ أ

َ
أ

لوَْانُهَا
َ
خْرجَْنَا بهِِ ثَمَرَاتٍ مُُتَْلفِاً أ

َ
إلخ. حجة أخرى  {فأَ

سماء على التوحيد و هو أن الله سبحانه ينزل الماء من ال
بالأمطار و هو أقوى العوامل المعينة لخروج الثمرات، و 
لو كان خروجها عن مقتضى طباع هذا العامل و هو واحد 

لكان جميعها ذا لون واحد فاختلاف الألوان يدل على 
 وقوع التدبير الإلهي. 

و القول بأن اختلافها منوط باختلاف العوامل 

المؤثرة فيها و منها اختلاف العناصر الموجودة فيها نوعا 
 و قدرا و خصوصية التأليف. 

مدفوع بأن الكلام منقول حينئذ إلى اختلاف نفس 

 العناصر و هي منتهية إلى 
  

https://madrasatalwahy.org/


  106 
 

المادة المشتركة التي لا اختلاف فيها فاختلاف  

العناصر المكونة منها يدل على عامل آخر وراء المادة يدبر 

 أمرها و يسوقها إلى غايات مختلفة. 
و الظاهر أن المراد باختلاف ألوان الثمرات اختلاف 
نفس ألوانها و يلزمه اختلافات أخر من حيث الطعم و 

مراد باختلاف الألوان الرائحة و الخواص، و قيل ال
اختلاف الأنواع فكثيرا ما يطلق اللون في الفواكه و 
الأطعمة على النوع كما يقال: قدم فلان ألوانا من الطعام و 

بَالِ جُدَدٌ }الفاكهة فهو من الكناية، و قوله بعد:  وَ مِنَ الَِْْ
 لا يخلو من تأييد للوجه الأول.  {بيِضٌ وَ حُْرٌْ 

خْ }و في قوله: 
َ
إلخ. التفات من الغيبة إلى  {رجَْنَا بهِِ فَأ

التكلم. قيل: إن ذلك لكمال الاعتناء بالفعل لما فيه من 

 الصنع البديع المنبئ عن كمال القدرة و الحكمة. 
رسَْلنَْاكَ }و نظير الوجه يجري في قوله السابق: 

َ
إنِها أ

ِ بشَِيْاً وَ نذَِيراً  قوله:  و أما ما في الآية السابقة من {باِلَْْقل
ِينَ كَفَرُوا فَكَيفَْ كََنَ نكَِيِْ } خَذْتُ الََّه

َ
فلعل  {ثُمه أ

https://madrasatalwahy.org/


  107 
 

الوجه فيه أن أمرهم إلى الله لا يتخلل بينه و بينهم أحد 

 حتى يشفع لهم أو ينصرهم فينجوا من العذاب. 

بَالِ جُدَدٌ بيِضٌ وَ حُْرٌْ مُُتَْلفٌِ }و قوله:  وَ مِنَ الَِْْ
لوَْانُهَا وَ غَرَابيِبُ 

َ
الجدد بالضم فالفتح جمع جدة  { سُودٌ أ

و الحمر جمع  بضم الجيم و هي الطريقة و الجادة، و البيض

لوَْانُهَا}أبيض و أحمر، و الظاهر أن قوله: 
َ
صفة  {مُُتَْلفٌِ أ

لوَْانُهَا}لجدد و 
َ
و لو كانت الجملة  {مُُتَْلفٌِ }فاعل  {أ

جمع  رابيبمبتدأ و خبرا لقيل: مختلفة ألوانها كما قيل، و الغ

غربيب و هو الأسود الشديد السواد و منه الغراب و 
 بدل أو عطف بيان لغرابيب.  {سُودٌ }

و المعنى: أ لم تر أن من الجبال طرائق بيض و حمر و 

سود مختلف ألوانها، و المراد إما الطرق المسلوكة في 

الجبال و لها ألوان مختلفة، و إما نفس الجبال التي هي 
دودة على وجه الأرض بيض و حمر و خطوط مختلفة مم

 سود مختلف ألوانها. 
نعَْامِ } قوله تعالى:

َ
ِ وَ الَْْ وَابل وَ مِنَ الَنهاسِ وَ الَده

لوَْانهُُ كَذَلكَِ 
َ
أي و من الناس و الدواب التي  {مُُتَْلفٌِ أ

https://madrasatalwahy.org/


  108 
 

تدب في الأرض و الأنعام كالإبل و الغنم و البقر بعض 

و السواد كاختلاف  مختلف ألوانه بالبياض و الحمرة

 الثمرات و الجبال في ألوانها. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  109 
 

خبر لمبتدإ محذوف، و  {كَذَلكَِ }و قيل: قوله:  

التقدير الأمر كذلك فهو تقرير إجمالي للتفصيل المتقدم 

من اختلاف الثمرات و الجبال و الناس و الدواب و 
 الأنعام. 

في قوله:  {يََشََْ }متعلق بقوله:  {كَذَلكَِ }و قيل: 

ِ الَعُْلمََاءُ إِ } َ مِنْ عِبَادِه و الإشارة إلى ما  {نهمَا يََشََْ الَلَّه
تقدم من الاعتبار بالثمرات و الجبال و غيرهما و المعنى 
إنما يخشى الله كذلك الاعتبار بالآيات من عباده العلماء، و 

 هو بعيد لفظا و معنى. 
َ مِنْ عِبَادِهِ } قوله تعالى:  {الَعُْلمََاءُ  إنِهمَا يََشََْ الَلَّه

استئناف يوضح أن الاعتبار بهذه الآيات إنما يؤثر أثره و 

يورث الإيمان بالله حقيقة و الخشية منه بتمام معنى الكلمة 

في العلماء دون الجهال، و قد مر أن الإنذار إنما ينجح فيهم 
ِينَ يََشَْوْنَ رَبههُمْ باِلغَْيبِْ وَ }حيث قال:  مَا تُنذِْرُ الََّه  إنِه

لَاةَ  قاَمُوا الَصه
َ
فهذه الآية كالموضحة لمعنى تلك تبين  {أ

 أن الخشية حق الخشية إنما توجد في العلماء. 

https://madrasatalwahy.org/


  110 
 

و المراد بالعلماء العلماء بالله و هم الذين يعرفون الله 

سبحانه بأسمائه و صفاته و أفعاله معرفة تامة تطمئن بها 

ظهر قلوبهم و تزيل وصمة الشك و القلق عن نفوسهم و ت
آثارها في أعمالهم فيصدق فعلهم قولهم، و المراد بالخشية 
حينئذ حق الخشية و يتبعها خشوع في باطنهم و خضوع في 

 ظاهرهم. هذا ما يستدعيه السياق في معنى الآية. 
َ عَزِيزٌ غَفُورٌ }و قوله:  يفيد معنى التعليل  {إنِه الَلَّه

غير مغلوب  فلعزته تعالى و كونه قاهرا غير مقهور و غالبا

من كل جهة يخشاه العارفون، و لكونه غفورا كثير المغفرة 
للآثام و الخطيئات يؤمنون به و يتقربون إليه و يشتاقون 

 إلى لقائه. 

قاَمُوا } قوله تعالى:
َ
ِ وَ أ ِينَ يَتلْوُنَ كتَِابَ الَلَّه إنِه الََّه

ا وَ  ا رَزقَْنَاهُمْ سًِِّ نفَْقُوا مِمه
َ
لَاةَ وَ أ عَلَانيَِةً يرَجُْونَ الَصه

تلاوة الكتاب قراءة القرآن و قد أثنى  {تِِاَرَةً لَنْ تَبُورَ 

عليها الله سبحانه، و إقامة الصلاة إدامة إتيانها و حفظها 
من أن تترك، و الإنفاق من الرزق سرا و علانية بذل المال 

سرا تحذرا من الرياء و زوال الإخلاص في الإنفاق 

https://madrasatalwahy.org/


  111 
 

ل علانية ليشيع بين الناس كما في المسنون، و بذل الما

 الإنفاق الواجب. 

أي لن تهلك  {يرَجُْونَ تِِاَرَةً لَنْ تَبُورَ }و قوله: 
إلخ. خبر  {يرَجُْونَ }بالخسران، و ذكر بعضهم أن قوله: 

إن في صدر الآية و عند بعضهم الخبر مقدر يتعلق به قوله: 

يَِهُمْ } « هم أجورهمأي فعلوا ما فعلوا ليوفي»إلخ  {لِِوَُفل
 إلخ. 

  

https://madrasatalwahy.org/


  112 
 

جُورهَُمْ وَ يزَِيدَهُمْ مِنْ فضَْلهِِ } قوله تعالى: 
ُ
يَِهُمْ أ لِِوَُفل

و ما عطف  {يَتلْوُنَ }متعلق بقوله:  {إنِههُ غَفُورٌ شَكُورٌ 

عليه في الآية السابقة أي إنهم عملوا ما عملوا لأن يوفيهم 
 و يؤتيهم إيتاء تاما كاملا أجورهم و ثوابات أعمالهم. 

يمكن أن يراد بهذه  {وَ يزَِيدَهُمْ مِنْ فضَْلهِِ }و قوله: 

مَنْ جَاءَ }: الزيادة تضعيف الثواب أضعافا كما في قوله
مْثَالهَِا

َ
مَثَلُ }و قوله:  160الأنعام:  {باِلَْْسَنَةِ فَلَهُ عَشُْْ أ

نبَْتَتْ 
َ
ِ كَمَثَلِ حَبهةٍ أ مْوَالهَُمْ فِِ سَبيِلِ الَلَّه

َ
ِينَ يُنفْقُِونَ أ الََّه

ُ يضَُاعِفُ لمَِنْ  ِ سُنبُْلَةٍ مِائةَُ حَبهةٍ وَ الَلَّه
سَبعَْ سَنَابلَِ فِِ كُل

، و يمكن أن يراد بها زيادة ليست من 261البقرة:  {يشََاءُ 
لهَُمْ مَا يشََاؤُنَ فيِهَا وَ }قوله:  سنخ ثواب الأعمال كما في

يْنَا مَزِيدٌ   . 35ق:  {لَدَ

تعليل لمضمون الآية و  {إنِههُ غَفُورٌ شَكُورٌ }و قوله: 
زيادة فهو تعالى لكونه غفورا يغفر زلاتهم و لكونه شكورا 

 يثيبهم و يزيد من فضله. 

https://madrasatalwahy.org/


  113 
 

وحَْينَْا إلَِِكَْ مِنَ الَكِْ } قوله تعالى:
َ
ِي أ تَابِ هُوَ وَ الََّه

 {هُوَ الََْْقُّ }ضمير الفصل و اللام في قوله:  {الََْْقُّ 
 للتأكيد لا للقصر أي هو حق لا يشوبه باطل. 

ِينَ اصِْطَفَينَْا مِنْ } قوله تعالى: وْرَثنَْا الَكِْتَابَ الََّه
َ
ثُمه أ

مالا كذا أي تركه فيهم  إلى آخر الآية. يقال: أورثه {عِبَادِناَ

ه بعده و قد كان هو القائم بأمره المتصرف يقومون بأمر
فيه، و كذا إيراث العلم و الجاه و نحوهما تركه عند الغير 
يقوم بأمره بعد ما كان عند غيره ينتفع به فإيراث القوم 

الكتاب تركه عندهم يتناولونه خلفا عن سلف و ينتفعون 
 به. 

و تصح هذه النسبة و إن كان القائم به بعض القوم 

وَ  وَ لقََدْ آتيَنَْا مُوسََ الَهُْدى}م، قال تعالى: دون كله
ائيِلَ الَكِْتَابَ هُدىً وَ ذكِْرى وْرَثنَْا بنَِى إسَِِْ

َ
ولِِ  أ

ُ
لِْ

لْْاَبِ 
َ
نزَْلْناَ الَِهوْرَاةَ فيِهَا }، و قال: 54المؤمن:  {الَْْ

َ
إنِها أ

ِينَ  ِينَ هُدىً وَ نوُرٌ يَُكُْمُ بهَِا الَنهبيُِّونَ الََّه سْلمَُوا للَِّه
َ
أ

حْبَارُ بمَِا اسُْتُحْفِظُوا مِنْ كتَِابِ 
َ
بهانيُِّونَ وَ الَْْ هَادُوا وَ الَره

 ِ ورثِوُا الَكِْتَابَ  }، و قال:44المائدة:  {الَلَّه
ُ
ِينَ أ وَ إنِه الََّه

https://madrasatalwahy.org/


  114 
 

. فبنو 14الشورى:  {مِنْ بَعْدِهمِْ لَفِِ شَكلٍ مِنهُْ مُرِيبٍ 

تاب و إن كان المؤدون حقه القائمون إسرائيل أورثوا الك

 بأمره بعضهم لا جميعهم. 
و المراد بالكتاب في الآية على ما يعطيه السياق هو 

ِي }القرآن الكريم كيف؟ و قوله في الآية السابقة:  وَ الََّه
وحَْينَْا إلَِِكَْ مِنَ الَكِْتَابِ 

َ
 نص فيه، فاللام في الكتاب  {أ

  

https://madrasatalwahy.org/


  115 
 

بقول من يقول: إن اللام  للعهد دون الجنس فلا يعبأ 

للجنس و المراد بالكتاب مطلق الكتاب السماوي المنزل 

 على الأنبياء. 
ء و يقرب من معنى و الاصطفاء أخذ صفوة الشي

ء من بين الأشياء الاختيار و الفرق أن الاختيار أخذ الشي

بما أنه خيرها و الاصطفاء أخذه من بينها بما أنه صفوتها و 
 خالصها. 

للتبيين  {مِنْ }يحتمل أن يكون  {مِنْ عِبَادِناَ}و قوله: 

أو للابتداء أو للتبعيض الأقرب إلى الذهن أن يكون بيانية 
ِينَ اصِْطَفِ وَ سَلَامٌ عََ }و قد قال تعالى:  ِ الََّه  عِبَادِه

 . 59النمل: {

و اختلفوا في هؤلاء المصطفين من عباده من هم؟ 

ل: هم بنو إسرائيل الداخلون في فقيل: هم الأنبياء، و قي
َ اصِْطَفِ}قوله:  آدَمَ وَ نوُحاً وَ آلَ إبِرَْاهيِمَ وَ آلَ  إنِه الَلَّه

، و قيل: هم أمة 33آل عمران:  {عِمْرَانَ عَََ الَعَْالمَِيَ 
محمد )صلى الله عليه وآله و سلم( فقد أورثوا القرآن من 

م بلا واسطة و نبيهم إليه يرجعون و به ينتفعون علماؤه

https://madrasatalwahy.org/


  116 
 

غيرهم بواسطتهم، و قيل: هم العلماء من الأمة 

 المحمدية. 

و هو المأثور عن الصادقين )عليهما السلام(  -و قيل 
إن المراد بهم ذرية النبي  -في روايات كثيرة مستفيضة 

)صلى الله عليه وآله و سلم( من أولاد فاطمة )عليها 

َ }: قولهالسلام( و هم الداخلون في آل إبراهيم في  إنِه الَلَّه
، و قد 33آل عمران:  {آدَمَ وَ نوُحاً وَ آلَ إبِرَْاهيِمَ  اصِْطَفِ

نص النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( على علمهم 

في  بالقرآن و إصابة نظرهم فيه و ملازمتهم إياه بقوله
إني تارك فيكم الثقلين »الحديث المتواتر المتفق عليه: 

أهل بيتي لن يفترقا حتى يردا علي  كتاب الله و عترتي

  «.الحوض

و على هذا فالمعنى بعد ما أوحينا إليك القرآن ثم 
للتراخي الرتبي أورثنا ذريتك إياه و هم الذين اصطفينا 

من عبادنا إذا اصطفينا آل إبراهيم و إضافة العباد إلى نون 
 العظمة للتشريف. 

https://madrasatalwahy.org/


  117 
 

مِنهُْمْ مُقْتَصِدٌ وَ مِنهُْمْ  فمَِنهُْمْ ظَالمٌِ لِنفَْسِهِ وَ } و قوله:
راجعا  {فمَِنهُْمْ }يحتمل أن يكون ضمير  {سَابقٌِ باِلَْْيَْْاتِ 

ِينَ اصِْطَفَينَْا}إلى  فيكون الطوائف الثلاث الظالم  {الََّه
لنفسه و المقتصد و السابق بالخيرات شركاء في الوراثة و 

هو إن كان الوارث الحقيقي العالم بالكتاب و الحافظ له 

 السابق بالخيرات.
  

https://madrasatalwahy.org/


  118 
 

من غير إفادة  {عِبَادِناَ }و يحتمل أن يكون راجعا إلى 

مفيدا للتعليل  {فمَِنهُْمْ }الإضافة للتشريف فيكون قوله: 

و المعنى إنما أورثنا الكتاب بعض عبادنا و هم 
المصطفون لا جميع العباد لأن من عبادنا من هو ظالم 

لا يصلح الكل لنفسه و منهم مقتصد و منهم سابق و 

 للوراثة. 
و يمكن تأييد أول الاحتمالين بأن لا مانع من نسبة 
الوراثة إلى الكل مع قيام البعض بها حقيقة كما نجد نظيره 

ائيِلَ الَكِْتَابَ }في قوله تعالى وْرَثنَْا بنَِى إسَِِْ
َ
المؤمن:  {وَ أ

54 . 
و ما في الآية من المقابلة بين الظالم لنفسه و المقتصد 

السابق بالخيرات يعطي أن المراد بالظالم لنفسه من عليه و 

ء من السيئات و هو مسلم من أهل القرآن لكونه شي
مصطفى و وارثا، و المراد بالمقتصد المتوسط الذي هو 

في قصد السبيل و سواء الطريق و المراد بالسابق بالخيرات 
بإذن الله من سبق الظالم و المقتصد إلى درجات القرب 

https://madrasatalwahy.org/


  119 
 

وَ }إمام غيره بإذن الله بسبب فعل الخيرات قال تعالى: فهو 
بُونَ  ولَئكَِ الَمُْقَره

ُ
ابقُِونَ أ ابقُِونَ الَسه  . 11الواقعة: {الَسه

أي ما تقدم  {ذَلكَِ هُوَ الَفَْضْلُ الَكَْبيُِْ }و قوله تعالى: 
من الإيراث هو الفضل الكبير من الله لا دخل للكسب 

 فيه. 

هذا ما يعطيه السياق و تفيده الأخبار من معنى الآية 
فقيل:  {ثُمه }و فيها للقوم اختلاف عجيب فقد اختلف في 

هي للتراخي بحسب الأخبار، و قيل: للتراخي الرتبي، و 

وحَْينَْا}قيل: للتراخي الزماني. ثم العطف على 
َ
أو على  {أ

وحَْينَْا}
َ
ِي أ  . {الََّه

وْرَثنَْا}و اختلف في 
َ
فقيل: هو على ظاهره، و قيل:  {أ

 {الَكِْتَابَ }معناه حكمنا بإيراثه و قدرناه، و اختلف في 

فقيل: المراد به القرآن، و قيل: جنس الكتب السماوية، و 
ِينَ اصِْطَفَينَْا}اختلف في  فقيل: المراد بهم الأنبياء، و  {الََّه

، قيل: بنو إسرائيل، و قيل: أمة محمد، و قيل: العلماء منهم
 و قيل: ذرية النبي من ولد فاطمة )عليها السلام(. 

https://madrasatalwahy.org/


  120 
 

فقيل: من للتبعيض أو  {مِنْ عِبَادِناَ}و اختلف في 

للابتداء أو للتبيين و يختلف المراد من العباد بحسب 

للتشريف  {عِبَادِناَ}و كذا إضافة  {مِنْ }اختلاف معنى 
 على بعض الوجوه و لغيره على بعضها. 

  

https://madrasatalwahy.org/


  121 
 

فقيل: مرجع الضمير  {هُمْ فمَِنْ }و اختلف في  

ِينَ } و اختلف في الظالم لنفسه و  {عِبَادِناَ}و قيل:  {الََّه

المقتصد و السابق فقيل الظالم من كان ظاهره خيرا من 
باطنه و المقتصد من استوى ظاهره و باطنه و السابق من 
كان باطنه خيرا من ظاهره، و قيل: السابق هم السابقون 

)صلى الله عليه وآله و سلم( من  الماضون في عهد النبي
أصحابه و المقتصد من تبع أثرهم و لحق بهم من الصحابة 
و الظالم لنفسه غيرهم، و قيل: الظالم من غلبت عليه السيئة 

و المقتصد المتوسط حالا و السابق هو المقرب إلى الله 
 السابق في الدرجات. 

 و هناك أقوال متفرقة أخر تركنا إيرادها و لو ضربت

 الاحتمالات بعضها في بعض جاوز الألف. 

جَنهاتُ عَدْنٍ يدَْخُلوُنَهَا يَُُلهوْنَ فيِهَا مِنْ } قوله تعالى:
سَاورَِ مِنْ ذَهَبٍ وَ لؤُْلؤُاً وَ لِْاَسُهُمْ فيِهَا حَرِيرٌ 

َ
التحلية  {أ

هي التزيين و الأساور جمع أسورة و هي جمع سوار بكسر 
رأة معرب و أصله دستواره. السين قال الراغب: سوار الم

 انتهى. 

https://madrasatalwahy.org/


  122 
 

إلخ. ظاهره أنه بيان للفضل  {جَنهاتُ عَدْنٍ }و قوله: 

الكبير قال في المجمع: هذا تفسير للفضل كأنه قيل: ما 

ذلك الفضل؟ فقال: هي جنات أي جزاء جنات أو دخول 
جنات و يجوز أن يكون بدلا من الفضل كأنه قال: ذلك 

 ظاهر.  دخول جنات. انتهى. و الباقي

ذهَْبَ عَنها } قوله تعالى:
َ
ِي أ ِ الََّه وَ قاَلوُا الََْْمْدُ لِلَّه

قيل: المراد بالحزن الذي  {الََْْزَنَ إنِه رَبهنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ 
يحمدون الله على إذهابه بإدخالهم الجنة الحزن الذي كان 

يتوجه إليهم في الحياة الدنيا و ما يحف بها من الشدائد و 
 وائب. الن

و قيل: المراد به الحزن الذي كان قد أحاط بهم بعد 

الارتحال من الدنيا، و قيل الدخول في جنة الآخرة إشفاقا 

 مما اكتسبوه من السيئات. 
و على هذا فالقول قول الظالم لنفسه منهم أو قوله و 

قول المقتصد و أما السابق بالخيرات منهم فلا سيئة في 
بها. و هذا الوجه أنسب لقولهم صحيفة أعماله حتى يعذب 

 . {إنِه رَبهنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ }في آخر حمدهم: 

https://madrasatalwahy.org/


  123 
 

حَلهنَا دَارَ الَمُْقَامَةِ مِنْ فضَْلهِِ لَا } قوله تعالى:
َ
ِي أ الََّه

نَا فيِهَا لُغُوبٌ  نَا فيِهَا نصََبٌ وَ لَا يَمَسُّ المقامة  {يَمَسُّ

خروج منه و لا الإقامة، و دار المقامة المنزل الذي لا 
 تحول. 

  

https://madrasatalwahy.org/


  124 
 

بضم  بفتحتين التعب و المشقة، و اللغوب و النصب 

 اللام: العي و التعب في طلب المعاش و غيره. 

و المعنى: الذي جعلنا حالين في دار الخلود من فضله 
من غير استحقاق منا عليه لا يمسنا في هذه الدار و هي 

لال في طلب الجنة مشقة و تعب و لا يمسنا فيها عي و لا ك

 ما نريد أي إن لنا فيها ما نشاء. 
مناسبة خاصة مع قوله  {مِنْ فضَْلهِِ }و في قوله: 

 . {ذَلكَِ هُوَ الَفَْضْلُ الَكَْبيُِْ }السابق: 

ِينَ كَفَرُوا لهَُمْ ناَرُ جَهَنهمَ } قوله تعالى: إلى  {وَ الََّه
للاختصاص و يفيد كون النار  {لهَُمْ }آخر الآية اللام في 

عَليَهِْمْ  لَا يُقْضى}جزاء لهم لا ينفك عنهم، و قوله: 
أي لا يحكم عليهم بالموت حتى يموتوا فهم  {فَيَمُوتوُا

أحياء على ما هم فيه من شدة العذاب و لا يخفف عنهم من 
عذاب النار كذلك نجزي كل كفور شديد الكفران أو 

 كثيره. 

https://madrasatalwahy.org/


  125 
 

خْرجِْنَا} قوله تعالى:
َ
 {وَ هُمْ يصَْطَرخُِونَ فيِهَا رَبهنَا أ

الصياح و النداء  الاصطراخ إلى آخر الآية في المجمع:

 بالاستغاثة افتعال من الصراخ انتهى. 
خْرجِْنَا}و قوله: 

َ
إلخ. بيان لاصطراخهم، و  {رَبهنَا أ

رَ }قوله:  رُ فيِهِ مَنْ تذََكه ِركُْمْ مَا يَتَذَكه  وَ لمَْ نُعَمل
َ
إلخ.  {أ

فَمَا }و قوله:  {فَذُوقوُا}جواب اصطراخهم و قوله: 
المِِيَ مِنْ نصَِيٍْ   كل منهما متفرع على ما قبله.  {للِظه

و المعنى: و هؤلاء الذين في النار من الكفار 

ين: ربنا يصطرخون و يصيحون بالاستغاثة فيها قائل
أخرجنا من النار نعمل صالحا غير سيئ غير الذي كنا 

أ و لم نعمركم عمرا  -كلا  -نعمل فيقال لهم ردا عليهم: 

يتذكر فيه من تذكر و جاءكم النذير فأنذركم هذا العذاب 

فلم تتذكروا و لم تؤمنوا؟ فذوقوا العذاب فما للظالمين من 
 نصير ينصرهم ليتخلصوا من العذاب. 

رضِْ } عالى:قوله ت
َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ َ عََلمُِ غَيبِْ الَسه إنِه الَلَّه

دُورِ  فيعاملكم بما في باطنكم من  {إنِههُ عَليِمٌ بذَِاتِ الَصُّ

الاعتقاد و آثار الأعمال و يحاسبكم عليه سواء وافق 

https://madrasatalwahy.org/


  126 
 

إنِْ تُبدُْوا مَا فِِ }ظاهركم باطنكم أو خالف قال تعالى: 
وْ تَُّْ 

َ
نفُْسِكُمْ أ

َ
ُ أ ، و 284البقرة:  {فُوهُ يُُاَسِبكُْمْ بهِِ الَلَّه

ائرُِ }قال:  َ  . 9الطارق:  {يوَمَْ تُبلََْ الَسَه
  

https://madrasatalwahy.org/


  127 
 

 )بحث روائي(  

َ مِنْ }في المجمع في قوله تعالى:  إنِهمَا يََشََْ الَلَّه
)الآية( روي عن الصادق )عليه السلام(  {عِبَادِهِ الَعُْلمََاءُ 

من صدق قوله فعله، و من لم يصدق  يعني بالعلماء أنه قال:
فعله قوله فليس بعالم. و في الحديث: أعلمكم بالله 

 أخوفكم لله.

و في روضة الكافي، بإسناده عن أبي حمزة عن  أقول: 
 علي بن الحسين )عليه السلام( ما في معناه. 

و في الدر المنثور، أخرج ابن أبي شيبة و الترمذي و 

رسول الله )صلى الله عليه الحاكم عن الحسن قال: قال 
العلم علمان: علم في القلب فذاك العلم  وآله و سلم(:

 النافع، و علم على اللسان فذاك حجة الله على خلقه. 

عن النبي )صلى الله  و في المجمع، روى ابن مسعود
وَ يزَِيدَهُمْ مِنْ } عليه وآله و سلم( أنه قال في قوله:

له النار ممن صنع إليه  هو الشفاعة لمن وجبت: {فضَْلهِِ 

 معروفا في الدنيا.

https://madrasatalwahy.org/


  128 
 

و في الكافي، بإسناده عن أحمد بن عمر قال: سألت أبا 

ثُمه }الحسن الرضا )عليه السلام( عن قول الله عز و جل: 
ِينَ اصِْطَفَينَْا مِنْ عِبَادِناَ وْرَثنَْا الَكِْتَابَ الََّه

َ
 )الآية( قال: {أ

و السابق بالخيرات  فقال: ولد فاطمة )عليها السلام( ،
الإمام و المقتصد العارف بالإمام و الظالم لنفسه الذي لا 

 يعرف الإمام.
و عن كتاب سعد السعود، لابن طاووس في حديث 
لأبي إسحاق السبيعي عن الباقر )عليه السلام( في الآية 

هي لنا خاصة يا أبا إسحاق أما السابق بالخيرات فعلي قال: 
الحسين و الشهيد منا، و أما  بن أبي طالب و الحسن و

المقتصد فصائم بالنهار و قائم بالليل، و أما الظالم لنفسه 

 ففيه ما في الناس و هو مغفور له.

 المراد بالشهيد بقرينة الروايات الأخر الإمام.  أقول:
و في معاني الأخبار، مسندا عن الصادق )عليه 

لمقتصد الظالم يحوم حوم نفسه و االسلام( في الآية قال: 
 يحوم حوم قلبه و السابق بالخيرات يحوم حوم ربه. 

  

https://madrasatalwahy.org/


  129 
 

الدوران، و دوران الظالم  الحوم و الحومان أقول:

لنفسه حوم نفسه اتباعه أهواءها و سعيه في تحصيل ما 

يرضيها، و دوران المقتصد حوم قلبه اشتغاله بما يزكي 
قلبه و يطهره بالزهد و التعبد، و دوران السابق بالخيرات 
حوم ربه إخلاصه له تعالى فيذكره و ينسى غيره فلا يرجو 

 إلا إياه و لا يقصد إلا إياه. 
و اعلم أن الروايات من طرق الشيعة عن أئمة أهل 
البيت )عليه السلام( في كون الآية خاصة بولد فاطمة 

 )عليها السلام( كثيرة جدا. 
و في الدر المنثور، أخرج الفاريابي و أحمد و عبد بن  

يد و ابن جرير و ابن المنذر و ابن أبي حاتم و الطبراني حم

و الحاكم و ابن مردويه و البيهقي عن أبي الدرداء سمعت 

قال الله رسول الله )صلى الله عليه وآله و سلم( يقول: 
ِينَ اصِْطَفَينَْا مِنْ عِبَادِناَ }تعالى:  وْرَثنَْا الَكِْتَابَ الََّه

َ
ثُمه أ

فْسِهِ وَ مِنهُْمْ مُقْتَصِدٌ وَ مِنهُْمْ سَابقٌِ فمَِنهُْمْ ظَالمٌِ لِنَ 
 ِ فأما الذين سبقوا فأولئك يدخلون  {باِلَْْيَْْاتِ بإِذِنِْ الَلَّه

الجنة بغير حساب، و أما الذين اقتصدوا فأولئك الذين 

https://madrasatalwahy.org/


  130 
 

يحاسبون حسابا يسيرا، و أما الذين ظلموا أنفسهم فأولئك 

قاهم الله برحمة يحبسون في طول المحشر ثم هم الذين يل

فهم الذين يقولون: الحمد لله الذي أذهب عنا الحزن إن 
ربنا لغفور شكور الذي أحلنا دار المقامة من فضله لا 

  يمسنا فيها نصب و لا يمسنا فيها لغوب.

و رواه في المجمع، عن أبي الدرداء عنه )صلى  أقول:
ما و في معناه أحاديث أخر، و هناك  الله عليه وآله و سلم(

يخالفها و لا يعبأ به كما فيه، عن ابن مردويه عن عمر عن 

فمَِنهُْمْ ظَالمٌِ }النبي )صلى الله عليه وآله و سلم(: في قوله: 
 قال: الكافر.  {لِنفَْسِهِ 

نَا فيِهَا }و في تفسير القمي في قوله تعالى:  لَا يَمَسُّ
نَا فيِهَا لُغُوبٌ  ناء و قال: النصب الع {نصََبٌ وَ لَا يَمَسُّ

 اللغوب الكسل و الضجر. 
العمر الذي أعذر الله فيه إلى  و في نهج البلاغة، و قال:

 ابن آدم ستون سنة. 
و رواه عنه )عليه السلام( في المجمع، و رواه  أقول:

 في الدر المنثور، عن ابن جرير عنه )عليه السلام(.

https://madrasatalwahy.org/


  131 
 

و في الدر المنثور، أخرج الحكيم الترمذي في نوادر 

البيهقي في سننه و ابن جرير و ابن المنذر و ابن الأصول و 

أبي حاتم و الطبراني و ابن مردويه و البيهقي في شعب 
الإيمان عن ابن عباس أن النبي )صلى الله عليه وآله و 

إذا كان يوم القيامة قيل: أين أبناء الستين و هو سلم( قال: 

  المعمر
  

https://madrasatalwahy.org/


  132 
 

رُ فيِهِ مَنْ } الذي قال الله:  ِركُْمْ مَا يَتَذَكه  وَ لمَْ نُعَمل
َ
أ

رَ   . {تذََكه

و روي ذلك بطرق أخرى عن سهل بن سعد  أقول:
 . و أبي هريرة عنه )صلى الله عليه وآله و سلم(

و قيل هو توبيخ لابن ثماني عشرة سنة  و في المجمع:

 و روي ذلك عن الباقر )عليه السلام(. 
 و رواه في الفقيه، عنه )عليه السلام( مضمرا.  أقول:

 [٤٥الی  ٣٩(: الآیات ٣٥]سورة فاطر )

رضِْ فَمَنْ كَفَرَ }
َ
ِي جَعَلَكُمْ خَلَائفَِ فِِ الَْْ هُوَ الََّه

فَعَليَهِْ كُفْرُهُ وَ لَا يزَِيدُ الَكََْفرِِينَ كُفْرُهُمْ عِندَْ رَبلهِِمْ 
  ٣٩كََفرِِينَ كُفْرُهُمْ إلِاه خَسَاراً إلِاه مَقْتاً وَ لَا يزَِيدُ الَْ 

َ
قلُْ أ
رُونِِ مَا 

َ
ِ أ ِينَ تدَْعُونَ مِنْ دُونِ الَلَّه كََءَكُمُ الََّه يْتُمْ شََُ

َ
رَأ

مْ 
َ
مَاوَاتِ أ مْ لهَُمْ شَِْكٌ فِِ الَسه

َ
رضِْ أ

َ
ذَا خَلقَُوا مِنَ الَْْ

المُِونَ بيَلنَِةٍ مِنهُْ بلَْ  آتيَنَْاهُمْ كتَِاباً فَهُمْ عََ   إنِْ يعَِدُ الَظه
مَاوَاتِ وَ  ٤٠بَعْضُهُمْ بَعْضاً إلِاه غُرُوراً  َ يُمْسِكُ الَسه إنِه الَلَّه

حَدٍ مِنْ 
َ
مْسَكَهُمَا مِنْ أ

َ
نْ تزَُولَا وَ لئَنِْ زَالَِاَ إنِْ أ

َ
رضَْ أ

َ
الَْْ

ِ إنِههُ كََنَ حَليِماً غَفُوراً  ِ  ٤١بَعْدِه قسَْمُوا باِللَّه
َ
جَهْدَ  وَ أ

https://madrasatalwahy.org/


  133 
 

هْدى
َ
يْمَانهِِمْ لئَنِْ جَاءَهُمْ نذَِيرٌ لَِكَُونُنه أ

َ
مِنْ إحِْدَى  أ

ا جَاءَهُمْ نذَِيرٌ مَا زَادَهُمْ إلِاه نُفُوراً  مَمِ فَلمَه
ُ
اسِْتكِْبَاراً  ٤٢الَْْ

يلئُِ إلِاه  يلئِِ وَ لَا يَُيِقُ الَمَْكْرُ الَسه رضِْ وَ مَكْرَ الَسه
َ
فِِ الَْْ
هْلِ 

َ
ليَِ فَلَنْ تَِِدَ لسُِنهتِ بأِ وه

َ
هِ فَهَلْ يَنظُْرُونَ إلِاه سُنهتَ الَْْ

ِ تََوْيِلاً  ِ تَبدِْيلاً وَ لَنْ تَِِدَ لسُِنهتِ الَلَّه  وَ لمَْ يسَِيُْوا  ٤٣الَلَّه
َ
أ

رضِْ فَيَنظُْرُوا 
َ
 فِِ الَْْ

  

https://madrasatalwahy.org/


  134 
 

ِينَ مِنْ قَبلْهِِمْ وَ كََنوُ شَده مِنهُْمْ كَيفَْ كََنَ عََقبَِةُ الََّه
َ
ا أ

ُ لُِِعْجِزَهُ مِنْ شَْ  مَاوَاتِ وَ لَا فِِ قوُهةً وَ مَا كََنَ الَلَّه ءٍ فِِ الَسه
رضِْ إنِههُ كََنَ عَليِماً قَدِيراً 

َ
ُ الَنهاسَ  ٤٤الَْْ وَ لوَْ يؤَُاخِذُ الَلَّه

رُهُمْ ظَهْرهَِا مِنْ دَابهةٍ وَ لَكِنْ يُ  بمَِا كَسَبُوا مَا ترََكَ عََ  ِ ؤَخل
َ كََنَ بعِبَِادِهِ  إلَِ جَلُهُمْ فإَنِه الَلَّه

َ
جَلٍ مُسَمًًّّ فَإذَِا جَاءَ أ

َ
أ

  {٤٥بصَِيْاً 
 )بيان( 

ِي }احتجاج على توحيد الربوبية كقوله:  هُوَ الََّه
رضِْ 

َ
َ })الآية(، و قوله:  {جَعَلَكُمْ خَلَائفَِ فِِ الَْْ إنِه الَلَّه

مَاوَاتِ  نْ تزَُولاَ يُمْسِكُ الَسه
َ
رضَْ أ

َ
)الآية(، و على  { وَ الَْْ

ِينَ }نفي ربوبية شركائهم  كََءَكُمُ الََّه يْتُمْ شََُ
َ
 رَأ

َ
قلُْ أ

 ِ )الآية(و توبيخ و تهديد لهم على  {تدَْعُونَ مِنْ دُونِ الَلَّه

 نقضهم ما أبرموه باليمين و مكرهم السيئ. 
ن ء و إنما يمهل مثم تسجيل أن الله لا يعجزه شي

أمهله من هؤلاء الظالمين إلى أجل مسمى فإذا جاء أجلهم 

 جازاهم ما يستحقونه و بذلك تختتم السورة. 

https://madrasatalwahy.org/


  135 
 

ِي جَعَلَكُمْ خَلَائفَِ فِِ } قوله تعالى: هُوَ الََّه
رضِْ 

َ
جمع خليفة، و كون الناس  إلخ. الخلائف {الَْْ

خلائف في الأرض هو قيام كل لاحق منهم مقام سابقه و 
لتصرف و الانتفاع منها كما كان السابق سلطته على ا

مسلطا عليه و هم إنما نالوا هذه الخلافة من جهة نوع 

الخلقة و هو الخلقة من طريق النسل و الولادة فإن هذا 
 النوع من الخلقة يقسم المخلوق إلى سلف و خلف. 

فجعل الخلافة الأرضية نوع من التدبير مشوب 

به على توحده تعالى  بالخلق غير منفك عنه و لذلك استدل
 في ربوبيته لأنه مختص به تعالى لا مجال لدعواه لغيره. 

رضِْ }فقوله: 
َ
ِي جَعَلَكُمْ خَلَائفَِ فِِ الَْْ  {هُوَ الََّه

 حجة على توحده تعالى في ربوبيته 
  

https://madrasatalwahy.org/


  136 
 

و انتفائها عن شركائهم: تقريره أن الذي جعل 

ر الخلافة الأرضية في العالم الإنساني هو ربهم المدب

لأمرهم، و جعل الخلافة لا ينفك عن نوع الخلقة فخالق 
الإنسان هو رب الإنسان لكن الخالق هو الله سبحانه حتى 

 عند الخصم فالله هو رب الإنسان. 

أي فالله  {فَمَنْ كَفَرَ فَعَليَهِْ كُفْرُهُ }و قوله: 
سبحانه هو رب الإنسان فمن كفر و ستر هذه الحقيقة و 

 يره تعالى فعلى ضرره كفره. نسب الربوبية إلى غ

وَ لَا يزَِيدُ الَكََْفرِِينَ كُفْرُهُمْ عِندَْ رَبلهِِمْ }و قوله: 
بيان  {إلِاه مَقْتاً وَ لَا يزَِيدُ الَكََْفرِِينَ كُفْرُهُمْ إلِاه خَسَاراً 

لكون كفرهم عليهم و هو أن كفرهم يورث لهم مقتا عند 

ضا عن عبوديته ربهم و المقت شدة البغض لأن فيه إعرا

و استهانة بساحته، و يورث لهم خسارا في أنفسهم لأنهم 
بدلوا السعادة الإنسانية شقاء و وبالا سيصيبهم في 

 مسيرهم و منقلبهم إلى دار الجزاء. 
و إنما عبر عن أثر الكفر بالزيادة لأن الفطرة الإنسانية 

بسيطة ساذجة واقعة في معرض الاستكمال و الازدياد فإن 

https://madrasatalwahy.org/


  137 
 

الإنسان زاده ذلك كمالا و قربا من الله و إن كفر زاده  أسلم

 ذلك مقتا عند الله و خسارا. 

دون الخسار  {عِندَْ رَبلهِِمْ }و إنما قيد المقت بقوله: 
لأن الخسار من تبعات تبديل الإيمان كفرا و السعادة شقاء 
و هو أمر عند أنفسهم و أما المقت و شدة البغض فمن 

 عند الله سبحانه. 
الحب و البغض المنسوبان إلى الله سبحانه من  و

صفات الأفعال و هي معان خارجة عن الذات غير قائمة 

بها، و معنى حبه تعالى لأحد انبساط رحمته عليه و انجذابها 
 إليه و بغضه تعالى لأحد انقباض رحمته منه و ابتعادها عنه. 

ِ } قوله تعالى: كََءَكُمُ الََّه يْتُمْ شََُ
َ
 رَأ

َ
ينَ تدَْعُونَ قلُْ أ

 ِ إلى آخر الآية إضافة الشركاء إليهم بعناية  {مِنْ دُونِ الَلَّه

 أنهم يدعون أنهم شركاء لله فهي إضافة لامية مجازية. 
و في الآية تلقين النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( 

الحجة على نفي ربوبية آلهتهم الذين كانوا يعبدونهم و 
ربابا آلهة من دون الله لكان لهم تقرير الحجة أنهم لو كانوا أ

ء من تدبير العالم فكانوا خالقين لما يدبرونه لأن الخلق شي

https://madrasatalwahy.org/


  138 
 

و التدبير لا ينفك أحدهما عن الآخر و لو كانوا خالقين 

 لدل 
  

https://madrasatalwahy.org/


  139 
 

عليه دليل و الدليل إما من العالم أو من قبل الله  

ء منه يدل على كونه مخلوقا لهم و سبحانه أما العالم فلا شي

رُونِِ مَا ذَا خَلقَُوا مِنَ }بنحو الشركة و هو قوله:  لو
َ
أ

مَاوَاتِ  مْ لهَُمْ شَِْكٌ فِِ الَسه
َ
رضِْ أ

َ
 . {الَْْ

و أما من قبله تعالى فلو كان لكان كتابا سماويا نازلا 

من عنده سبحانه يعترف بربوبيتهم و يجوز للناس أن 
صفة يعبدوهم و يتخذوهم آلهة، و لم ينزل كتاب على هذه ال

مْ آتيَنَْاهُمْ كتَِاباً فَهُمْ }و هم معترفون بذلك و هو قوله: 
َ
أ

 . {عَََ بيَلنَِةٍ مِنهُْ 
و إنما عبر عن نفي خالقيتهم في الأرض بقوله: 

رضِْ }
َ
رُونِِ مَا ذَا خَلَقُوا مِنَ الَْْ

َ
و لم يقل: أنبئوني أ لهم  {أ

مْ لهَُمْ }شرك في الأرض؟ و عبر في السماوات بقوله: 
َ
 أ

مَاوَاتِ  و لم يقل: أم ما ذا خلقوا من  {شَِْكٌ فِِ الَسه
 السماوات. 

على ما يدل عليه سياق  -لأن المراد بالأرض 
العالم الأرضي و هو الأرض بما فيها و ما  -الاحتجاج 

عليها و المراد بالسماوات العالم السماوي المشتمل على 

https://madrasatalwahy.org/


  140 
 

خَلقَُوا مِنَ مَا ذَا }السماوات و ما فيها و ما عليها فقوله: 
رضِْ 

َ
في معنى أ لهم شرك في الأرض و لا يكون إلا  {الَْْ

مَاوَاتِ }ء منها، و قوله: بخلق شي مْ لهَُمْ شَِْكٌ فِِ الَسه
َ
في  {أ

معنى أم ما ذا خلقوا من السماوات، و قد اكتفى بذكر 
الخلق في جانب الأرض إشارة إلى أن الشرك في الربوبية لا 

 يكون إلا بخلق. 
مْ آتيَنَْاهُمْ كتَِاباً فَهُمْ عَََ بيَلنَِةٍ مِنهُْ }و قوله: 

َ
أي  {أ

بل آتيناهم كتابا فهم على بينة منه أي على حجة ظاهرة من 

الكتاب أن لشركائهم شركة معنا و ذلك بدلالته على أنهم 
 شركاء لله. 

مْ آتيَنَْاهُمْ كتَِاباً }و قد قال: 
َ
و لم يقل: أم لهم كتاب  {أ

و نحو ذلك ليتأكد النفي و الإنكار فإن قولنا: أم لهم كتاب 

مْ آتيَنَْاهُمْ }و نحو ذلك إنكار لوجود الكتاب لكن قوله: 
َ
أ

 إنكار لوجود الكتاب ممن ينزل الكتاب لو نزل.  {كتَِاباً 

و في  {آتيَنَْاهُمْ }و قد تبين بما تقدم أن ضمير الجمع في 
للمشركين فلا يعبأ بما قيل: إن الضميرين  { بيَلنَِةٍ فَهُمْ عَََ }

 للشركاء. 

https://madrasatalwahy.org/


  141 
 

المُِونَ بَعْضُهُمْ بَعْضاً إلِاه }و قوله:  بلَْ إنِْ يعَِدُ الَظه
إضراب عما تقدم من الاحتجاج بأن الذي حملهم  {غُرُوراً 

على الشرك ليس هو حجة تحملهم عليه و يعتمدون عليها 
 بل 

  

https://madrasatalwahy.org/


  142 
 

بوعد الشفاعة و الزلفى غرور بعضهم بعضا  

فأسلافهم يغرون أخلافهم و رؤساؤهم و أئمتهم يغرون 

مرءوسيهم و تابعيهم و يعدونهم شفاعة الشركاء عند الله 
 سبحانه و لا حقيقة لها. 

و حجة الآية عامة على المشركين عبدة الأصنام و هم 

الذين يعبدون الملائكة و الجن و قديسي البشر و يتخذون 
يتوجهون إليها، و على الذين يعبدون روحاني  لهم أصناما

الكواكب و يتوجهون إلى الكواكب ثم يتخذون للكواكب 

أصناما، و على الذين يعبدون الملائكة و العناصر من غير 
أن يتخذوا لها أصناما كما ينقل عن الفرس القدماء، و على 
الذين يعبدون بعض البشر كالنصارى للمسيح )عليه 

 السلام(. 

نْ } تعالى: قوله
َ
رضَْ أ

َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ َ يُمْسِكُ الَسه إنِه الَلَّه

 ِ حَدٍ مِنْ بَعْدِه
َ
مْسَكَهُمَا مِنْ أ

َ
إلخ.  {تزَُولاَ وَ لئَنِْ زَالَِاَ إنِْ أ

قيل: إن الآية استئناف مقرر لغاية قبح الشرك و هوله أي 
إن الله تعالى يحفظ السماوات و الأرض كراهة أن تزولا أو 

https://madrasatalwahy.org/


  143 
 

 تزولا و تضمحلا لأن الممكن كما يحتاج إلى الواجب لئلا

 حال إيجاده يحتاج إليه حال بقائه. انتهى. 

و الظاهر أنه تعالى لما استدل على توحده في الربوبية 
ِي }يجعل الخلافة في النوع الإنساني بقوله:  هُوَ الََّه

رضِْ 
َ
)الآية( ثم نفى الشركة  {جَعَلَكُمْ خَلَائفَِ فِِ الَْْ

قا بالحجة عمم الحجة بحيث تشمل الخلق كله أعني مطل
السماوات و الأرض فاحتج على توحده بإبقاء الخلق بعد 

ء إحداثه فإن من البين الذي لا يرتاب فيه أن حدوث الشي

و أصل تلبسه بالوجود بعد العدم غير بقائه و تلبسه 
ء بعد بالوجود بعد الوجود على نحو الاستمرار فبقاء الشي

يحتاج إلى إيجاد بعد إيجاد على نحو الاتصال و حدوثه 

 الاستمرار. 

ء بعد إحداثه كما أنه إيجاد بعد الإيجاد و إبقاء الشي
كذلك هو تدبير لأمره فإنك إن دققت النظر وجدت أن 

النظام الجاري في الكون إنما يجري بالإحداث و الإبقاء 
صم فقط. و الموجد و الخالق هو الله سبحانه حتى عند الخ

https://madrasatalwahy.org/


  144 
 

فالله سبحانه هو الخالق المدبر للسماوات و الأرض 

 وحده لا شريك له. 

نْ }فقوله: 
َ
رضَْ أ

َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ َ يُمْسِكُ الَسه إنِه الَلَّه

نْ تزَُولاَ }الإمساك بمعناه المعروف و قوله:  {تزَُولاَ 
َ
 - {أ

متعلق به، و قيل:  -و تقديره كراهة أن تزولا أو لئلا تزولا 

ك بمعنى المنع أو بمعنى الحفظ و على أي حال الإمسا
فالإمساك كناية عن الإبقاء و هو الإيجاد بعد الإيجاد على 
سبيل الاتصال و الاستمرار، و الزوال هو الاضمحلال و 

 البطلان. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  145 
 

و نقل عن بعضهم أنه فسر الزوال بالانتقال المكاني،  

تقل و المعنى أن الله يمنع السماوات و الأرض من أن ين

ء منهما عن مكانه الذي استقر فيه فيرتفع أو ينخفض شي
 انتهى و الشأن في تصور مراده تصورا صحيحا. 

حَدٍ مِنْ }و قوله: 
َ
مْسَكَهُمَا مِنْ أ

َ
وَ لئَنِْ زَالَِاَ إنِْ أ

 ِ السياق يعطي أن المراد بالزوال هاهنا الإشراف  {بَعْدِه
مساك و على الزوال إذ نفس الزوال لا يجتمع معه الإ

المعنى و أقسم لئن أشرفتا على الزوال لم يمسكهما أحد من 

بعد الله سبحانه إذ لا مفيض للوجود غيره و يمكن أن 
يكون المراد بالزوال معناه الحقيقي و المراد بالإمساك 

الأولى زائدة  {مِنْ }القدرة على الإمساك و قد تبين أن 

ِ مِنْ بَ }للتأكيد و الثانية للابتداء، و ضمير  راجع إليه  {عْدِه

 تعالى، و قيل: راجع إلى الزوال. 
فهو لحلمه لا يعجل  {إنِههُ كََنَ حَليِماً غَفُوراً }و قوله: 

إلى أمر و لمغفرة يستر جهات العدم في الأشياء، و مقتضى 
الاسمين أن يمسك السماوات و الأرض أن تزولا إلى أجل 

 مسمى. 

https://madrasatalwahy.org/


  146 
 

ان حليما غفورا إنه ك و قال في إرشاد العقل السليم:

غير معاجل بالعقوبة التي تستوجبها جناياتهم حيث 

أمسكهما و كانتا جديرتين بأن تهدا هدا حسبما قال تعالى: 
رضُْ }

َ
رْنَ مِنهُْ وَ تنَشَْقُّ الَْْ مَاوَاتُ يَتَفَطه  {تكََادُ الَسه

 انتهى. 

يْمَانهِِمْ لئَنِْ } قوله تعالى:
َ
ِ جَهْدَ أ قسَْمُوا باِللَّه

َ
 وَ أ

هْدى
َ
ا  جَاءَهُمْ نذَِيرٌ لََِكُونُنه أ مَمِ فَلمَه

ُ
مِنْ إحِْدَى الَْْ

 -قال الراغب: الجهد  {جَاءَهُمْ نذَِيرٌ مَا زَادَهُمْ إلِاه نُفُوراً 

إلى  -الطاقة و المشقة  -بضمها  –و الجهد  -بفتح الجيم 
يْمَ }و قال تعالى:  -أن قال 

َ
ِ جَهْدَ أ قسَْمُوا باِللَّه

َ
 {انهِِمْ وَ أ

أي حلفوا و اجتهدوا في الحلف أن يأتوا به على أبلغ ما في 

ء و إلى وسعهم. انتهى. و قال: النفر الانزعاج عن الشي

ء ء يقال: نفر عن الشيء و عن الشيء كالفزع إلى الشيالشي
 انتهى.  {مَا زَادَهُمْ إلِاه نُفُوراً }نفورا قال تعالى: 

سول الله )صلى الله عليه بلغ قريشا قبل مبعث ر 1قيل
وآله و سلم( أن أهل الكتاب كذبوا رسلهم فقالوا: لعن 

                            
 رواه في الدر المنثور عن أبي هلال و عن ابن جريح.  1

https://madrasatalwahy.org/


  147 
 

الله اليهود و النصارى أتتهم الرسل فكذبوهم فوالله لئن 

أتانا رسول لنكونن أهدى من إحدى الأمم انتهى، و 

 سياق الآية يصدق هذا النقل و يؤيده. 
يْمَا}فقوله:  

َ
ِ جَهْدَ أ قسَْمُوا باِللَّه

َ
الضمير  {نهِِمْ وَ أ

لقريش و قد حلفوا هذا الحلف قبل بعثة النبي )صلى الله 

ا جَاءَهُمْ نذَِيرٌ }عليه وآله و سلم( بدليل قوله بعد:  ، {فَلمَه
 إلخ.  {لئَنِْ جَاءَهُمْ نذَِيرٌ }و المقسم به قوله: 

هْدى}و قوله: 
َ
مِنْ  لئَنِْ جَاءَهُمْ نذَِيرٌ لَِكَُونُنه أ

مَ 
ُ
أي إحدى الأمم التي جاءهم نذير كاليهود  {مِ إحِْدَى الَْْ

هْدى}و النصارى و إنما قال: 
َ
مِنْ إحِْدَى  لَِكَُونُنه أ

مَمِ 
ُ
و لم يقل: أهدى منهم لأن المعنى أنهم كانوا أمة  {الَْْ

ما جاءهم نذير ثم لو جاءهم نذير كانوا أمة ذات نذير 

كإحدى تلك الأمم المنذرة ثم بتصديق النذير يصيرون 
هْدى}أهدى من التي ماثلوها و هو قوله: 

َ
مِنْ إحِْدَى  أ

مَمِ 
ُ
 فافهمه.  {الَْْ

إحِْدَى }ه: و قيل: إن مقتضى المقام العموم، و قول
مَمِ 

ُ
عام و إن كان نكرة في سياق الإثبات و اللام في  {الَْْ

https://madrasatalwahy.org/


  148 
 

مَمِ }
ُ
للعهد، و المعنى ليكونن أهدى من كل واحدة  {الَْْ

من تلك الأمم التي كذبوا رسلهم من اليهود و النصارى 

 و غيرهم. 
و قيل: المعنى ليكونن أهدى من أمة يقال فيها: 

ا من الأمم كما يقال: هو إحدى الأمم تفضيلا لها على غيره

 واحد القوم و واحد عصره. انتهى. 
 و لا يخلو الوجه الأخير عن تكلف و بعد. 

ا جَاءَهُمْ نذَِيرٌ مَا زَادَهُمْ إلِاه نُفُوراً }و قوله:   {فَلمَه

المراد بالنذير النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( و النفور 
 التباعد و الهرب. 

يلئِِ وَ اسِْتِ } قوله تعالى: رضِْ وَ مَكْرَ الَسه
َ
كْبَاراً فِِ الَْْ
هْلهِِ 

َ
يلئُِ إلِاه بأِ قال الراغب: المكر  {لَا يَُيِقُ الَمَْكْرُ الَسه

صرف الغير عما يقصده بحيلة، و ذلك ضربان: مكر 
محمود و ذلك أن يتحرى بذلك فعل جميل و على ذلك قال 

ُ خَيُْْ الَمَْاكرِِينَ }تعالى:  و مذموم و هو أن يتحرى  {وَ الَلَّه
يلئُِ إلِاه }به فعل قبيح قال تعالى:  لَا يَُيِقُ الَمَْكْرُ الَسه

هْلهِِ 
َ
 انتهى.  {بأِ

https://madrasatalwahy.org/


  149 
 

يلئُِ }و قال أيضا: قال عز و جل:  وَ لاَ يَُيِقُ الَمَْكْرُ الَسه
هْلهِِ 

َ
أي لا ينزل و لا يصيب. قيل: و أصله حق  {إلِاه بأِ

فأزلهما الشيطان و أزالهما فقلب نحو زل و زال و قد قرئ 
 و على هذا ذمه و ذامه. انتهى. 

رضِْ }و قوله: 
َ
مفعول لأجله لقوله:  {اسِْتكِْبَاراً فِِ الَْْ

 أي نفروا عنه  {نُفُوراً }
  

https://madrasatalwahy.org/


  150 
 

وَ مَكْرَ }و تباعدوا للاستكبار في الأرض و قوله:  
يلئِِ  و مفعول لأجله مثله،  {اسِْتكِْبَاراً }معطوف على  {الَسه

و الإضافة فيه من إضافة  {نُفُوراً }: معطوف على و قيل
وَ لاَ يَُيِقُ الَمَْكْرُ }الموصوف إلى الصفة بدليل قوله ثانيا: 

يلئُِ   إلخ.  {الَسه

هْلهِِ }و قوله: 
َ
يلئُِ إلِاه بأِ أي لا  {وَ لَا يَُيِقُ الَمَْكْرُ الَسه

يصيب و لا ينزل المكر السيئ إلا بأهله و لا يستقر إلا 
فيه، فإن المكر السيئ و إن كان ربما أصاب به مكروه 

للممكور به، لكنه سيزول و لا يدوم إلا أن أثره السيئ بما 
أنه المكر سيئ يبقى في نفس الماكر و سيظهر فيه و يجزى 

لهذا فسر الآية في  به إما في الدنيا و إما في الآخرة البتة، و

مجمع البيان، بقوله: و المعنى لا ينزل جزاء المكر السيئ 

 إلا بمن فعله. 
إنِهمَا }و الكلام مرسل إرسال المثل كقوله تعالى: 

نفُْسِكُمْ  بَغْيُكُمْ عََ 
َ
مَا } 23يونس:  {أ فَمَنْ نكََثَ فإَنِه

 . 10الفتح:  {نَفْسِهِ  يَنكُْثُ عََ 

https://madrasatalwahy.org/


  151 
 

ليَِ  فَهَلْ }و قوله:  وه
َ
النظر و  {يَنظُْرُونَ إلِاه سُنهتَ الَْْ

الانتظار بمعنى التوقع و الفاء للتفريع و الجملة استنتاج 

مما تقدمها و الاستفهام للإنكار و المعنى و إذ مكروا 
المكر السيئ و المكر السيئ يحيق بأهله فهم لا ينتظرون 

الإلهي  إلا السنة الجارية في الأمم الماضين و هي العذاب

 النازل بهم إثر مكرهم و تكذيبهم بآيات الله. 
ِ تَبدِْيلًا وَ لَنْ تَِِدَ }و قوله:  فَلَنْ تَِِدَ لسُِنهتِ الَلَّه

ِ تََوْيِلاً  تبديل السنة أن توضع العافية و  {لسُِنهتِ الَلَّه

النعمة موضع العذاب، و تحويلها أن ينقل العذاب من قوم 
نة الله لا تقبل تبديلا و لا يستحقونه إلى غيرهم، و س

تحويلا لأنه تعالى على صراط مستقيم لا يقبل حكمه 

 تبعيضا و لا استثناء. 

و قد أخذ الله بالعذاب هؤلاء المشركين الماكرين يوم 
بدر فقتل عامتهم. و الخطاب للنبي )صلى الله عليه وآله و 

 سلم( أو لكل سامع. 
 وَ لمَْ يسَِيُْوا فِِ } قوله تعالى:

َ
رضِْ فَيَنظُْرُوا كَيفَْ أ

َ
 الَْْ

شَده مِنهُْمْ قوُهةً 
َ
ِينَ مِنْ قَبلْهِِمْ وَ كََنوُا أ  {كََنَ عََقبَِةُ الََّه

https://madrasatalwahy.org/


  152 
 

استشهاد على سنته الجارية في الأمم الماضية و قد كانوا 

أشد قوة من مشركي مكة فأخذهم الله بالعذاب لما مكروا 

 و كذبوا. 
ُ } قوله تعالى: ءٍ فِِ  لُِِعْجِزَهُ مِنْ شَْ وَ مَا كََنَ الَلَّه

رضِْ إنِههُ كََنَ عَليِماً 
َ
مَاوَاتِ وَ لَا فِِ الَْْ  الَسه

  

https://madrasatalwahy.org/


  153 
 

تتميم لسابق البيان لمزيد إنذارهم و  {قَدِيراً  

تخويفهم، و المحصل ليتقوا الله و ليؤمنوا به و لا يمكروا 

به و لا يكذبوا فإن سنة الله في ذلك هي العذاب كما يشهد 
ما جرى في الأمم السابقة من الإهلاك و التعذيب و قد  به

ء في كانوا أشد قوة منهم و الله سبحانه لا يعجزه شي

السماوات و الأرض بقوة أو مكر فإنه عليم على الإطلاق 
لا يغفل و لا يجهل حتى ينخدع بمكر أو حيلة قدير على 

 ء. الإطلاق لا يقاومه شي

ُ الَنهاسَ بمَِا كَسَبُوا مَا وَ لوَْ يؤَُاخِذُ } قوله تعالى:  الَلَّه
إلخ المراد بالمؤاخذة  {ظَهْرهَِا مِنْ دَابهةٍ  ترََكَ عََ 

وَ لَكِنْ }المؤاخذة الدنيوية كما يدل عليه قوله الآتي: 
رُهُمْ إلَِ ِ جَلٍ مُسَمًًّّ  يؤَُخل

َ
إلخ. و المراد بالناس جميعهم  {أ

م الماكرون فإن الآية مسبوقة بذكر مؤاخذة بعضهم و ه
المكذبون بآيات الله، و المراد بما كسبوا المعاصي التي 

اكتسبوها بقرينة المؤاخذة التي هي العذاب و قد قال في 
ُ الَنهاسَ }نظيره الآية من سورة النحل وَ لوَْ يؤَُاخِذُ الَلَّه

 . 61النحل:  {بظُِلمِْهِمْ مَا ترََكَ عَلَيهَْا مِنْ دَابهةٍ 

https://madrasatalwahy.org/


  154 
 

و المراد بظهرها ظهر الأرض لأن الناس يعيشون 

 عليه على أن الأرض تقدم ذكرها في الآية السابقة. 

و المراد بالدابة كل ما يدب في الأرض من إنسان ذكر 
أو أنثى أو كبير أو صغير و احتمل أن يكون المراد كل ما 
يدب في الأرض من حيوان و إهلاك غير الإنسان من 

هو لكونها مخلوقة للإنسان كما قال تعالى:  أنواع الحيوان إنما
رضِْ جََِيعاً }

َ
 . 29البقرة:  {خَلقََ لَكُمْ مَا فِِ الَْْ

و قول بعضهم: ذلك لشؤم المعاصي و قد قال تعالى: 

ةً } ِينَ ظَلمَُوا مِنكُْمْ خَاصه  {وَ اتِهقُوا فتِنَْةً لَا تصُِيبََه الََّه
اصي إلى غيره و قد مدفوع بأن شؤم المعصية لا يتعدى الع

خْرى}قال تعالى: 
ُ
، و أما 18فاطر:  {وَ لاَ تزَِرُ وَازرَِةٌ وزِْرَ أ

ِينَ ظَلمَُوا }: الآية أعني قوله وَ اتِهقُوا فتِنَْةً لَا تصُِيبََه الََّه
ةً  فمدلولها على ما تقدم من  25الأنفال:  {مِنكُْمْ خَاصه

م خاصة لا تفسيرها اختصاص الفتنة بالذين ظلموا منه

 عمومها لهم و لغيرهم فراجع. 
رُهُمْ إلَِ}و قوله:  ِ جَلٍ مُسَمًًّّ  وَ لَكِنْ يؤَُخل

َ
و هو  {أ

َ كََنَ }الموت أو القيامة و قوله:  جَلُهُمْ فإَنِه الَلَّه
َ
فإَذَِا جَاءَ أ

https://madrasatalwahy.org/


  155 
 

ِ بصَِيْاً  أي فيجازي كلا بما عمل فإنه بصير بهم  {بعِبَِادِه

و كيف يمكن أن يجهل الخالق  عليم بأعمالهم لأنهم عباده

 خلقه و الرب عمل عبده؟. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  156 
 

َ كََنَ بعِِبَادِهِ }و قد بان بما تقدم أن قوله:   فإَنِه الَلَّه
من وضع السبب موضع المسبب الذي هو  {بصَِيْاً 

 الجزاء. 
ُ الَنهاسَ }و الآية أعني قوله تعالى:   {وَ لوَْ يؤَُاخِذُ الَلَّه

عن سؤال مقدر ناش عن الآية إلخ. واقعة موقع الجواب 

السابقة فإنه تعالى لما أنذر أهل المكر و التكذيب من 
المشركين بالمؤاخذة و استشهد بما جرى في الأمم 

ء في السماوات و الأرض السابقة و ذكر أنه لا يعجزه شي

ء في السماوات و الأرض كأنه قيل: فإذا لم يعجزه شي
يه من المعاصي؟ و فكيف يترك سائر الناس على ما هم عل

ما ذا يمنعه أن يؤاخذهم بما كسبوا؟ فأجاب أنه لو يؤاخذ 

جميع الناس بما كسبوا من المعاصي كما يؤاخذ هؤلاء 

الماكرين المكذبين ما ترك على ظهر الأرض أحدا منهم 
يدب و يتحرك، و قد قضى سبحانه أن يعيشوا في الأرض 

  }: و يعمروها إذ قال
َ
رضِْ مُسْتَقَرٌّ وَ مَتَاعٌ وَ لَكُمْ فِِ الَْْ

فلا يؤاخذهم و لكن يؤخرهم إلى  36البقرة:  {حِيٍ  إلَِ

https://madrasatalwahy.org/


  157 
 

أجل مسمى و هو الموت أو البعث فإذا جاء أجلهم 

 عاملهم بما عملوا إنه كان بعباده بصيرا. 
 )بحث روائي( 

في الدر المنثور، أخرج ابن أبي حاتم من طريق سفيان 
ثه أن النبي )صلى الله عن أبي زكريا الكوفي عن رجل حد

إياكم و المكر السيئ فإنه لا يحيق  عليه وآله و سلم( قال:

 المكر السيئ إلا بأهله و لهم من الله طالب.
حدثني أبي عن النوفلي عن  و في تفسير القمي

قال  السكوني عن جعفر عن أبيه )عليه السلام( قال:

و  رسول الله )صلى الله عليه وآله و سلم(: سبق العلم،
جف القلم، و مضى القضاء و تم القدر بتحقيق الكتاب، 
و تصديق الرسل، و بالسعادة من الله لمن آمن و اتقى و 

بالشقاء لمن كذب و كفر، و بالولاية من الله عز و جل 
 للمؤمنين، و بالبراءة منه المشركين. 

ثم قال رسول الله )صلى الله عليه وآله و سلم(: إن 

يا ابن آدم بمشيتي كنت أنت الذي الله عز و جل يقول: 

تشاء لنفسك ما تشاء، و بإرادتي كنت أنت الذي تريد 

https://madrasatalwahy.org/


  158 
 

لنفسك ما تريد، و بفضل نعمتي عليك قويت على 

معصيتي، و بقوتي و عصمتي و عافيتي أديت إلي فرائضي 

و أنا أولى بحسناتك منك و أنت أولى بذنبك مني، الخير 
منك إليك بما جنيت مني إليك واصل بما أوليتك به و الشر 

 جزاء 
  

https://madrasatalwahy.org/


  159 
 

و بكثير من تسلطي لك انطويت على طاعتي، و بسوء 

 ظنك بي قنطت من رحمتي. 

فلي الحمد و الحجة عليك بالبيان، و لي السبيل عليك 
بالعصيان، و لك الجزاء الحسن عندي بالإحسان، لم أدع 

وَ } تحذيرك، و لم آخذك عند غرتك و هو قوله عز و جل:
ُ الَنهاسَ بمَِا كَسَبُوا مَا ترََكَ عََ لوَْ يؤَُاخِذُ  ظَهْرهَِا مِنْ   الَلَّه

، لم أكلفك فوق طاقتك، و لم أحملك من الأمانة إلا {دَابهةٍ 
ما أقررت بها على نفسك، و رضيت لنفسي منك بما 

وَ لَكِنْ }رضيت به لنفسك مني ثم قال عز و جل: 
رُهُمْ إلَِ ِ جَلٍ مُسَمًًّّ فإَذَِ  يؤَُخل

َ
َ كََنَ أ جَلُهُمْ فإَنِه الَلَّه

َ
ا جَاءَ أ

 .{بعِبَِادِهِ بصَِيْاً 

 ( ٨٣( سورة يس مكية و هي ثلاث و ثمانون آية )٣٦)
 [١٢الی  ١(: الآیات ٣٦]سورة يس )

ِ الَرهحَْْنِ الَرهحِيمِ يس }  ٢وَ الَقُْرْآنِ الََْْكِيمِ  ١بسِْمِ الَلَّه
اطٍ مُسْتَقيِمٍ  ٣إنِهكَ لمَِنَ الَمُْرسَْليَِ  تنَِْْيلَ الَعَْزِيزِ  ٤عَََ صَِِ

نذِْرَ آباَؤهُُمْ فَهُمْ غََفلِوُنَ  ٥الَرهحِيمِ 
ُ
لقََدْ  ٦لِِنُذِْرَ قوَمْاً مَا أ

كْثََهِمِْ فَهُمْ لَا يؤُْمِنُونَ  لُ عََ حَقه الَقَْوْ 
َ
إنِها جَعَلنَْا فِِ  ٧أ

https://madrasatalwahy.org/


  160 
 

ذقَْانِ فَهُمْ مُقْمَحُونَ 
َ
غْلَالًا فَهَِِ إلََِ الَْْ

َ
عْنَاقهِِمْ أ

َ
وَ  ٨أ

ا  ا وَ مِنْ خَلفِْهِمْ سَدًّ يدِْيهِمْ سَدًّ
َ
جَعَلنَْا مِنْ بيَِْ أ

ونَ  غْشَينَْاهُمْ فَهُمْ لَا يُبصَُِْ
َ
نذَْرْتَهُمْ وَ  ٩فأَ

َ
 أ
َ
 سَوَاءٌ عَليَهِْمْ أ

مْ لمَْ تُنذِْرهُْمْ لَا يؤُْمِنُونَ 
َ
ِكْرَ وَ  ١٠أ بَعَ الََّل مَا تُنذِْرُ مَنِ اتِه إنِه

جْرٍ كَرِيمٍ 
َ
ْهُ بمَِغْفِرَةٍ وَ أ ِ إنِها  ١١خَشََِ الَرهحَْْنَ باِلغَْيبِْ فَبَشْل

مُوا وَ آثاَرهَُمْ وَ كُه شَْ وَ نكَْتُبُ مَا قَ  نََنُْ نحُِْْ الَمَْوْتِ ءٍ ده
حْصَينَْاهُ فِِ إمَِامٍ مُبيٍِ 

َ
  {١٢أ

  

https://madrasatalwahy.org/


  161 
 

 )بيان( 

غرض السورة بيان الأصول الثلاثة للدين فهي 
تبتدئ بالنبوة و تصف حال الناس في قبول الدعوة و ردها 

و أن غاية الدعوة الحقة إحياء قوم بركوبهم صراط السعادة 
رين و بعبارة أخرى تكميل الناس و تحقيق القول على آخ

 في طريقي السعادة و الشقاء. 

ثم تنتقل السورة إلى التوحيد فتعد جملة من آيات 
الوحدانية ثم تنتقل إلى ذكر المعاد فتذكر بعث الناس 
للجزاء و امتياز المجرمين يومئذ من المتقين و تصف ما 

 تئول إليه حال كل من الفريقين. 
فتلخص القول في الأصول ثم ترجع إلى ما بدأت 

 الثلاثة و تستدل عليها و عند ذلك تختتم السورة. 

رَادَ }و من غرر الآيات فيها قوله تعالى: 
َ
مْرُهُ إذَِا أ

َ
إنِهمَا أ

ِي بيَِدِهِ  نْ يَقُولَ لََُ كُنْ فَيَكُونُ فَسُبحَْانَ الََّه
َ
شَيئْاً أ

ِ شَْ 
السورة عظيمة ف {ءٍ وَ إلَِِهِْ ترُجَْعُونَ مَلكَُوتُ كُل

الشأن تجمع أصول الحقائق و أعراقها و قد ورد من طرق 

https://madrasatalwahy.org/


  162 
 

و  1ء قلبا و قلب القرآن يسأن لكل شيالعامة و الخاصة: 

 السورة مكية بشهادة سياق آياتها. 

 -إلى قوله  - {يس وَ الَقُْرْآنِ الََْْكِيمِ } قوله تعالى:
يم على كون إقسام منه تعالى بالقرآن الحك {فَهُمْ غََفلُِونَ }

النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( من المرسلين، و قد 

وصف القرآن بالحكيم لكونه مستقرا فيه الحكمة و هي 
حقائق المعارف و ما يتفرع عليها من الشرائع و العبر و 

 المواعظ. 

 مقسم عليه كما تقدم.  {إنِهكَ لمَِنَ الَمُْرسَْليَِ }و قوله: 
اطٍ مُسْتَقِيمٍ }و قوله:  خبر بعد خبر لقوله:  {عَََ صَِِ

للدلالة على  -كما قيل  -، و تنكير الصراط {إنِهكَ }

التفخيم و توصيفه بالمستقيم للتوضيح فإن الصراط هو 

 الطريق 
  

                            
رواه الصدوق في ثواب الأعمال عن أبي عبد الله ع و السيوطي في الدر المنثور   1

 عن أنس و أبي هريرة و معقل بن يسار عن النبي )صلى الله عليه وآله و سلم(.

https://madrasatalwahy.org/


  163 
 

الواضح المستقيم، و المراد به الطريق الذي يوصل  

يها عابريه إلى الله تعالى أي إلى السعادة الإنسانية التي ف

كمال العبودية لله و القرب، و قد تقدم في تفسير الفاتحة 
 بعض ما ينفع في هذا المقام من الكلام. 

وصف للقرآن  {تنَِْْيلَ الَعَْزِيزِ الَرهحِيمِ }و قوله: 

مقطوع عن الوصفية منصوب على المدح، و المصدر 
بمعنى المفعول و محصل المعنى أعني بالقرآن ذاك 

الله العزيز الرحيم الذي استقر فيه  المنزل الذي أنزله

 العزة و الرحمة. 
و التذييل بالوصفين للإشارة إلى أنه قاهر غير مقهور 
و غالب غير مغلوب فلا يعجزه إعراض المعرضين عن 

عبوديته و لا يستذله جحود الجاحدين و تكذيب 

المكذبين، و أنه ذو رحمة واسعة لمن يتبع الذكر و يخشاه 
فع بإيمانهم بل ليهديهم إلى ما فيه سعادتهم و بالغيب لا لينت

كمالهم فهو بعزته و رحمته أرسل الرسول و أنزل عليه 
القرآن الحكيم لينذر الناس فيحق كلمة العذاب على 

 بعضهم و يشمل الرحمة منهم آخرين. 

https://madrasatalwahy.org/


  164 
 

نذِْرَ آباَؤهُُمْ فَهُمْ غََفلِوُنَ }و قوله: 
ُ
 {لِِنُذِْرَ قوَمْاً مَا أ

نافية و الجملة صفة  {قوَمْاً }ل و التنزيل و تعليل للإرسا

و المعنى إنما أرسلك و أنزل عليك القرآن  {قوَمْاً }لقوله: 
 لتنذر و تخوف قوما لم ينذر آباؤهم فهم غافلون. 

و المراد بالقوم إن كان هو قريش و من يلحق بهم 

فالمراد بآبائهم آباؤهم الأدنون فإن الأبعدين من آبائهم 
بي إسماعيل ذبيح الله، و قد أرسل إلى العرب كان فيهم الن

رسل آخرون كهود و صالح و شعيب )عليهم السلام(، و 

إن كان المراد جميع الناس المعاصرين نظرا إلى عموم 
الرسالة فكذلك أيضا فآخر رسول معروف بالرسالة قبله 

هو عيسى )عليه السلام( و  )صلى الله عليه وآله و سلم(

 ة. بينهما زمان الفتر

و اعلم أن ما ذكرناه في تركيب الآيات هو الذي يسبق 
منها إلى الفهم و قد أوردوا في ذلك وجوها أخر بعيدة عن 

 الفهم تركناها من أرادها فليراجع المطولات. 
كْثََهِمِْ فَهُمْ لَا } قوله تعالى:

َ
لقََدْ حَقه الَقَْوْلُ عَََ أ

و وجب القول  اللام للقسم أي أقسم لقد ثبت {يؤُْمِنُونَ 

https://madrasatalwahy.org/


  165 
 

على أكثرهم، و المراد بثبوت القول عليهم صيرورتهم 

 مصاديق يصدق عليهم القول. 

و المراد بالقول الذي حق عليهم كلمة العذاب التي 
 تكلم بها الله سبحانه في بدء 

  

https://madrasatalwahy.org/


  166 
 

قُولُ }الخلقة مخاطبا بها إبليس 
َ
فاَلَْْقُّ وَ الََْْقه أ

نه جَهَنهمَ مِنكَْ وَ 
َ
مْلََ

َ
جََْعِيَ  لَْ

َ
نْ تبَعَِكَ مِنهُْمْ أ ص:  {مِمه

و المراد بتبعية إبليس طاعته فيما يأمر به بالوسوسة و  85
التسويل بحيث تثبت الغواية و ترسخ في النفس كما يشير 

إنِه عِبَادِي لَيسَْ لكََ }إليه قوله تعالى خطابا لإبليس
بَعَكَ مِنَ  الَغَْاويِنَ وَ إنِه جَهَنهمَ  عَليَهِْمْ سُلطَْانٌ إلِاه مَنِ اتِه

جََْعِيَ 
َ
 . 43الحجر:  {لمََوعِْدُهُمْ أ

و لازمه الطغيان و الاستكبار على الحق كما يشير إليه 

بلَْ  }ما يحكيه الله من تساؤل المتبوعين و التابعين في النار
 ِ ائ قُونَ كُنتُْمْ قوَمْاً طَاغِيَ فَحَقه عَليَنَْا قوَْلُ رَبلنَِا إنِها لَََّ

غْوَينَْاكُمْ إنِها كُنها غََويِنَ 
َ
وَ } ، و قوله32الصافات:  {فأَ

تْ كََمَِةُ الَعَْذَابِ عَََ الَكََْفرِِينَ قيِلَ ادُْخُلوُا  لَكِنْ حَقه
ِينَ  ِ بوَْابَ جَهَنهمَ خَالِدِينَ فيِهَا فبَئِسَْ مَثوَْى الَمُْتَكَبَل

َ
 {أ

 . 72الزمر: 

الدنيا و الإعراض عن الآخرة و لازمه الانكباب على 
وَ لَكِنْ مَنْ }بالمرة و رسوخ ذلك في نفوسهم قال تعالى: 

ِ وَ لهَُمْ  حَ باِلكُْفْرِ صَدْراً فَعَليَهِْمْ غَضَبٌ مِنَ الَلَّه شَََ

https://madrasatalwahy.org/


  167 
 

نيَْا عَََ  هُمُ اسِْتَحَبُّوا الََْْيَاةَ الَدُّ نه
َ
عَذَابٌ عَظِيمٌ ذَلكَِ بأِ

نه اَ 
َ
ِينَ الَِْخِرَةِ وَ أ ولَئكَِ الََّه

ُ
َ لَا يَهْدِي الَقَْومَْ الَكََْفرِِينَ أ للَّه

ُ عََ  ولئَكَِ هُمُ  طَبَعَ الَلَّه
ُ
بصَْارهِمِْ وَ أ

َ
قُلوُبهِِمْ وَ سَمْعِهِمْ وَ أ

فيطبع الله على قلوبهم و من آثاره  108النحل:  {الَغَْافلِوُنَ 
تْ إنِه اَ }أن لا سبيل لهم إلى الإيمان قال تعالى:  ِينَ حَقه لَّه

 . 96يونس:  {عَليَهِْمْ كََمَِتُ رَبلكَِ لَا يؤُْمِنُونَ 
 {فَهُمْ لَا يؤُْمِنُونَ }و بما تقدم ظهر أن الفاء في قوله: 

 للتفريع لا للتعليل كما احتمله بعضهم. 

غْلَالًا فَهَِِ إلََِ } قوله تعالى:
َ
عْنَاقهِِمْ أ

َ
إنِها جَعَلنَْا فِِ أ

ذقْاَنِ 
َ
جمع عنق بضمتين و هو  الأعناق {فَهُمْ مُقْمَحُونَ الَْْ

جمع غل بالكسر و هي على ما قيل ما تشد  الجيد، و الأغلال

اسم  به اليد إلى العنق للتعذيب و التشديد، و مقمحون

مفعول من الإقماح و هو رفع الرأس كأنهم قد ملأت 
الأغلال ما بين صدورهم إلى أذقانهم فبقيت رءوسهم 

لى السماء لا يتأتى لهم أن ينكسوها فينظروا إلى ما مرفوعة إ
 بين أيديهم من الطريق فيعرفوها و يميزوها من غيرها. 

غْلَالاً }و تنكير قوله: 
َ
 للتفخيم و التهويل.  {أ

https://madrasatalwahy.org/


  168 
 

فَهُمْ لَا }و الآية في مقام التعليل لقوله السابق: 
 . {يؤُْمِنُونَ 

  

https://madrasatalwahy.org/


  169 
 

ا وَ مِنْ } قوله تعالى: يدِْيهِمْ سَدًّ
َ
وَ جَعَلنَْا مِنْ بيَِْ أ

ونَ  غْشَينَْاهُمْ فَهُمْ لَا يُبصَُِْ
َ
ا فأَ السد الحاجز  {خَلفِْهِمْ سَدًّ

يدِْيهِمْ }بين الشيئين، و قوله: 
َ
 {وَ مِنْ خَلفِْهِمْ {}مِنْ بيَِْ أ

التغطية يقال:  كناية عن جميع الجهات، و الغشي و الغشيان
أي غطاه و أغشى الأمر فلانا أي جعل الأمر  غشيه كذا

 {جَعَلنَْا}يغطيه، و الآية متممة للتعليل السابق و قوله: 
 المتقدم.  {جَعَلنَْا}معطوف على 

و عن الرازي في تفسيره في معنى التشبيه في الآيتين أن 

المانع عن النظر في الآيات قسمان: قسم يمنع عن النظر في 
الذي يجعل صاحبه مقمحا لا  الأنفس فشبه ذلك بالغل

يرى نفسه و لا يقع بصره على بدنه، و قسم يمنع عن النظر 

في الآفاق فشبه ذلك بالسد المحيط فإن المحاط بالسد لا 

يقع نظره على الآفاق فلا يظهر له ما فيها من الآيات فمن 
 ابتلي بهما حرم عن النظر بالكلية. 

لنا في أعناقهم و معنى الآيتين أنهم لا يؤمنون لأنا جع
أغلالا نشد بها أيديهم على أعناقهم فهي إلى الأذقان فهم 

مرفوعة رءوسهم باقون على تلك الحال و جعلنا من جميع 

https://madrasatalwahy.org/


  170 
 

جهاتهم سدا فجعلناه يغطيهم فهم لا يبصرون فلا 

 يهتدون. 

ففي الآيتين تمثيل لحالهم في حرمانهم من الاهتداء إلى 
جزاء لكفرهم و  الإيمان و تحريمه تعالى عليهم ذلك

 غوايتهم و طغيانهم في ذلك. 

نْ }و قد تقدم في قوله تعالى
َ
َ لَا يسَْتَحْيِِ أ إنِه الَلَّه

في الجزء الأول من الكتاب أن  26البقرة:  {يضَْْبَِ مَثَلاً 
ما وقع في القرآن من هذه الأوصاف و نظائرها التي 

وصف بها المؤمنون و الكفار يكشف عن حياة أخرى 
للإنسان في باطن هذه الحياة الدنيوية مستورة عن الحس 
المادي ستظهر له إذا انكشفت الحقائق بالموت أو البعث، 

ل هذه الآيات جار في مجرى الحقيقة و عليه فالكلام في أمثا

 دون المجاز كما عليه القوم. 
مْ لمَْ تُنذِْرهُْمْ } قوله تعالى:

َ
نذَْرْتَهُمْ أ

َ
 أ
َ
وَ سَوَاءٌ عَليَهِْمْ أ

عطف تفسير و تقرير لما تتضمنه الآيات  {لَا يؤُْمِنُونَ 
الثلاث المتقدمة و تلخيص للمراد و تمهيد لما يتلوه من 

ِكْرَ إنِهمَ }قوله:  بَعَ الََّل  )الآية(.  {ا تُنذِْرُ مَنِ اتِه

https://madrasatalwahy.org/


  171 
 

ونَ }و احتمل أن يكون عطفا على قوله:  و  {لَا يُبصَُِْ

 المعنى فهم لا يبصرون 
  

https://madrasatalwahy.org/


  172 
 

و يستوي عليهم إنذارك و عدم إنذارك لا يؤمنون و  

 الوجه الأول أقرب إلى الفهم. 

ِكْرَ } قوله تعالى: بَعَ الََّل مَا تُنذِْرُ مَنِ اتِه وَ خَشََِ إنِه
جْرٍ كَرِيمٍ 

َ
ْهُ بمَِغْفِرَةٍ وَ أ ِ القصر  {الَرهحَْْنَ باِلغَْيبِْ فَبَشْل

للإفراد، و المراد بالإنذار الإنذار النافع الذي له أثر، و 

بالذكر القرآن الكريم، و باتباعه تصديقه و الميل إليه إذا 
تليت آياته، و التعبير بالماضي للإشارة إلى تحقق الوقوع، و 

لمراد بخشية الرحمن بالغيب خشيته تعالى من وراء ا

الحجاب و قبل انكشاف الحقيقة بالموت أو البعث، و 
 قيل: أي حال غيبته من الناس بخلاف المنافق و هو بعيد. 
و قد علقت الخشية على اسم الرحمن الدال على صفة 

الرحمة الجالبة للرجاء للإشعار بأن خشيتهم خوف مشوب 

ي يقر العبد في مقام العبودية فلا يأمن و لا برجاء و هو الذ
 يقنط. 

جْرٍ كَرِيمٍ }و  {مَغْفِرَةٍ }و تنكير 
َ
للتفخيم أي  {أ

فبشره بمغفرة عظيمة من الله و أجر كريم لا يقدر قدره و 

 هو الجنة، و الدليل على جميع ما تقدم هو السياق. 

https://madrasatalwahy.org/


  173 
 

و المعنى: إنما تنذر الإنذار النافع الذي له أثر، من 

ع القرآن إذا تليت عليه آياته و مال إليه و خشي الرحمن اتب

خشية مشوبة بالرجاء فبشره بمغفرة عظيمة و أجر كريم 
 لا يقدر قدره. 

مُوا  إنِها نََنُْ نحُِْْ الَمَْوْتِ} قوله تعالى: وَ نكَْتُبُ مَا قَده
حْصَينَْاهُ فِِ إمَِامٍ مُبيٍِ وَ آثاَرهَُمْ وَ كُه شَْ 

َ
لمراد ا {ءٍ أ

 بإحياء الموتى إحياؤهم للجزاء. 
و المراد بما قدموا الأعمال التي عملوها قبل الوفاة 

فقدموها على موتهم، و المراد بآثارهم ما تركوها لما بعد 
موتهم من خير يعمل به كتعليم علم ينتفع به أو بناء مسجد 
يصلى فيه أو ميضاة يتوضأ فيها، أو شر يعمل به كوضع 

 ستن بها أو بناء مفسقة يعصى الله فيها. سنة مبتدعة ي

و ربما قيل: إن المراد بما قدموا النيات و بآثارهم 
 الأعمال المترتبة المتفرعة عليها و هو بعيد من السياق. 

و المراد بكتابة ما قدموا و آثارهم ثبتها في صحائف 
أعمالهم و ضبطها فيها بواسطة كتبة الأعمال من الملائكة 

https://madrasatalwahy.org/


  174 
 

ة غير كتابة الأعمال و إحصائها في الإمام و هذه الكتاب

 المبين 
  

https://madrasatalwahy.org/


  175 
 

الذي هو اللوح المحفوظ و إن توهم بعضهم أن 

المراد بكتابة ما قدموا و آثارهم هو إحصاؤها في الكتاب 

ء المبين و ذلك أنه تعالى يثبت في كلامه كتابا يحصي كل شي
ثم لكل أمة كتابا يحصي أعمالهم ثم لكل إنسان كتابا يحصي 

وَ لَا رَطْبٍ وَ لَا ياَبسٍِ إلِاه فِِ كتَِابٍ }: ماله كما قالأع
ةٍ تدُْعى}، و قال: 59الأنعام:  {مُبيٍِ  مه

ُ
 {كتَِابهَِا إلَِ كُُّ أ

لزَْمْنَاهُ طَائرَِهُ فِِ عُنُقِهِ }، و قال: 28الجاثية: 
َ
وَ كُه إنِسَانٍ أ

الإسراء:  {اً يلَقَْاهُ مَنشُْوراً وَ نُُرْجُِ لََُ يوَمَْ الَقِْيَامَةِ كتَِاب

، و ظاهر الآية أيضا يقضي بنوع من البينونة بين كتاب 13
الأعمال و الإمام المبين حيث فرق بينهما بالخصوص و 

 العموم و اختلاف التعبير بالكتابة و الإحصاء. 

حْصَينَْاهُ فِِ إمَِامٍ مُبيٍِ وَ كُه شَْ }و قوله: 
َ
هو  {ءٍ أ

وظ من التغيير الذي يشتمل على تفصيل اللوح المحف
ء و قد ذكر في قضائه سبحانه في خلقه فيحصي كل شي

كلامه تعالى بأسماء مختلفة كاللوح المحفوظ و أم الكتاب 
 و الكتاب المبين و الإمام المبين كل منها بعناية خاصة. 

https://madrasatalwahy.org/


  176 
 

و لعل العناية في تسميته إماما مبينا أنه لاشتماله على 

متبوع للخلق مقتدى لهم و كتب الأعمال  القضاء المحتوم

كما سيأتي في تفسير سورة الجاثية مستنسخة منه قال تعالى: 
ِ إنِها كُنها نسَْتَنسِْخُ مَا  } هَذَا كتَِابُنَا يَنطِْقُ عَليَكُْمْ باِلَْْقل

 . 29الجاثية:  {كُنتُْمْ تَعْمَلوُنَ 

 و قيل: المراد بالإمام المبين صحف الأعمال و ليس
ء، و قيل: علمه تعالى و هو كسابقه نعم لو أريد به بشي

 العلم الفعلي كان له وجه. 

و من عجيب القول في هذا المقام ما ذكره بعضهم أن 
الذي كتب في اللوح المحفوظ هو ما كان و ما يكون إلى 
يوم القيامة لا حوادث العالم إلى أبد الآبدين و ذلك أن 

جسم متناهي الأبعاد  اللوح عند المسلمين جسم و كل

ء فيه على الوجه كما يشهد به الأدلة و بيان كل شي
المعروف عندنا دفعة مقتض لكون المتناهي ظرفا لغير 

المتناهي و هو محال بالبديهة فالوجه تخصيص عموم كل 
ء و القول بأن المراد به الحوادث إلى يوم القيامة هذا. شي

 و هو تحكم و سنتعرض له تفصيلا. 

https://madrasatalwahy.org/


  177 
 

ية في معنى التعليل بالنسبة إلى ما تقدمها كأنه و الآ

تعالى يقول: ما أخبرنا به و وصفناه من حال أولئك الذين 

 حق عليهم القول و هؤلاء الذين يتبعون الذكر و يخشون 
  

https://madrasatalwahy.org/


  178 
 

ربهم بالغيب هو كذلك لأن أمر حياة الكل إلينا و  

أعمالهم و آثارهم محفوظة عندنا فنحن على علم و خبرة بما 

 تئول إليه حال كل من الفريقين. 
 )بحث روائي( 

قال:  {فَهُمْ مُقْمَحُونَ }في تفسير القمي في قوله تعالى: 

 قد رفعوا رءوسهم. 

ر )عليه و فيه في رواية أبي الجارود عن أبي جعف
ا وَ }السلام( في قوله تعالى:  يدِْيهِمْ سَدًّ

َ
وَ جَعَلنَْا مِنْ بيَِْ أ

ونَ  غْشَينَْاهُمْ فَهُمْ لَا يُبصَُِْ
َ
ا فَأ الهدى،  {مِنْ خَلفِْهِمْ سَدًّ

أخذ الله سمعهم و أبصارهم و قلوبهم و أعمالهم عن 
  الهدى.

نزلت في أبي جهل بن هشام و نفر من أهل بيته و ذلك 

النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( قام يصلي و قد حلف  أن
فجاءه و معه 1أبو جهل لعنه الله لئن رآه يصلي ليدمغه 

حجر و النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( قائم يصلي 

فجعل كلما رفع الحجر ليرميه أثبت الله عز و جل يده إلى 

                            
 دمغه أي شجه حتى بلغت الشجة دماغه.  1

https://madrasatalwahy.org/


  179 
 

عنقه و لا يدور الحجر بيده فلما رجع إلى أصحابه سقط 

 الحجر من يده. 

ثم قام رجل آخر و هو رهطه أيضا فقال أنا أقتله فلما 
ل الله )صلى الله عليه وآله دنا منه فجعل يسمع قراءة رسو

و سلم( فأرعب فرجع إلى أصحابه فقال: حال بيني و بينه 

 كهيئة الفحل يخطر بذنبه فخفت أن أتقدم. 
مْ لمَْ }و قوله تعالى: 

َ
نذَْرْتَهُمْ أ

َ
 أ

َ
وَ سَوَاءٌ عَليَهِْمْ أ

فلم يؤمن من أولئك الرهط من بني  {تُنذِْرهُْمْ لَا يؤُْمِنُونَ 

 مخزوم أحد. 
و روي نحو منه في الدر المنثور، عن البيهقي قول:أ

في الدلائل عن ابن عباس و فيه: أن ناسا من بني مخزوم 

تواطئوا بالنبي )صلى الله عليه وآله و سلم( ليقتلوه منهم 

أبو جهل و الوليد بن المغيرة فبينا النبي )صلى الله عليه 
وآله و سلم( قائم يصلي يسمعون قراءته فأرسلوا إليه 

الوليد ليقتله فانطلق حتى أتى المكان الذي يصلي فيه 
فجعل يسمع قراءته و لا يراه فانطلق إليهم فأعلمهم ذلك 

https://madrasatalwahy.org/


  180 
 

فأتوه فلما انتهوا إلى المكان الذي يصلي فيه سمعوا قراءته 

 فيذهبون إليه فيسمعون أيضا من 
  

https://madrasatalwahy.org/


  181 
 

خلفهم فانصرفوا فلم يجدوا إليه سبيلا. فذلك قوله:  

اوَ جَعَلنَْا مِنْ } ا وَ مِنْ خَلفِْهِمْ سَدًّ يدِْيهِمْ سَدًّ
َ
 { بيَِْ أ

 )الآية(.
و في الدر المنثور، أخرج ابن مردويه و أبو نعيم في 
الدلائل عن ابن عباس قال: كان النبي )صلى الله عليه وآله 

و سلم( يقرأ في المسجد فيجهر بالقراءة حتى تأذى به 
يهم مجموعة ناس من قريش حتى قاموا ليأخذوه و إذا أيد

إلى أعناقهم و إذا هم لا يبصرون فجاءوا إلى النبي )صلى 

الله عليه وآله و سلم( فقالوا: ننشدك الله و الرحم يا محمد 
و لم يكن بطن من بطون قريش إلا و للنبي )صلى الله عليه 
وآله و سلم( فيهم قرابة فدعا النبي )صلى الله عليه وآله و 

يس وَ الَقُْرْآنِ }ت: سلم( حتى ذهب ذلك عنهم فنزل
مْ لمَْ تُنذِْرهُْمْ لاَ يؤُْمِنُونَ } -إلى قوله  - {الََْْكِيمِ 

َ
. قال: {أ

 فلم يؤمن من ذلك النفر أحد.

و قد رووا القصة بأشكال مختلفة في بعضها أن  أقول: 
رسول الله )صلى الله عليه وآله و سلم( قرأ الآيات 

شرهم و كيدهم، فاحتجب منهم فلم يروه و دفع الله عنه 

https://madrasatalwahy.org/


  182 
 

فَهُمْ }من أول السورة إلى قوله:  -و في بعضها أن الآيات 
إلى  {إنِها جَعَلنَْا}نزلت في القصة فقوله:  - {لَا يؤُْمِنُونَ 

آخر الآيتين يقص صنع الله بهم في ستر النبي )صلى الله 
وَ سَوَاءٌ }عليه وآله و سلم( عن أبصارهم و قوله: 

 عدم إيمان ذاك النفر. إلخ يخبر عن  {عَليَهِْمْ 

و أنت خبير بأن سياق الآيات يأبى الانطباق على هذه 
الروايات بما فيها من القصة فهو سياق متناسق منسجم 
يصف حال طائفتين من الناس و هم الذين حق عليهم 

القول فهم لا يؤمنون و الذين يتبعون الذكر و يخشون 
 ربهم بالغيب. 

دْ حَقه الَقَْوْلُ عَََ لقََ }و أين ذلك من حمل قوله: 
كْثََهِمِْ 

َ
إنِها جَعَلنَْا }على الناس المنذرين و حمل قوله:  {أ

عْنَاقهِِمْ 
َ
ا}و  {فِِ أ يدِْيهِمْ سَدًّ

َ
الآيتين على  {جَعَلنَْا مِنْ بيَِْ أ

 }قصة أبي جهل و رهطه، و حمل قوله: 
َ
وَ سَوَاءٌ عَليَهِْمْ أ

مْ لمَْ تُنذِْرْ 
َ
نذَْرْتَهُمْ أ

َ
على رهطه و أضف إلى ذلك حمل  {هُمْ أ

مُوا وَ آثاَرهَُمْ }قوله:  على قصة قوم من  {وَ نكَْتُبُ مَا قَده

https://madrasatalwahy.org/


  183 
 

الأنصار بالمدينة و سيوافيك خبره فيختل بذلك السياق 

 و تنثلم وحدة النظم. 

فالحق أن الآيات نازلة دفعة ذات سياق واحد تصف 
نذار حال الناس و تفرقهم عند بلوغ الدعوة و وقوع الإ

على فرقتين، و لا مانع من وقوع القصة و احتجاب النبي 

 )صلى الله عليه وآله و سلم( من أعدائه بالآيات. 
و فيه، أخرج عبد الرزاق و الترمذي و حسنه و البزار  

 و ابن جرير و ابن المنذر 
  

https://madrasatalwahy.org/


  184 
 

و ابن أبي حاتم و الحاكم و صححه و ابن مردويه و  

 سعيد الخدري قال: كان البيهقي في شعب الإيمان عن أبي

بنو سلمة في ناحية من المدينة فأرادوا أن ينتقلوا إلى قرب 
وَ نكَْتُبُ مَا  إنِها نََنُْ نحُِْْ الَمَْوْتِ}المسجد فأنزل الله: 

مُوا وَ آثاَرهَُمْ  فدعاهم رسول الله )صلى الله عليه وآله  {قَده

ة و سلم( فقال: إنه يكتب آثاركم ثم قرأ عليهم الآي
 فتركوا.

و فيه، أخرج الفاريابي و أحمد في الزهد و عبد بن حميد 

و ابن ماجة و ابن جرير و ابن المنذر و الطبراني و ابن 
مردويه عن ابن عباس قال: كانت الأنصار منازلهم بعيدة 
من المسجد فأرادوا أن ينتقلوا قريبا من المسجد فنزلت 

مُوا وَ آثاَرهَُمْ } فقالوا: بل نمكث  {وَ نكَْتُبُ مَا قَده

 مكاننا.
 و الكلام في الروايتين كالكلام فيما تقدمهما.  أقول: 

و فيه، أخرج ابن أبي حاتم عن جرير بن عبد الله 
 البجلي قال: قال رسول الله )صلى الله عليه وآله و سلم(:

من سن سنة حسنة فله أجرها و أجر من عمل بها من بعده 

https://madrasatalwahy.org/


  185 
 

. و من سن سنة سيئة ءمن غير أن ينقص من أجورهم شي

كان عليه وزرها و وزر من عمل بها من بعده لا ينقص من 

مُوا وَ }ء. ثم تلا هذه الآية: أوزارهم شي وَ نكَْتُبُ مَا قَده
 .{آثاَرهَُمْ 

ءٍ وَ كُه شَْ }: في قوله تعالى و في تفسير القمي
حْصَينَْاهُ فِِ إمَِامٍ مُبيٍِ 

َ
م، و أي في كتاب مبين و هو محك {أ

أنا و الله  ذكر ابن عباس عن أمير المؤمنين )عليه السلام(:
الإمام المبين أبين الحق من الباطل ورثته من رسول الله 

 )صلى الله عليه وآله و سلم(. 
عن أبي و في معاني الأخبار، بإسناده إلى أبي الجارود 

جعفر عن أبيه عن جده )عليه السلام( عن النبي )صلى الله 

و سلم( في حديث: أنه قال في علي )عليه السلام(  عليه وآله

إنه الإمام الذي أحصى الله تبارك و تعالى فيه علم كل 
  ء.شي

ء الحديثان لو صحا لم يكونا من التفسير في شي أقول:
بل مضمونهما من بطن القرآن و إشاراته، و لا مانع من أن 

في يرزق الله عبدا وحده و أخلص العبودية له العلم بما 

https://madrasatalwahy.org/


  186 
 

الكتاب المبين و هو )عليه السلام( سيد الموحدين بعد 

 النبي )صلى الله عليه وآله و سلم(. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  187 
 

 [٣٢الی  ١٣(: الآیات ٣٦]سورة يس )

صْحَابَ الَقَْرْيَةِ إذِْ جَاءَهَا }
َ
وَ اضَِْبِْ لهَُمْ مَثَلًا أ

زْناَ  ١٣الَمُْرسَْلُونَ  بوُهُمَا فَعَزه رسَْلنَْا إلَِِهِْمُ اثِنَْيِْ فكََذه
َ
إذِْ أ

نتُْمْ إلِاه بشٌََْ  ١٤بثَِالثٍِ فَقَالوُا إنِها إلَِِكُْمْ مُرسَْلُونَ 
َ
قاَلوُا مَا أ

نزَْلَ الَرهحَْْنُ مِنْ شَْ  مِثلْنَُا وَ مَا
َ
نتُْمْ إلِاه تكَْذِبوُنَ أ

َ
ءٍ إنِْ أ

وَ مَا عَليَنَْا إلِاه  ١٦قاَلوُا رَبُّنَا يَعْلَمُ إنِها إلَِِكُْمْ لمَُرسَْلُونَ  ١٥
ناَ بكُِمْ لئَنِْ لمَْ تنَتَْهُوا  ١٧الَْْلََاغُ الَمُْبيُِ  ْ قاَلوُا إنِها تَطَيْه

لِِمٌ لنَََجََُْنهكُ 
َ
نهكُمْ مِنها عَذَابٌ أ قاَلوُا  ١٨مْ وَ لََِمَسه

نتُْمْ قوَمٌْ مُسَْفُِونَ 
َ
رِْتُمْ بلَْ أ  إنِْ ذُكل

َ
وَ  ١٩طَائرِكُُمْ مَعَكُمْ أ

قصَْا الَمَْدِينَةِ رجَُلٌ يسَْعى
َ
قاَلَ ياَ قوَمِْ اتِهبعُِوا  جَاءَ مِنْ أ
َ  ٢٠الَمُْرسَْليَِ  جْراً وَ هُمْ مُهْتَدُونَ اتِهبعُِوا مَنْ لَا ي

َ
سْئَلُكُمْ أ

ِي فَطَرَنِِ وَ إلَِِهِْ ترُجَْعُونَ  ٢١ عْبُدُ الََّه
َ
ذُِ  ٢٢وَ مَا لََِ لَا أ تَّه

َ
 أ

َ
أ

 ِ ٍ لَا تُغْنِ عَنىل مِنْ دُونهِِ آلهَِةً إنِْ يرُدِْنِ الَرهحَْْنُ بضُِْل
 لَفِِ ضَلَالٍ مُبيٍِ إنَِّلِ إذِاً  ٢٣شَفَاعَتُهُمْ شَيئْاً وَ لَا يُنقِْذُونِ 

قيِلَ ادُْخُلِ الََْْنهةَ قَالَ ياَ  ٢٥إنَِّلِ آمَنتُْ برَِبلكُِمْ فاَسْمَعُونِ  ٢٤
ِ وَ جَعَلَنِى مِنَ  ٢٦لَِتَْ قوَْمِِ يَعْلمَُونَ  بمَِا غَفَرَ لَِ رَبّل

نزَْلْناَ عََ  ٢٧الَمُْكْرَمِيَ 
َ
 مِنَ قوَمِْهِ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ جُندٍْ  وَ مَا أ

https://madrasatalwahy.org/


  188 
 

مَاءِ وَ مَا كُنها مُنْْلِيَِ  إنِْ كََنتَْ إلِاه صَيحَْةً وَاحِدَةً  ٢٨الَسه
تيِهِمْ مِنْ  ٢٩فإَذَِا هُمْ خَامِدُونَ 

ْ
ةً عَََ الَعِْبَادِ مَا يأَ ياَ حَسََْ

 لمَْ يرََوْا كَمْ  ٣٠رسَُولٍ إلِاه كََنوُا بهِِ يسَْتَهْزؤُِنَ 
َ
 أ

  

https://madrasatalwahy.org/


  189 
 

هْلكَْنَا قَبلَْهُ 
َ
هُمْ إلَِِهِْمْ لَا يرَجِْعُونَ أ نه

َ
 ٣١مْ مِنَ الَقُْرُونِ أ

ونَ  يْنَا مُُضَُْْ ا جََِيعٌ لَدَ   {٣٢وَ إنِْ كٌُّ لمَه
 )بيان( 

مثل مشتمل على الإنذار و التبشير ضربه الله سبحانه 
لعامة القوم يشير فيه إلى الرسالة الإلهية و ما تستتبعه 

جر الكريم لمن آمن بها و الدعوة الحقة من المغفرة و الأ

اتبع الذكر و خشي الرحمن بالغيب، و من العذاب الأليم 
لمن كفر و كذب بها فحق عليه القول، و فيه إشارة إلى 

 وحدانيته تعالى و معاد الناس إليه جميعا. 

و لا منافاة بين إخباره بأنهم لا يؤمنون سواء أنذروا 
غ إتماما للحجة و أم لم ينذروا و بين إنذارهم لأن في البلا
لَِِهْلكَِ مَنْ هَلكََ }تكميلا للسعادة أو الشقاوة قال تعالى: 

، و قال: 42الأنفال:  {عَنْ بيَلنَِةٍ وَ يَُيَِْ مَنْ حََه عَنْ بيَلنَِةٍ 
لُِ مِنَ الَقُْرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَ رحََْْةٌ للِمُْؤْمِنيَِ وَ لَا } وَ ننَُْل

المِِيَ   . 82الإسراء:  { إلِاه خَسَاراً يزَِيدُ الَظه

صْحَابَ الَقَْرْيَةِ إذِْ } قوله تعالى:
َ
وَ اضَِْبِْ لهَُمْ مَثَلًا أ

كلام أو قصة يمثل به مقصد من  المثل {جَاءَهَا الَمُْرسَْلُونَ 

https://madrasatalwahy.org/


  190 
 

المقاصد فيتضح للمخاطب، و لما كانت قصتهم توضح 

ه وآله و ما تقدم من الوعد و الوعيد أمر نبيه )صلى الله علي

 سلم( أن يضربها مثلا لهم. 
و  {اضَِْبِْ }مفعول ثان لقوله:  {مَثَلاً }و الظاهر أن 

صْحَابَ الَقَْرْيَةِ}مفعوله الأول قوله: 
َ
و المعنى و  {أ

اضرب لهم أصحاب القرية و حالهم هذه الحال مثلا و قد 
 قدم المفعول الثاني تحرزا عن الفصل المخل. 

رْ } قوله تعالى:
َ
بوُهُمَا إذِْ أ سَلنَْا إلَِِهِْمُ اثِنَْيِْ فكََذه

زْناَ بثَِالثٍِ فَقَالوُا إنِها إلَِِكُْمْ مُرسَْلوُنَ  التعزيز من  {فَعَزه
رسَْلنَْا إلَِِهِْمُ }العزة بمعنى القوة و المنعة، و قوله: 

َ
 {إذِْ أ

 . {إذِْ جَاءَهَا الَمُْرسَْلُونَ }بيان تفصيلي لقوله: 

لهم مثلا أصحاب القرية و هم  و المعنى: و اضرب

في زمان أرسلنا إليهم رسولين اثنين من رسلنا فكذبوهما 
أي الرسولين فقويناهما برسول ثالث فقالت الرسل إنا 

 إليكم 
  

https://madrasatalwahy.org/


  191 
 

 مرسلون من جانب الله.  

نزَْلَ } قوله تعالى:
َ
نتُْمْ إلِاه بشٌََْ مِثلْنَُا وَ مَا أ

َ
قاَلوُا مَا أ

نتُْمْ إلِاه تكَْذِبوُنَ الَرهحَْْنُ مِنْ شَْ 
َ
كانوا يرون أن  {ءٍ إنِْ أ

البشر لا ينال النبوة و الوحي، و يستدلون على ذلك 
بأنفسهم حيث لا يجدون من أنفسهم شيئا من ذاك القبيل 

فيسرون الحكم إلى نفوس الأنبياء مستندين إلى أن حكم 
 الأمثال واحد. 

نزَْلَ وَ مَ }و على هذا التقرير يكون معنى قوله: 
َ
ا أ

لم ينزل الله وحيا و لو نزل شيئا على بشر  {ءٍ الَرهحَْْنُ مِنْ شَْ 
لنلناه من نفوسنا كما تدعون أنتم ذلك، و تعبيرهم عن الله 
سبحانه بالرحمن إنما هو لكونهم كسائر الوثنيين معترفين 

كالخلق و الرحمة  1بالله سبحانه و اتصافه بكرائم الصفات

يرون أنه فوض أمر التدبير إلى مقربي  و الملك غير أنهم
خلقه كالملائكة الكرام فهم الأرباب المدبرون و الآلهة 

                            
تفسيرها و الصابئون يفسرونها بالنفي فمعنى العالم و القادر لكنهم مختلفون في   1

 عندهم من ليس بجاهل و عاجز.

https://madrasatalwahy.org/


  192 
 

المعبودون، و أما الله عز اسمه فهو رب الأرباب و إله 

 الآلهة. 

و من الممكن أن يكون ذكر اسم الرحمن في الحكاية 
دون المحكي فيكون التعبير به لحلمه و رحمته تعالى قبل 

 تكذيبهم للحق الصريح. إنكارهم و 

نتُْمْ إلِاه تكَْذِبوُنَ }و قوله: 
َ
بمنزلة النتيجة  {إنِْ أ

لصدر الآية، و محصل قولهم إنكم بشر مثلنا و لا نجد نحن 
على بشريتنا في نفوسنا شيئا من الوحي النازل الذي 

تدعونه و أنتم مثلنا فما أنزل الرحمن شيئا من الوحي 
م إلا هذه الدعوى فإن أنتم فدعواكم كاذبة و إذ ليس لك

 إلا تكذبون. 

نتُْمْ إلِاه }و يظهر بما تقدم نكتة الحصر في قوله: 
َ
إنِْ أ

و كذا الوجه في نفي الفعل و لم يقل: إن أنتم  {تكَْذِبوُنَ 
إلا كاذبون لأن المراد نفي الفعل في الحال دون الاستمرار 

 و الاستقبال. 
لَمُ إنِها إلَِِكُْمْ لمَُرسَْلوُنَ وَ قاَلوُا رَبُّنَا يَعْ } قوله تعالى:

لم يحك الله سبحانه عن  {مَا عَليَنَْا إلِاه الََْْلَاغُ الَمُْبيُِ 

https://madrasatalwahy.org/


  193 
 

نتُْمْ إلِاه بشٌََْ }هؤلاء الرسل جوابا عن حجة قومهم 
َ
مَا أ

 إلخ.  {مِثلْنَُا
  

https://madrasatalwahy.org/


  194 
 

كما نقل عن الرسل المبعوثين إلى الأمم الدارجة لما  

نتُْمْ إلِاه بشٌََْ مِثلْنَُا}الحجة  احتجت أممهم بمثل هذه
َ
 {إنِْ أ

إنِْ نََنُْ إلِاه بشٌََْ مِثلُْكُمْ وَ لَكِنه }فردتها رسلهم بقولهم
َ يَمُنُّ عََ  ِ  الَلَّه و قد مر  11إبراهيم:  {مَنْ يشََاءُ مِنْ عِبَادِه

 تقريره. 

بل حكى عنهم أنهم ذكروا للقوم أنهم مرسلون إليهم 
يغ الرسالة ليس عليهم إلا ذلك و أنهم في مأمورون بتبل

غنى عن تصديقهم لهم و إيمانهم بهم و يكفيهم فيه أن يعلم 

 ربهم بأنهم مرسلون لا حاجة لهم إلى أزيد من ذلك. 
إخبار  {قاَلوُا رَبُّنَا يَعْلَمُ إنِها إلَِِكُْمْ لمَُرسَْلوُنَ }فقوله: 

كسورة و عن رسالتهم و قد أكد الكلام بأن المشددة الم

رَبُّنَا }اللام، و الاستشهاد بعلم ربهم بذلك، و قوله: 
معترض بمنزلة القسم، و المعنى إنا مرسلون  {يَعْلَمُ 

إليكم صادقون في دعوى الرسالة و يكفينا في ذلكم علم 

ربنا الذي أرسلنا بها و لا حاجة لنا فيه إلى تصديقكم لنا و 
ا تحصيله منكم بل لا نفع لنا فيه من أجر و نحوه و لا يهمن

 الذي يهمنا هو تبليغ الرسالة و إتمام الحجة. 

https://madrasatalwahy.org/


  195 
 

هو  البلاغ {وَ مَا عَليَنَْا إلِاه الََْْلَاغُ الَمُْبيُِ }و قوله: 

التبليغ و المراد به تبليغ الرسالة أي لم يؤمر و لم نكلف إلا 

 بتبليغ الرسالة و إتمام الحجة. 
ناَ بكُِمْ لَئنِْ لمَْ تنَتَْهُوا } قوله تعالى: ْ قاَلوُا إنِها تَطَيْه

لِِمٌ 
َ
نهكُمْ مِنها عَذَابٌ أ القائلون  {لنَََجََُْنهكُمْ وَ لَِمََسه

أصحاب القرية و المخاطبون هم الرسل، و التطير هو 
إلخ. تهديد منهم  {لئَنِْ لمَْ تنَتَْهُوا}التشؤم و قولهم: 

 للرسل. 

أصحاب القرية لرسلهم، إنا تشأمنا  و المعنى: قالت
بكم و نقسم لئن لم تنتهوا عن التبليغ و لم تكفوا عن الدعوة 
لنرجمنكم بالحجارة و ليصلن إليكم و ليقعن بكم منا 

 عذاب أليم. 

رِْتُمْ بلَْ } قوله تعالى:  إنِْ ذُكل
َ
قاَلوُا طَائرِكُُمْ مَعَكُمْ أ

نتُْمْ قوَمٌْ مُسَْفُِونَ 
َ
م الرسل يخاطبون به القائلون ه {أ

 أصحاب القرية. 
الطائر في الأصل هو  {طَائرِكُُمْ مَعَكُمْ }و قوله: 

الطير و كان يتشاءم به ثم توسع و استعمل في كل ما 

https://madrasatalwahy.org/


  196 
 

يتشاءم به، و ربما يستعمل فيما يستقبل الإنسان من 

الحوادث، و ربما يستعمل في البخت الشقي الذي هو أمر 

 نسان و حرمانه من كل خير. موهوم يرونه مبدأ لشقاء الإ
  

https://madrasatalwahy.org/


  197 
 

ظاهر معناه  {طَائرِكُُمْ مَعَكُمْ }و كيف كان فقوله:  

أن الذي ينبغي أن تتشأموا به هو معكم و هو حالة 

إعراضكم عن الحق الذي هو التوحيد و إقبالكم إلى 
 الباطل الذي هو الشرك. 

و قيل: المعنى طائركم أي حظكم و نصيبكم من 

الخير و الشر معكم من أفعالكم إن خيرا فخير و إن شرا 
فشر، هذا و هو أخذ الطائر بالمعنى الثاني لكن قوله بعد: 

نتُْمْ قوَمٌْ مُسَْفُِونَ }
َ
رِْتُمْ بلَْ أ  إنِْ ذُكل

َ
أنسب بالنسبة إلى  {أ

 المعنى الأول. 
رِْ }و قوله:   إنِْ ذُكل

َ
استفهام توبيخي و المراد  {تُمْ أ

بالتذكير تذكيرهم بالحق من وحدانيته تعالى و رجوع الكل 

إليه و نحوهما و جزاء الشرط محذوف في الكلام تلويحا إلى 

أنه مما لا ينبغي أن يذكر أو يتفوه به و التقدير أ إن ذكرتم 
بالحق قابلتموه بمثل هذا الجحود الشنيع و الصنيع الفظيع 

 طير و التوعد. من الت
نتُْمْ قَومٌْ مُسَْفُِونَ }و قوله: 

َ
أي مجاوزون للحد  {بلَْ أ

في المعصية و هو إضراب عما تقدم و المعنى بل السبب 

https://madrasatalwahy.org/


  198 
 

الأصلي في جحودكم و تكذيبكم للحق أنكم قوم 

 تستمرون على الإسراف و مجاوزة الحد. 

قصَْا الَمَْدِينَةِ رجَُلٌ } قوله تعالى:
َ
 يسَْعىوَ جَاءَ مِنْ أ

أقصى المدينة أبعد مواضعها  {قاَلَ ياَ قَومِْ اتِهبعُِوا الَمُْرسَْليَِ 
بالنسبة إلى مبدإ مفروض، و قد بدلت القرية في أول 

هو  الكلام مدينة هنا للدلالة على عظمها و السعي
 الإسراع في المشي. 

و وقع نظير هذا التعبير في قصة موسى و القبطي و 

قصََْ الَمَْدِينَةِ يسَْعىوَ جَاءَ رَ }فيها 
َ
فقدم  {جُلٌ مِنْ أ

هناك و أخر هاهنا و لعل النكتة في ذلك أن « رجل»
ء الرجل و إخباره موسى بائتمار الملإ الاهتمام هناك بمجي

لقتله فقدم الرجل ثم أشير إلى اهتمام الرجل نفسه بإيصال 

حالا مؤخرا  {يسَْعى}ء بقوله: الخبر و إبلاغه فجي
ما هاهنا فالاهتمام بمجيئه من أقصى المدينة ليعلم  بخلاف

مِنْ }أن لا تواطؤ بينه و بين الرسل في أمر الدعوة فقدم 
قصَْا الَمَْدِينَةِ

َ
 و أخر الرجل و سعيه.  {أ

https://madrasatalwahy.org/


  199 
 

و قد اشتد الخلاف بينهم في اسم الرجل و اسم أبيه و 

حرفته و شغله و لا يهمنا الاشتغال بذلك في فهم المراد و 

ف عليه الفهم بعض التوقف لأشار سبحانه في لو توق
 كلامه إليه و لم يهمله. 

  

https://madrasatalwahy.org/


  200 
 

و إنما المهم هو التدبر في حظه من الإيمان في هذا  

الموقف الذي انتهض فيه لتأييد الرسل )عليهم السلام( 

و نصرتهم فقد كان على ما يعطيه التدبر في المنقول من 
يمان يؤمن بالله كلامه رجلا نور الله سبحانه قلبه بنور الإ

إيمان إخلاص يعبده لا طمعا في جنة أو خوفا من نار بل 

لأنه أهل للعبادة و لذلك كان من المكرمين و لم يصف 
الله سبحانه في كلامه بهذا الوصف إلا ملائكته المقربين 
و عباده المخلصين، و قد خاصم القوم فخصمهم و أبطل 

عبادة الله ما تعلق به القوم من الحجة على عدم جواز 
سبحانه و وجوب عبادة آلهتهم و أثبت وجوب عبادته 

 وحده و صدق الرسل في دعواهم الرسالة ثم آمن بهم. 

جْراً وَ هُمْ } قوله تعالى:
َ
اتِهبعُِوا مَنْ لَا يسَْئَلُكُمْ أ

و في وضع  {اتِهبعُِوا الَمُْرسَْليَِ }بيان لقوله:  {مُهْتَدُونَ 
جْراً وَ هُمْ مُهْتَدُونَ مَنْ لَا يسَْئَلُ }قوله: 

َ
في هذه  {كُمْ أ

في الآية السابقة إشعار  {الَمُْرسَْليَِ }الآية موضع قوله: 
بالعلية و بيانها أن عدم جواز اتباع قائل في قوله إنما يكون 

لأحد أمرين: إما لكون قوله ضلالا و القائل به ضالا و لا 

https://madrasatalwahy.org/


  201 
 

إن كان يجوز اتباع الضال في ضلاله، و إما لأن القول و 

حقا و الحق واجب الاتباع لكن لقائله غرض فاسد يريد 

أن يتوسل إليه بكلمة الحق كاقتناء المال و اكتساب الجاه و 
المقام و نحو ذلك، و أما إذا كان القول حقا و كان القائل 
بريئا من الغرض الفاسد منزها من الكيد و المكر و الخيانة 

لاء الرسل مهتدون كان من الواجب اتباعه في قوله، و هؤ
في قولهم: لا تعبدوا إلا الله، و هم لا يريدون منكم أجرا 
 من مال أو جاه فمن الواجب عليكم أن تتبعوهم في قولهم. 

أما أنهم مهتدون فلقيام الحجة على صدق ما يدعون 
وَ مَا لََِ }إليه من التوحيد و كونه حقا، و الحجة هي قوله: 

عْبُدُ 
َ
 تين. إلى تمام الآي {لَا أ

 :و أما أنهم لا يريدون منكم أجرا فلما دل عليه قولهم
 و قد تقدم تقريره.  {رَبُّنَا يَعْلَمُ إنِها إلَِِكُْمْ لمَُرسَْلُونَ }

رَبُّنَا }و بهذا البيان يتأيد ما قدمناه من كون قولهم: 
مسوقا لنفي إرادتهم من  {يَعْلَمُ إنِها إلَِِكُْمْ لمَُرسَْلُونَ 

 أو غير ذلك.  القوم أجرا

https://madrasatalwahy.org/


  202 
 

ِي فَطَرَنِِ وَ إلَِِهِْ } قوله تعالى: عْبُدُ الََّه
َ
وَ مَا لََِ لَا أ

ذُِ مِنْ دُونهِِ آلهَِةً  تَّه
َ
 أ

َ
وَ لَا } -إلى قوله  - {ترُجَْعُونَ أ

شرع في استفراغ الحجة على التوحيد و نفي  {يُنقِْذُونِ 
 الآلهة في آيتين 

  

https://madrasatalwahy.org/


  203 
 

في جملة و اختار لذلك سياق التكلم وحده إلا 

وَ إلَِِهِْ }اعترض بها في خلال الكلام و هي قوله: 
و ذلك بإجراء الحكم في نفسه بما أنه إنسان  {ترُجَْعُونَ 

أوجده الله و فطره حتى يجري في كل إنسان هو مثله و 
عْبُدُ } :الأفراد أمثال فقوله

َ
إلخ. في معنى و  {وَ مَا لََِ لَا أ

 ما للإنسان لا يعبد إلخ. أ يتخذ الإنسان من دونه آلهة إلخ. 
ِي فَطَرَنِِ }و قد عبر عنه تعالى بقوله:  للإشعار  {الََّه

بالعلية فإن فطره تعالى للإنسان و إيجاده له بعد العدم 

لازمه رجوع كل ما للإنسان من ذات و صفات و أفعال 
ه له فليس للإنسان إلا العبودية إليه تعالى و قيامه به و ملك

محضة فعلى الإنسان أن ينصب نفسه في مقام العبودية و 

يظهرها بالنسبة إليه تعالى و هذا هو العبادة فعليه أن يعبده 

 تعالى لأنه أهل لها. 
و هذا هو الذي أشرنا إليه آنفا أن الرجل كان يعبد الله 

بل لأنه  بالإخلاص له لا طمعا في جنة و لا خوفا من نار
 أهل للعبادة. 

https://madrasatalwahy.org/


  204 
 

و إذ كان الإيمان به تعالى و عبادته هكذا أمرا لا يناله 

عامة الناس فإن الأكثرين منهم إنما يعبدون خوفا أو طمعا 

أو لكليهما التفت الرجل بعد بيان حال نفسه إلى القوم 
يريد به إنذارهم بيوم الرجوع و  {وَ إلَِِهِْ ترُجَْعُونَ }فقال: 

حاسبهم على ما عملوا فيجازيهم بمساوئ أنه تعالى سي

كالمعترضة الخارجة  {وَ إلَِِهِْ ترُجَْعُونَ }أعمالهم فقوله: 
 عن السياق أو هي هي. 

ثم إن الآيتين حجتان قائمتان على إبطال ما احتج به 

 الوثنية و بنوا على ذلك عبادة الأصنام و أربابها. 
ن أن توضيح ذلك أنهم قالوا: إن الله سبحانه أجل م

ء من القوى يحيط به حس أو خيال أو عقل لا يناله شي

الإدراكية فلا يمكن التوجه إليه بالعبادة فسبيل العبادة أن 

نتوجه إلى مقربي حضرته و الأقوياء من خلقه كالملائكة 
الكرام و الجن و القديسين من البشر حتى يكونوا شفعاء 

 و المكاره. لنا عند الله في إيصال الخيرات و دفع الشرور 
و الجواب عن أولى الحجتين بما حاصله أن الإنسان و 

إن كان لا يحيط علما بالذات المتعالية لكنه يعرفه تعالى 

https://madrasatalwahy.org/


  205 
 

بصفاته الخاصة به مثل كونه فاطرا له موجدا إياه فله أن 

يتوجه إليه من طريق هذه الصفات و إنكار إمكانه مكابرة، 

 و هذا الجواب هو الذي 
  

https://madrasatalwahy.org/


  206 
 

ِي فَطَرَنِِ }قوله: أشار إليه ب  عْبُدُ الََّه
َ
 . {وَ مَا لََِ لَا أ

و عن الثانية أن هؤلاء الآلهة إن كانت لهم شفاعة 

كانت مما أفاضه الله عليهم و الله سبحانه لا يعطيهم ذلك 
إلا فيما لا تتعلق به منه إرادة حاتمة و لازمه أن شفاعتهم 

يعٍ إلِاه مِنْ بَعْدِ مَا مِنْ شَفِ }: فيما أذن الله لهم فيه كما قال
أما إذا أراد الله شيئا إرادة حتم فلا تنفع  3يونس  {إذِنْهِِ 

شفاعتهم شيئا في المنع عن نفوذها فاتخاذهم آلهة و عدمه 
سواء في عدم التأثير لجلب خير أو دفع شر، و إلى ذلك 

ذُِ مِنْ دُونهِِ آلهَِةً إنِْ يرُدِْنِ الَرهحَْْ }أشار بقوله:  تَّه
َ
 أ
َ
ٍ أ نُ بضُِْل

 . {لَا تُغْنِ عَنىلِ شَفَاعَتُهُمْ شَيئْاً وَ لَا يُنقِْذُونِ 
و تعبيره عنه تعالى بالرحمن إشارة إلى سعة رحمته و 

كثرتها و أن النعم كلها من عنده و تدبير الخير و الشر إليه 

و يتحصل من هنا برهان آخر على وحدانيته تعالى في 
عم و كذا النظام الجاري فيها، الربوبية، إذ لما كان جميع الن

ء منها كان من رحمته و قائمة به من غير استقلال في شي
المستقل بالتدبير هو تعالى حتى أن تدبير الملائكة لو 

https://madrasatalwahy.org/


  207 
 

ء من رحمته و تدبيره تعالى و كانت فرض تدبيرهم لشي

 الربوبية له تعالى وحده و كذا الألوهية. 

تسجيل  {لٍ مُبيٍِ إنَِّلِ إذِاً لَفِِ ضَلاَ } قوله تعالى:
 للضلال على اتخاذ الآلهة. 

من كلام  {إنَِّلِ آمَنتُْ برَِبلكُِمْ فاَسْمَعُونِ } قوله تعالى:

كناية عن  {فاَسْمَعُونِ }الرجل خطابا للرسل و قوله: 
إلخ.  {إنَِّلِ آمَنتُْ برَِبلكُِمْ }الشهادة بالتحمل، و قوله: 

تجديد الشهادة بالحق و تأكيد للإيمان فإن ظاهر السياق أنه 

بعد محاجته خطابا للرسل  {إنَِّلِ آمَنتُْ برَِبلكُِمْ }إنما قال: 
ليستشهدهم على إيمانه و ليؤيدهم بإيمانهم بمرأى من 

 القوم و مسمع. 

و قيل: إنه خطاب للقوم تأييدا للرسل، و المعنى إني 

مني فإني لا أبالي بما يكون منكم على آمنت بالله فاسمعوا 
ذلك أو المعنى إني آمنت بالله فاسمعوا مني و آمنوا به أو 

أنه أراد به أن يغضبهم و يشغلهم عن الرسل بنفسه حيث 
 إنه رأى أنهم بصدد الإيقاع بهم. هذا. 

https://madrasatalwahy.org/


  208 
 

و فيه أنه لا يلائمه التعبير عن الله سبحانه بقوله: 

انوا يتخذونه تعالى ربا لهم و إنما فإن القوم ما ك {برَِبلكُِمْ }

 كانوا يعبدون الأرباب من دون الله سبحانه. 
و رد بأن المعنى إني آمنت بربكم الذي قامت الحجة 
على ربوبيته لكم و هو الله سبحانه. و فيه أنه تقييد من غير 

 مقيد. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  209 
 

نهةَ قاَلَ ياَ لَِتَْ قوَْمِِ } قوله تعالى:  قيِلَ ادُْخُلِ الََْْ
ِ وَ جَعَلَنِى مِنَ الَمُْكْرَمِيَ يَ   {عْلمَُونَ بمَِا غَفَرَ لَِ رَبّل

يلوح إلى أن  -كما يفيده السياق  -الخطاب للرجل و هو 
القوم قتلوه فنودي من ساحة العزة أن ادخل الجنة كما 

نزَْلْناَ}يؤيده قوله بعد: 
َ
ِ  عََ  وَ مَا أ إلخ  {قَومِْهِ مِنْ بَعْدِه

موضع الإخبار عن  {لَ ادُْخُلِ الََْْنهةَ قيِ}فوضع قوله: 
قتلهم إياه إشارة إلى أنه لم يكن بين قتله بأيديهم و بين أمره 
بدخول الجنة أي فصل و انفكاك كأن قتله بأيديهم هو أمره 

 بدخول الجنة. 
و المراد بالجنة على هذا جنة البرزخ دون جنة الآخرة، 

و المعنى سيقال  و قول بعضهم: إن المراد بها جنة الآخرة

له: ادخل الجنة يوم القيامة و التعبير بالماضي لتحقق 

الوقوع تحكم من غير دليل كما قيل: إن الله رفعه إلى السماء 
فقيل له ادخل الجنة فهو حي يتنعم فيها إلى قيام الساعة، و 

 هو تحكم كسابقه. 
هو القوم قالوا له  {ادُْخُلِ الََْْنهةَ }و قيل: إن القائل: 

ذاك حين قتله استهزاء و فيه أنه لا يلائم ما أخبر الله 

https://madrasatalwahy.org/


  210 
 

إلخ  {قاَلَ ياَ لَِتَْ قَوْمِِ يَعْلمَُونَ }سبحانه عنه بقوله بعد: 

فإن ظاهره أنه تمنى علم قومه بما هو فيه بعد استماع نداء 

و لم يسبق من الكلام ما يصح أن يبتني  {ادُْخُلِ الََْْنهةَ }
 عليه قوله ذاك. 

ِ }و قوله:  قاَلَ ياَ لَِتَْ قوَْمِِ يَعْلمَُونَ بمَِا غَفَرَ لَِ رَبّل
استئناف كسابقه كالجواب عن  {وَ جَعَلَنِى مِنَ الَمُْكْرَمِيَ 

سؤال مقدر كأنه قيل: فما ذا كان بعد تأييده للرسل؟ فقيل: 
قاَلَ }ثم قيل: فما ذا كان بعد؟ فقيل:  {قيِلَ ادُْخُلِ الََْْنهةَ }

إلخ و هو نصح منه لقوله ميتا كما  {وْمِِ يَعْلمَُونَ ياَ لَِتَْ قَ 
 كان ينصحهم حيا. 

إلخ مصدرية، و  {بمَِا غَفَرَ لَِ }في قوله:  {مَا}و 

و المعنى بمغفرة  {غَفَرَ }عطف على  {وَ جَعَلَنِى }قوله: 

 ربي لي و جعله إياي من المكرمين. 
و موهبة الإكرام و إن كانت وسيعة ينالها كثيرون 

نسَْانُ إذَِا مَا ابِتَْلَاهُ  }كالإكرام بالنعمة كما في قوله:  ا الَِْْ مه
َ
فأَ

كْرَمَنِ 
َ
ِ أ مَهُ فَيَقُولُ رَبّل كْرَمَهُ وَ نَعه

َ
 15، الفجر: {رَبُّهُ فأَ

تْقَاكُمْ } و قوله:
َ
ِ أ كْرَمَكُمْ عِندَْ الَلَّه

َ
الحجرات:  {إنِه أ

https://madrasatalwahy.org/


  211 
 

فإن كرامة العبد عند الله إكرام منه له لكنه لم يعد من  13

المكرمين بوصف الإطلاق إلا طائفتين من خلقه: 

بلَْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ لَا }الملائكة الكرام كما في قوله: 
مْرهِِ يَعْمَلُونَ 

َ
  {يسَْبقُِونهَُ باِلقَْوْلِ وَ هُمْ بأِ
  

https://madrasatalwahy.org/


  212 
 

إيمانهم من المؤمنين  ، و الكاملين في27الأنبياء: 

ولَئكَِ }سواء كانوا من المخلصين بكسر اللام كما في قوله
ُ
أ

، أو من المخلصين 35المعارج:  {فِِ جَنهاتٍ مُكْرَمُونَ 
ِ الَمُْخْلصَِيَ } بفتح اللام كما في قوله إلى أن  {إلِاه عِبَادَ الَلَّه

 . 42الصافات:  {وَ هُمْ مُكْرَمُونَ }قال 

 أدلة وجود البرزخ.  و الآية من
نزَْلْناَ عََ } قوله تعالى:

َ
قَومِْهِ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ جُندٍْ  وَ مَا أ

مَاءِ وَ مَا كُنها مُنْْلِيَِ  مِنْ }الضميران للرجل، و  {مِنَ الَسه
 ِ الأولى و الثالثة لابتداء  {مِنْ }أي من بعد قتله، و  {بَعْدِه

 ي. الغاية، و الثانية مزيدة لتأكيد النف
و الآية توطئة للآية التالية، و هي مسوقة لبيان هوان 

أمر القوم و الانتقام منهم بإهلاكهم على الله سبحانه و أنه 

لا يحتاج في إهلاكهم إلى عدة و عدة حتى ينزل من السماء 
جندا من الملائكة يقاتلونهم فيهلكونهم فلم يفعل ذلك 

مم الماضين فيهم و لا فعل ذلك في إهلاك من أهلك من الأ
 و إنما أهلكهم بصيحة واحدة تقضي عليهم. 

https://madrasatalwahy.org/


  213 
 

إنِْ كََنتَْ إلِاه صَيحَْةً وَاحِدَةً فإَذَِا هُمْ } قوله تعالى:
أي ما كان الأمر الذي كان سبب إهلاكهم  {خَامِدُونَ 

بمشيتنا إلا صيحة واحدة، و تأنيث الفعل لتأنيث الخبر و 
تحقار، و و توصيفها بالوحدة للاس {صَيحَْةً }تنكير 

الخمود السكون و استئناف الجملة لكونها كالجواب 

لسؤال مقدر كأنه قيل: فما ذا كان سبب إهلاكهم؟ فقيل: 
 إن كانت إلا صيحة واحدة. 

و المعنى: كان سبب هلاكهم أيسر أمر و هي صيحة 

واحدة ففاجأهم السكون فصاروا ساكنين لا يسمع لهم 
 حس و هم عن آخرهم موتى لا يتحركون. 

تيِهِمْ مِنْ } قوله تعالى:
ْ
ةً عَََ الَعْبَِادِ مَا يأَ ياَ حَسََْ

أي يا ندامة العباد و نداء  {رسَُولٍ إلِاه كََنوُا بهِِ يسَْتَهْزؤُِنَ 

الحسرة عليهم أبلغ من إثباتها لهم، و سبب الحسرة ما 
تيِهِمْ مِنْ رسَُولٍ }يتضمنه قوله: 

ْ
 إلخ.  {مَا يأَ

اد أن المراد بالعباد عامة و من هذا السياق يستف
الناس و تتأكد الحسرة بكونهم عبادا فإن رد العبد دعوة 

 مولاه و تمرده عنه أشنع من رد غيره نصيحة الناصح. 

https://madrasatalwahy.org/


  214 
 

و بذلك يظهر سخافة قول من قال: إن المراد بالعباد 

 الرسل أو الملائكة أو هما 
  

https://madrasatalwahy.org/


  215 
 

جميعا. و كذا قول من قال: إن المراد بالعباد الناس  

 المتحسر هو الرجل.  لكن

ةً عَََ الَعْبَِادِ }و ظهر أيضا أن قوله:  إلخ من  {ياَ حَسََْ
 قول الله تعالى لا من تمام قول الرجل. 

هْلكَْنَا قَبلَْهُمْ مِنَ } قوله تعالى:
َ
 لمَْ يرََوْا كَمْ أ

َ
أ

هُمْ إلَِِهِْمْ لَا يرَجِْعُونَ  نه
َ
توبيخ لأولئك الذين  {الَقُْرُونِ أ
بيان لكم، و  {مِنَ الَقُْرُونِ }يهم بالحسرة، و نودي عل

 جمع قرن و هو أهل عصر واحد.  القرون

نههُمْ إلَِِهِْمْ لاَ يرَجِْعُونَ }و قوله: 
َ
كَمْ }بيان لقوله:  {أ

هْلكَْنَا قَبلَْهُمْ مِنَ الَقُْرُونِ 
َ
ضمير الجمع الأول للقرون  {أ

 و الثاني و الثالث للعباد. 

تبروا بكثرة المهلكين بأمر الله من و المعنى: أ لم يع

القرون الماضية و أنهم مأخوذون بأخذ إلهي لا يتمكنون 
 من الرجوع إلى ما كانوا يترفون فيه؟ 

و للقوم في مراجع الضمائر و في معنى الآية أقوال أخر 
 بعيدة عن الفهم تركنا إيرادها. 

https://madrasatalwahy.org/


  216 
 

ونَ } قوله تعالى: يْنَا مُُضَُْْ ا جََِيعٌ لَدَ  {وَ إنِْ كٌُّ لمَه
مبتدأ تنوينه عوض عن  {كٌُّ }حرف نفي و  {إنِْ }لفظة 

ا}المضاف إليه، و  بمعنى مجموع،  بمعنى إلا، و جميع {لمَه
و لدينا ظرف متعلق به، و محضرون خبر بعد خبر و هو 

 جميع، و احتمل بعضهم أن يكون صفة لجميع. 

و المعنى: و ما كلهم إلا مجموعون لدينا محضرون 
ذَلكَِ }للحساب و الجزاء يوم القيامة فالآية في معنى قوله: 

 . 103 -هود  {يوَمٌْ مََمُْوعٌ لََُ الَنهاسُ وَ ذَلكَِ يوَمٌْ مَشْهُودٌ 
 )بحث روائي( 

في المجمع، قالوا: بعث عيسى رسولين من  
ما قربا من المدينة رأيا شيخا الحواريين إلى مدينة أنطاكية فل

يرعى غنيمات له و هو حبيب صاحب يس فسلما عليه 

فقال الشيخ لهما: من أنتما؟ قالا: رسولا عيسى ندعوكم من 
عبادة الأوثان إلى عبادة الرحمن فقال: أ معكما آية؟ قالا نعم 
نحن نشفي المريض و نبرئ الأكمه و الأبرص بإذن الله 

 تعالى فقال 
  

https://madrasatalwahy.org/


  217 
 

إن لي ابنا مريضا صاحب فراش منذ سنين الشيخ: 

قالا: فانطلق بنا إلى منزل نتطلع حاله فذهب بهما فمسحا 

ابنه فقام في الوقت بإذن الله تعالى صحيحا ففشا الخبر في 
 المدينة و شفى الله على أيديهما كثيرا من المرضى. 

و كان لهم ملك يعبد الأصنام فأنهي الخبر إليه فدعاهما 

من أنتما؟ قالا: رسولا عيسى جئنا ندعوك من فقال لهما: 
عبادة ما لا يسمع و لا يبصر إلى عبادة من يسمع و يبصر. 
قال الملك: و لنا إله سوى آلهتنا؟ قالا: نعم من أوجدك و 

آلهتك. قال: قوما حتى أنظر في أمركما فأخذهما الناس في 
 السوق و ضربوهما. 

ين إلى قال وهب بن منبه: بعث عيسى هذين الرسول

أنطاكية فأتياها و لم يصلا إلى ملكها و طالت مدة مقامهما 

فخرج الملك ذات يوم فكبرا و ذكرا الله فغضب الملك 
 و أمر بحبسهما و جلد كل واحد منهما مائة جلدة. 

فلما كذب الرسولان و ضربا، بعث عيسى شمعون 
الصفا رأس الحواريين على أمرهما لينصرهما فدخل 

نكرا فجعل يعاشر حاشية الملك حتى شمعون البلد مت

https://madrasatalwahy.org/


  218 
 

أنسوا به فرفعوا خبره إلى الملك فدعاه و رضي عشرته و 

أنس به و أكرمه. ثم قال له ذات يوم: أيها الملك بلغني 

أنك حبست رجلين في السجن و ضربتهما حين دعواك إلى 
غير دينك فهل سمعت قولهما؟ قال الملك: حال الغضب 

أى الملك دعاهما حتى نتطلع بيني و بين ذلك. قال: فإن ر

 ما عندهما. 
فدعاهما الملك فقال لها شمعون: من أرسلكما إلى 

ء لا شريك له. قال: هاهنا؟ قالا: الله الذي خلق كل شي

و ما آتاكما؟ قالا: ما تتمناه، فأمر الملك حتى جاءوا بغلام 
مطموس العينين و موضع عينيه كالجبهة فما زالا يدعوان 

موضع البصر فأخذا بندقتين من الطين  الله حتى انشق

فوضعا في حدقتيه فصارتا مقلتين يبصر بهما فتعجب 

الملك ثم قال شمعون للملك: أ رأيت لو سألت إلهك 
حتى يصنع صنيعا مثل هذا؟ فيكون لك و لأهلك شرفا. 

فقال الملك: ليس لي عنك سر إن إلهنا الذي نعبده لا يضر 
 و لا ينفع. 

https://madrasatalwahy.org/


  219 
 

ولين: إن قدر إلهكما على إحياء ثم قال الملك للرس

ء فقال، ميت آمنا به و بكما. قالا: إلهنا قادر على كل شي

الملك إن هاهنا ميتا مات منذ سبعة أيام لم ندفنه حتى 
يرجع أبوه و كان غائبا فجاءوا بالميت و قد تغير و أروح 

 فجعلا يدعوان ربهما علانية و جعل 
  

https://madrasatalwahy.org/


  220 
 

قال لهم: إني قد  شمعون يدعو ربه سرا فقام الميت و 

مت منذ سبعة أيام و أدخلت في سبعة أودية من النار و أنا 

أحذركم ما أنتم فيه فآمنوا بالله فتعجب الملك، فلما علم 
شمعون أن قوله أثر في الملك دعاه إلى الله فآمن و آمن من 

 أهل مملكته قوم و كفر آخرون. 

 قال: و قد روى مثل ذلك العياشي بإسناده عن الثمالي
و غيره عن أبي جعفر و أبي عبد الله )عليهما السلام( إلا أن 
في بعض الروايات: بعث الله الرسولين إلى أهل أنطاكية 

ثم بعث الثالث و في بعضها أن عيسى أوحى الله إليه أن 
يبعثهما ثم بعث وصيه شمعون ليخلصهما، و أن الميت 

خرج من الذي أحياه الله بدعائهما كان ابن الملك و أنه قد 

قبره ينفض التراب عن رأسه فقال له: يا بني ما حالك؟ 

قال: كنت ميتا فرأيت رجلين ساجدين يسألان الله تعالى 
أن يحييني. قال: يا بني فتعرفهما إذا رأيتهما؟ قال: نعم 

فأخرج الناس إلى الصحراء فكان يمر عليه رجل بعد 
مر  رجل فمر أحدهما بعد جمع كثير فقال: هذا أحدهما. ثم

https://madrasatalwahy.org/


  221 
 

الآخر فعرفهما و أشار بيده إليهما فآمن الملك و أهل 

 مملكته.

و قال ابن إسحاق: بل كفر الملك و أجمع هو و قومه  
على قتل الرسل فبلغ ذلك حبيبا و هو على باب المدينة 
الأقصى فجاء يسعى إليهم يذكرهم و يدعوهم إلى طاعة 

 الرسل. 
سياق آيات القصة لا يلائم بعض هذه  أقول:

 لروايات. ا

و في الدر المنثور، أخرج أبو داود و أبو نعيم و ابن 
عساكر و الديلمي عن أبي ليلى قال: قال رسول الله )صلى 

الصديقين ثلاثة حبيب النجار  الله عليه وآله و سلم(:

، و {ياَ قوَمِْ اتِهبعُِوا الَمُْرسَْليَِ } مؤمن آل ياسين الذي قال:

نْ } ال:حزقيل مؤمن آل فرعون الذي ق
َ
 تَقْتُلوُنَ رجَُلًا أ

َ
أ

 ُ َ الَلَّه ِ  ، و علي بن أبي طالب و هو أفضلهم.{يَقُولَ رَبّل

و رواه أيضا عن البخاري في تأريخه عن ابن  أقول:
و لفظه:  عباس عنه )صلى الله عليه وآله و سلم(

https://madrasatalwahy.org/


  222 
 

الصديقون ثلاثة: حزقيل مؤمن آل فرعون و حبيب 

 بي طالب.النجار صاحب آل ياسين و علي بن أ

في المجمع، عن تفسير الثعلبي بالإسناد عن عبد 
الرحمن بن أبي ليلى عن النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( 

سباق الأمم ثلاثة لم يكفروا بالله طرفة عين علي بن قال: 

أبي طالب و صاحب يس و مؤمن آل فرعون فهم 
 الصديقون و علي أفضلهم. 

المنثور، عن و روي هذا المعنى في الدر  أقول:

 الطبراني و ابن مردويه و ضعفه عن 
  

https://madrasatalwahy.org/


  223 
 

السبق ثلاثة ابن عباس عنه )عليه السلام( و لفظه:  

فالسابق إلى موسى يوشع بن نون و السابق إلى عيسى 

صاحب يس و السابق إلى محمد )صلى الله عليه وآله و 
 سلم( علي بن أبي طالب. 

 [٤٧الی  ٣٣(: الآیات ٣٦]سورة يس )

خْرجَْنَا مِنهَْا وَ آيةٌَ }
َ
حْيَينَْاهَا وَ أ

َ
رضُْ الَمَْيتَْةُ أ

َ
لهَُمُ الَْْ

كُلُونَ 
ْ
وَ جَعَلنَْا فيِهَا جَنهاتٍ مِنْ نَُيِلٍ وَ  ٣٣حَبًّا فمَِنهُْ يأَ

رْناَ فيِهَا مِنَ الَعُْيُونِ  عْنَابٍ وَ فَجه
َ
كُلوُا مِنْ ثَمَرهِِ وَ  ٣٤أ

ْ
لَِِأ

 
َ
يدِْيهِمْ أ

َ
ِي خَلقََ  ٣٥فلََا يشَْكُرُونَ مَا عَمِلتَهُْ أ سُبحَْانَ الََّه

ا لَا  نفُْسِهِمْ وَ مِمه
َ
رضُْ وَ مِنْ أ

َ
ا تنُبْتُِ الَْْ زْوَاجَ كَُههَا مِمه

َ
الَْْ

وَ آيةٌَ لهَُمُ الَلهيلُْ نسَْلَخُ مِنهُْ الَنههَارَ فإَذَِا هُمْ  ٣٦يَعْلمَُونَ 
مْسُ تَِرِْي لمُِ  ٣٧مُظْلمُِونَ  ٍ لهََا ذَلكَِ تَقْدِيرُ وَ الَشه سْتَقَرل

رْناَهُ مَنَازلَِ حَتَّه عََدَ  ٣٨الَعَْزِيزِ الَعَْليِمِ  وَ الَقَْمَرَ قَده
نْ تدُْركَِ  ٣٩كََلعُْرجُْونِ الَقَْدِيمِ 

َ
مْسُ ينَبَْغِى لهََا أ لَا الَشه

 َ  ٤٠سْبَحُونَ الَقَْمَرَ وَ لَا الَلهيلُْ سَابقُِ الَنههَارِ وَ كٌُّ فِِ فَلَكٍ ي
يِهتَهُمْ فِِ الَفُْلكِْ الَمَْشْحُونِ  نها حََْلنَْا ذُرل

َ
وَ  ٤١وَ آيةٌَ لهَُمْ أ

 نُغْرقِْهُمْ فَلَا  ٤٢خَلقَْنَا لهَُمْ مِنْ مِثلْهِِ مَا يرَْكَبُونَ 
ْ
وَ إنِْ نشََأ

https://madrasatalwahy.org/


  224 
 

 إلَِ إلِاه رحََْْةً مِنها وَ مَتَاعًَ  ٤٣صَِِيخَ لهَُمْ وَ لَا هُمْ يُنقَْذُونَ 
يدِْيكُمْ وَ مَا  ٤٤حِيٍ 

َ
 وَ إذَِا قيِلَ لهَُمُ اتِهقُوا مَا بيََْ أ

  

https://madrasatalwahy.org/


  225 
 

تيِهِمْ مِنْ آيةٍَ مِنْ  ٤٥خَلفَْكُمْ لَعَلهكُمْ ترُحَُْْونَ 
ْ
وَ مَا تأَ
وَ إذَِا قيِلَ لهَُمْ  ٤٦آياَتِ رَبلهِِمْ إلِاه كََنوُا عَنهَْا مُعْرضِِيَ 

ا رَزقََكُ  نفْقُِوا مِمه
َ
 أ

َ
ِينَ آمَنُوا أ ِينَ كَفَرُوا للَِّه ُ قاَلَ الََّه مُ الَلَّه

نتُْمْ إلِاه فِِ ضَلَالٍ مُبيٍِ 
َ
طْعَمَهُ إنِْ أ

َ
ُ أ نُطْعِمُ مَنْ لوَْ يشََاءُ الَلَّه

٤٧}  
 )بيان( 

بعد ما قص عليهم قصة أصحاب القرية و ما آل إليه 
أمرهم في الشرك و تكذيب الرسل و وبخهم على 
الاستهانة بأمر الرسالة، و أنذرهم بنزول العذاب عليهم 

كما نزل على المكذبين من القرون الأولى، و بأنهم جميعا 
 محضرون للحساب و الجزاء. 

وبيته و أورد آيات من الخلق و التدبير تدل على رب

ألوهيته تعالى وحده لا شريك له ثم وبخهم على ترك النظر 
في آيات الوحدانية و المعاد و الإعراض عنها و الاستهزاء 

 بالحق و الإمساك عن الإنفاق للفقراء و المساكين. 

حْيَينَْاهَا وَ } قوله تعالى:
َ
رضُْ الَمَْيتَْةُ أ

َ
وَ آيةٌَ لهَُمُ الَْْ

خْرجَْنَا مِنهَْا حَ 
َ
كُلُونَ أ

ْ
يذكر سبحانه في الآية  {بًّا فَمِنهُْ يأَ

https://madrasatalwahy.org/


  226 
 

و اللتين بعدها آية من آيات الربوبية و هي تدبير أمر أرزاق 

الناس و تغذيتهم من أثمار النبات من الحبوب و التمر و 

 العنب و غيرها. 
حْيَينَْاهَا}فقوله: 

َ
رضُْ الَمَْيتَْةُ أ

َ
و إن  {وَ آيةٌَ لهَُمُ الَْْ

لآية هي الأرض إلا أن الجملتين توطئتان كان ظاهره أن ا

خْرجَْنَا مِنهَْا حَبًّا}لقوله: 
َ
إلخ و مسوقتان للإشارة  {وَ أ

إلى أن هذه الأغذية النباتية من آثار نفخ الحياة في الأرض 
الميتة و تبديلها حبا و ثمرا يأكلون من ذلك فالآية بنظر 

هي الأرض الميتة من حيث ظهور هذه الخواص فيها و 
 ام تدبير أرزاق الناس بها. تم

خْرجَْنَا مِنهَْا حَبًّا}و قوله: 
َ
أي و أخرجنا من  {وَ أ

الأرض بإنبات النبات حبا كالحنطة و الشعير و الأرز و 

 سائر البقولات. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  227 
 

كُلوُنَ }و قوله:  
ْ
تفريع على إخراج الحب  {فمَِنهُْ يأَ

 للحب.  {فمَِنهُْ }و بالأكل يتم التدبير، و ضمير 

وَ جَعَلنَْا فيِهَا جَنهاتٍ مِنْ نَُيِلٍ وَ } قوله تعالى:
رْناَ فيِهَا مِنَ الَعُْيُونِ  عْنَابٍ وَ فَجه

َ
قال الراغب: الجنة كل  {أ

 بستان ذي شجر تستر بأشجاره الأرض انتهى. و النخيل

جمع عنب يطلق على  جمع نخل و هو معروف، و الأعناب
  الشجرة و هي الكرم و على الثمرة.

و  -إلى أن قال  -الجارحة  و قال الراغب: العين

يستعار العين لمعان هي موجودة في الجارحة بنظرات 
و يقال لمنبع الماء عين تشبيها بها لما  -إلى أن قال  -مختلفة 

فيها من الماء انتهى، و التفجير في الأرض شقها لإخراج 

 المياه، و الباقي ظاهر. 

كُلوُا} قوله تعالى:
ْ
يدِْيهِمْ  لِِأَ

َ
مِنْ ثَمَرهِِ وَ مَا عَمِلتَهُْ أ

 فلََا يشَْكُرُونَ 
َ
اللام لتعليل ما ذكر في الآية السابقة أي  {أ

جعلنا فيها جنات و فجرنا فيها العيون بشقها ليأكل الناس 
 من ثمره. 

https://madrasatalwahy.org/


  228 
 

ِ }و قوله:  قيل: الضمير للمجعول من  {مِنْ ثَمَرهِ

مرها أي من ثمر الجنات و لذا أفرد و ذكر و لم يقل: من ث

 الجنات، أو من ثمرهما أي من ثمر النخيل و الأعناب. 
و قيل: الضمير للمذكور و قد يجري الضمير مجرى 

 اسم الإشارة كما في قول رؤبة: 

فيها خطوط من سواد و بلق *** كأنه في الجلد 
 توليع البهق

فقال كان « كأنه»فقد روي أن أبا عبيدة سأله عن قوله  

 ذاك. 
ِ }مرجع ضمير و في  أقوال أخر رديئة  {مِنْ ثَمَرهِ

كقول بعضهم إن الضمير للنخيل فقط، و قول آخر: إنه 

للماء لدلالة العيون عليه أو بحذف مضاف و التقدير ماء 

العيون و قول آخر: إن الضمير للتفجير المفهوم من 
رْناَ} و المراد بالثمر على هذين الوجهين الفائدة، و  {فَجه

ن الضمير له تعالى و إضافته إليه لأنه خلقه و قول آخر: إ
 ملكه. 

https://madrasatalwahy.org/


  229 
 

يدِْيهِمْ }و قوله: 
َ
هو الفعل و  العمل {وَ مَا عَمِلتَهُْ أ

الفرق بينهما على ما ذكره الراغب أن أكثر ما يستعمل 

العمل في الفعل المقارن للقصد و الإرادة، و لذلك يشذ 
العمل  استعماله في الحيوان و الجماد، و لذلك أيضا يتصف

بالصلاح و خلافه فيقال. عمل صالح و عمل طالح و لا 

 يتصف بهما مطلق الفعل. 
نافية و المعنى و لم يعمل  {وَ مَا عَمِلتَهُْ }في  {مَا}و 

 الثمر بأيديهم حتى يشاركونا في تدبير 
  

https://madrasatalwahy.org/


  230 
 

الأرزاق بل هو مما اختصصنا بخلقه و تتميم التدبير  

 لا يشكرون. به من دون أن نستعين بهم فما بالهم 

و يؤيد هذا المعنى قوله في أواخر السورة و هو يمتن 
 وَ لمَْ }عليهم بخلق الأنعام لتدبير أمر رزقهم و حياتهم: 

َ
أ

نعَْاماً 
َ
يدِْينَا أ

َ
ا عَمِلَتْ أ نها خَلقَْنَا لهَُمْ مِمه

َ
إلى أن قال  {يرََوْا أ

كُلوُنَ وَ لهَُمْ فيِهَا مَنَافعُِ وَ }
ْ
 فلََا وَ مِنهَْا يأَ

َ
مَشَاربُِ أ

 . {يشَْكُرُونَ 
 {وَ مَا عَمِلتَهُْ }في  {مَا}و احتمل بعضهم كون 

ِ }موصولة معطوفة على  و المعنى ليأكلوا من ثمره  {ثَمَرهِ
و من الذي عملته أيديهم من ثمره كالخل و الدبس 

 المأخوذين من التمر و العنب و غير ذلك. 

بقه ليس و هذا الوجه و إن عده بعضهم أوجه من سا

بذاك فإن المقام مقام بيان آيات دالة على ربوبيته تعالى 
ء بذكر أمور من التدبير يخصه تعالى و لا يناسبه ذكر شي

من تدبير الغير معه و تتميم الحجة بذلك، و لو كان المراد 
ذكر عملهم بما أنه منته إلى خلقه تعالى و جزء من التدبير 

https://madrasatalwahy.org/


  231 
 

هديناهم إلى عمله أو ما العام كان الأنسب أن يقال: و ما 

 يؤدي معناه لينتفي به توهم الشركة في التدبير. 

نكرة موصوفة معطوفة  {مَا}و احتمل بعضهم كون 
ِ }على  ء عملته و المعنى ليأكلوا من ثمره و من شي {ثَمَرهِ

 أيديهم. هذا و يرد عليه ما يرد على سابقه. 

 فلََا يشَْكُرُونَ }و قوله: 
َ
لعدم  توبيخ و استقباح {أ

شكره و شكره تعالى منهم على هذا التدبير إظهارهم جميل 
نعمه بذكره قولا و فعلا أي إظهارهم أنهم عباد له مدبرون 

بتدبيره و هو العبادة فشكره تعالى هو الاعتراف بربوبيته و 
 اتخاذه إلها معبودا. 

زْوَاجَ كَُههَا مِمه } قوله تعالى:
َ
ِي خَلَقَ الَْْ ا سُبحَْانَ الََّه

ا لَا يَعْلمَُونَ  نفُْسِهِمْ وَ مِمه
َ
رضُْ وَ مِنْ أ

َ
إنشاء  {تنُبْتُِ الَْْ

لتنزيهه تعالى، لما ذكر عدم شكرهم له على ما خلق لهم من 
أنواع النبات و رزقهم من الحبوب و الأثمار، و إنما عمل 

نبْتَنَْا فيِهَا  }: ذلك بتزويج بعض النبات بعضا كما قال
َ
وَ أ

ِ زَ 
أشار إلى ما هو أعظم و أوسع  7ق:  {وْجٍ بهَِيجٍ مِنْ كُل

من خلق أزواج النبات و هو خلق الأزواج كلها و تنظيم 

https://madrasatalwahy.org/


  232 
 

ء من فاعل و منفعل قبله العالم المشهود باستيلاد كل شي

هما أبواه كالذكر و الأنثى من الإنسان و الحيوان و النبات، 

ثالثا،  و كل فاعل و منفعل يتلاقيان فينتجان بتلاقيهما أمرا
ِي خَلقََ }أشار تعالى إلى ذلك فنزه نفسه بقوله:  سُبحَْانَ الََّه

زْوَاجَ كَُههَا
َ
زْوَاجَ }إلخ. فقوله:  {الَْْ

َ
ِي خَلقََ الَْْ سُبحَْانَ الََّه

 إنشاء  {كَُههَا
  

https://madrasatalwahy.org/


  233 
 

 تسبيح على ما يعطيه السياق لا إخبار. 

رضُْ }و قوله: 
َ
ا تنُبْتُِ الَْْ هو و ما بعده بيان  {مِمه

للأزواج و الذي تنبت الأرض هو النبات و لا يبعد 
شموله الحيوان و قد قال تعالى في الإنسان و هو من أنواع 

رضِْ نَبَاتاً }الحيوان: 
َ
نبْتََكُمْ مِنَ الَْْ

َ
ُ أ و  17نوح:  {وَ الَلَّه

يؤيد ذلك أن ظاهر سياق البيان استيعابه للمبين مع عدم 
 ذكر الحيوان في عدد الأزواج. 

نْفُسِهِمْ }و قوله: 
َ
ا }أي الناس، و قوله:  {وَ مِنْ أ وَ مِمه

و هو الذي يجهله الإنسان من الخليقة أو  {لَا يَعْلمَُونَ 
 يجهل كيفية ظهوره أو ظهور الكثرة فيه. 

في الآية: إن المراد بالأزواج الأنواع و و ربما قيل 

الأصناف، و لا يساعد عليه الآيات التي تذكر خلق 

ِ شَْ }: الأزواج كقوله تعالى
ءٍ خَلقَْنَا زَوجَْيِْ وَ مِنْ كُل

رُونَ  و المقارنة و نوع من  49الذاريات:  {لعََلهكُمْ تذََكه

 التألف و التركب من لوازم مفهوم الزوجية. 
لراغب: يقال لكل واحد من القرينين من الذكر قال ا

، و لكل قرينين و الأنثى في الحيوانات المتزاوجة: زوج

https://madrasatalwahy.org/


  234 
 

فيها و في غيرها: زوج كالخف و النعل، و لكل ما يقترن 

خَلقَْنَا }بآخر مماثلا له أو مضادا: زوج، قال: و قوله: 
فبين أن كل ما في العالم زوج من حيث إن له ضدا  {زَوجَْيِْ 

ما أو مثلا ما أو تركيبا ما بل لا ينفك بوجه من تركيب. 
 انتهى. 

فزوجية الزوج هي كونه مفتقرا في تحققه إلى تألف و 
تركب و لذلك يقال لكل واحد من القرينين من حيث هما 
قرينان: زوج لافتقاره إلى قرينه، و كذا يقال لمجموع 

و القرينين: زوج لافتقاره في تحققه زوجا إلى التألف 
التركب فكون الأشياء أزواجا مقارنة بعضها بعضا لإنتاج 

 ثالث أو كونه مولدا من تألف اثنين. 

وَ آيةٌَ لهَُمُ الَلهيلُْ نسَْلخَُ مِنهُْ الَنههَارَ فإَذَِا } قوله تعالى:
آية أخرى من آيات الربوبية الدالة على  {هُمْ مُظْلمُِونَ 

نساني مذكورة في وقوع التدبير العام السماوي للعالم الإ

 أربع آيات. 
و لا شك أن الآية تشير إلى مفاجأة الليل عقيب ذهاب 

في الآية بمعنى الإخراج و لذلك عدي  النهار، و السلخ

https://madrasatalwahy.org/


  235 
 

بمن و لو كان بمعنى النزع كما في قولنا: سلخت الإهاب 

 عن الشاة تعين تعديه بعن دون من. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  236 
 

ه عن و يؤيد ذلك أنه تعالى عبر في مواضع من كلام

ورود كل من الليل و النهار عقيب الآخر بإيلاجه فيه فقال 

يوُلجُِ الَلهيلَْ فِِ الَنههَارِ وَ يوُلجُِ الَنههَارَ }في مواضع من كلامه
فإذا كان ورود النهار بعد الليل  61الحج:  {فِِ الَلهيلِْ 

إيلاجا للنهار في الليل اعتبارا كان مفاجأة الليل بعد النهار 

 ا للنهار من الليل اعتبارا. إخراج
كأن الليل أطبق عليهم و أحاطت بهم ظلمته ثم ولج 
فيه النهار فوسعهم نوره و ضياؤه ثم خرج منه ففاجأهم 

الليل ثانيا بانطباق الظلام و إحاطته بما أضاءه النهار ففي 
 الكلام نوع من الاستعارة بالكناية. 

بوا فيه من و لعل فيما ذكرناه من الوجه كفاية عما أطن

 البحث في معنى سلخ النهار من الليل ثم مفاجأة الليل. 

ٍ لهََا ذَلكَِ } قوله تعالى: مْسُ تَِرِْي لمُِسْتَقَرل وَ الَشه
ٍ }جريها حركتها و قوله  {تَقْدِيرُ الَعَْزِيزِ الَعَْليِمِ  لمُِسْتَقَرل

اللام بمعنى إلى أو للغاية، و المستقر مصدر ميمي أو  {لهََا
زمان أو مكان، و المعنى أنها تتحرك نحو مستقرها اسم 

https://madrasatalwahy.org/


  237 
 

أو حتى تنتهي إلى مستقرها أي استقرارها و سكونها 

 بانقضاء أجلها أو زمن استقرارها أو محله. 

و أما جريها و هو حركتها فظاهر النظر الحسي يثبت 
لها حركة دورية حول الأرض لكن الأبحاث العلمية 

ياراتها حركة انتقالية تقضي بالعكس و تكشف أن لها مع س

 نحو النسر الواقع. 
و كيف كان فمحصل المعنى أن الشمس لا تزال 
تجري ما دام النظام الدنيوي على حاله حتى تستقر و 

تسكن بانقضاء أجلها فتخرب الدنيا و يبطل هذا النظام، 
و هذا المعنى يرجع بالمال إلى معنى القراءة المنسوبة إلى 

كما « الشمس تجري لا مستقر لها و»أهل البيت و غيرهم: 

 قيل. 

و أما حمل جريها على حركتها الوضعية حول مركزها 
فهو خلاف ظاهر الجري الدال على الانتقال من مكان إلى 

 مكان. 

https://madrasatalwahy.org/


  238 
 

أي الجري  {ذَلكَِ تَقْدِيرُ الَعَْزِيزِ الَعَْليِمِ }و قوله: 

المذكور تقدير و تدبير ممن لا يغلبه غالب في إرادته و لا 

 هل جهات الصلاح في أفعاله. يج
  

https://madrasatalwahy.org/


  239 
 

رْناَهُ مَنَازلَِ حَتَّه عََدَ } قوله تعالى:  وَ الَقَْمَرَ قَده
جمع منزل اسم مكان من  المنازل {كََلعُْرجُْونِ الَقَْدِيمِ 

النزول و الظاهر أن المراد به المنازل الثمانية و العشرون 
لة التي يقطعها القمر في كل ثمانية و عشرين يوما و لي

 تقريبا. 

عود عذق النخلة من بين الشمراخ إلى  و العرجون
 منبته و هو عود أصفر مقوس يشبه الهلال، و القديم

 العتيق. 

و قد اختلفت الأنظار في معنى الآية للاختلاف في 
تركيبها، و أقرب التقديرات من الفهم قول من قال: إن 

ازل حتى التقدير و القمر قدرناه ذا منازل أو قدرنا له من

 عاد هلالا يشبه العرجون العتيق المصفر لونه. 

تشير الآية إلى اختلاف مناظر القمر بالنسبة إلى أهل 
الأرض فإن نوره مكتسب من الشمس يستنير بها نصف 

كرته تقريبا و ما يقرب من النصف الآخر غير المسامت 
للشمس مظلم ثم يتغير موضع الاستنارة و لا يزال كذلك 

لى الوضع الأول و يعرض ذلك أن يظهر لأهل حتى يعود إ

https://madrasatalwahy.org/


  240 
 

الأرض في صورة هلال ثم لا يزال ينبسط عليه النور حتى 

 يتبدر ثم لا يزال ينقص حتى يعود إلى ما كان عليه أوله. 

و لاختلاف صوره آثار بارزة في البر و البحر و حياة 
 الناس على ما بين في الأبحاث المربوطة. 

ية القمر أحواله الطارئة له فالآية الكريمة تذكر من آ

بالنسبة إلى الأرض و أهلها دون حاله في نفسه و دون حاله 
 بالنسبة إلى الشمس فقط. 

مْسُ }و من هنا لا يبعد أن يقال في قوله تعالى:  وَ الَشه
ٍ لهََا الإشارة  {تَِرِْي}إن المراد بقوله:  {تَِرِْي لمُِسْتَقَرل

اليومية و الفصلية و  إلى ما يعطيه ظاهر الحس من حركتها
ٍ لهََا}السنوية و هي حالها بالنسبة إلينا، و بقوله:   {لمُِسْتَقَرل

حالها في نفسها و هي سكونها بالنسبة إلى سياراتها 

المتحركة حولها كأنه قيل: و آية لهم أن الشمس على 
استقرارها تجري عليهم و قد دبر العزيز العليم بذلك 

 اة أهله و الله أعلم. كينونة العالم الأرضي و حي
نْ تدُْركَِ الَقَْمَرَ وَ } قوله تعالى:

َ
مْسُ ينَبَْغِى لهََا أ لَا الَشه

لفظة  {لَا الَلهيلُْ سَابقُِ الَنههَارِ وَ كٌُّ فِِ فَلَكٍ يسَْبَحُونَ 

https://madrasatalwahy.org/


  241 
 

ينبغي تدل على الترجح و نفي ترجح الإدراك من الشمس 

يس مما يجري يوما نفي وقوعه منها، و المراد به أن التدبير ل

و يقف آخر بل هو تدبير دائم غير مختل و لا منقوض حتى 
 ينقضي الأجل المضروب منه تعالى لذلك. 

  

https://madrasatalwahy.org/


  242 
 

فالمعنى أن الشمس و القمر ملازمان لما خط لهما من  

المسير فلا تدرك الشمس القمر حتى يختل بذلك التدبير 

المعمول بهما و لا الليل سابق النهار و هما متعاقبان في 
التدبير فيتقدم الليل و النهار فيجتمع ليلتان ثم نهاران بل 

 يتعاقبان. 

لا لنفي  و لم يتعرض لنفي إدراك القمر للشمس و
سبق النهار الليل لأن المقام مقام بيان انحفاظ النظم 
الإلهي عن الاختلال و الفساد فنفى إدراك ما هو أعظم و 

أقوى و هو الشمس لما هو أصغر و أضعف و هو القمر، 
و يعلم منه حال العكس و نفى سبق الليل الذي هو افتقاده 

طبعا منه للنهار الذي هو ليله و الليل مضاف إليه متأخر 

 و يعلم به حال العكس. 

أي كل من  {وَ كٌُّ فِِ فَلَكٍ يسَْبَحُونَ }و قوله: 
الشمس و القمر و غيرهما من النجوم و الكواكب يجرون 

في مجرى خاص به كما تسبح السمكة في الماء فالفلك هو 
المدار الفضائي الذي يتحرك فيه الجرم العلوي، و لا يبعد 

حينئذ أن يكون المراد بالكل كل من الشمس و القمر و 

https://madrasatalwahy.org/


  243 
 

لى ما يشهد الليل و النهار و إن كان لا يوجد في كلامه تعا

 على ذلك. 

و الإتيان بضمير الجمع الخاص بالعقلاء في قوله 
لعله للإشارة إلى كونها مطاوعة لمشيته  {يسَْبَحُونَ }

إلََِ  ثُمه اسِْتَوى}مطيعة لأمره تعالى كالعقلاء كما في قوله
وْ 
َ
رضِْ ائِتْيَِا طَوعًَْ أ

َ
مَاءِ وَ هَِِ دُخَانٌ فَقَالَ لهََا وَ للَِْ  الَسه

تيَنَْا طَائعِِيَ 
َ
 . 11حم السجدة:  {كَرهْاً قاَلَِاَ أ

و للمفسرين في جمل الآية آراء أخر مضطربة أضربنا 

 عنها من أراد الوقوف عليها فليراجع المفصلات. 
يِهتَهُمْ فِِ الَفُْلكِْ } قوله تعالى: نها حََْلنَْا ذُرل

َ
وَ آيةٌَ لهَُمْ أ

ية أصلها الصغار من قال الراغب: الذر {الَمَْشْحُونِ 

الأولاد، و تقع في التعارف على الصغار و الكبار معا، و 

 يستعمل للواحد و الجمع و أصله للجمع. انتهى، و الفلك
 المملوء.  السفينة، و المشحون

آية أخرى من آيات ربوبيته تعالى و هو جريان تدبيره 
في البحر حيث يحمل ذريتهم في الفلك المشحون بهم و 

تهم يجوزون به من جانب إلى جانب للتجارة و بأمتع

https://madrasatalwahy.org/


  244 
 

غيرها، و لا حامل لهم فيه و لا حافظ لهم عن الغرق إلا 

هو تعالى و الخواص التي يستفيدون منها في ركوب البحر 

أمور مسخرة له تعالى منتهية إلى خلقه على أن هذه 
 الأسباب لو لم تنته إليه تعالى لم تغن طائلا. 

  

https://madrasatalwahy.org/


  245 
 

إلى الذرية دونهم أنفسهم فلم  و إنما نسبت الحمل 

 يقل: أنا حملناهم لإثارة الشفقة و الرحمة. 

 {وَ خَلقَْنَا لهَُمْ مِنْ مِثلْهِِ مَا يرَْكَبُونَ } قوله تعالى:
وَ جَعَلَ لَكُمْ }المراد به على ما فسروه الأنعام قال تعالى: 

نْعَامِ مَا ترَْكَبُونَ 
َ
و قال:  12الزخرف:  {مِنَ الَفُْلكِْ وَ الَْْ

 . 80 -المؤمن  {وَ عَليَهَْا وَ عَََ الَفُْلكِْ تَُمَْلوُنَ  }
و فسر بعضهم الفلك المذكور في الآية السابقة 
بسفينة نوح )عليه السلام( و ما في هذه الآية بالسفن و 

ء و مثله تفسير الزوارق المعمولة بعدها و هو تفسير ردي
 ما في هذه الآية بالإبل خاصة. 

فسر ما في هذه الآية بالطيارات و السفن الجوية و ربما 

 المعمولة في هذه الأعصار و التعميم أولى. 

 نُغْرقِْهُمْ فَلَا صَِِيخَ لهَُمْ وَ لَا } قوله تعالى:
ْ
وَ إنِْ نشََأ

هو الذي يجيب الصراخ و يغيث،  الصريخ {هُمْ يُنقَْذُونَ 

 الاستغاثة و الإنقاذ هو الإنجاء من الغرق. 

https://madrasatalwahy.org/


  246 
 

يِهتَهُمْ فِِ }ية متصلة بقوله السابق: و الآ نها حََْلنَْا ذُرل
َ
أ

أي إن الأمر إلى مشيتنا فإن نشأ  {الَفُْلكِْ الَمَْشْحُونِ 

 نغرقهم فلا يغيثهم مغيث و لا ينقذهم منقذ. 
استثناء  {حِيٍ  إلِاه رحََْْةً مِنها وَ مَتَاعًَ إلَِ} قوله تعالى:

من الأسباب و أمر من  مفرغ و التقدير لا ينجون بسبب

الأمور إلا لرحمة منا تنالهم و لتمتع إلى حين الأجل 
 المسمى الذي قدرناه لهم. 

يدِْيكُمْ وَ } قوله تعالى:
َ
وَ إذَِا قيِلَ لهَُمُ اتِهقُوا مَا بيََْ أ

لما ذكر الآيات الدالة على  {مَا خَلفَْكُمْ لعََلهكُمْ ترُحَُْْونَ 
عايتهم حقها و عدم إقبالهم الربوبية ذمهم على عدم ر

عليها و عدم ترتيبهم عليها آثارها فإذا قيل لهم هذه الآيات 

البينات ناطقة أن ربكم الله فاتقوا معصيته في حالكم 

الحاضرة و ما قدمتم من المعاصي، أو عذاب الشرك و 
المعاصي التي أنتم مبتلون بها و ما خلفتم وراءكم، أو 

شرك و المعاصي في الحياة الدنيا اتقوا ما بين أيديكم من ال
و ما خلفكم من العذاب في الآخرة، أعرضوا عنه و لم 

https://madrasatalwahy.org/


  247 
 

يستجيبوا له على ما هو دأبهم في جميع الآيات التي ذكروا 

 بها. 

و من هنا يظهر أولا أن المراد بما بين أيديهم و ما 
خلفهم الشرك و المعاصي التي هم مبتلون بها في حالهم 

مبتلين به قبل، أو العذاب الذي  الحاضرة و ما كانوا

 استوجبوه ـ 
  

https://madrasatalwahy.org/


  248 
 

بذلك و المآل واحد، أو الشرك و المعاصي في الدنيا 

 و العذاب في الآخرة و هو أوجه الوجوه. 

و ثانيا: أن حذف جواب إذا للدلالة على أن حالهم 
بلغت من الجرأة على الله و الاستهانة بالحق مبلغا لا 

داعي الحق إذا دعاهم إلى  يستطاع معها ذكر ما يجيبون به

التقوى فيجب أن يترك أسفا و لا يذكر، و قد دل عليه 
تيِهِمْ مِنْ آيةٍَ مِنْ آياَتِ رَبلهِِمْ إلِاه كََنوُا }بقوله: 

ْ
وَ مَا تأَ

 . {عَنهَْا مُعْرضِِيَ 

تيِهِمْ مِنْ آيةٍَ مِنْ آياَتِ رَبلهِِمْ إلِاه } قوله تعالى:
ْ
وَ مَا تأَ

المراد بإتيان الآيات موافاتها لهم  {هَا مُعْرضِِيَ كََنوُا عَنْ 
بالمشاهدة أو بالتلاوة و الذكر، و أيضا هي أعم من أن 

تكون آية آفاقية أو أنفسية، أو تكون آية معجزة كالقرآن 

 فهم معرضون عنها جميعا. 
ُ } قوله تعالى: ا رَزقََكُمُ الَلَّه نفِْقُوا مِمه

َ
 {وَ إذَِا قيِلَ لهَُمْ أ

وَ إذَِا قيِلَ لهَُمُ اتِهقُوا مَا بيََْ }آخر الآية كان قوله:  إلى
يدِْيكُمْ وَ مَا خَلفَْكُمْ 

َ
متعرضا لجوابهم إذا دعوا إلى  {أ

عبادة الله و هي أحد ركني الدين الحق، و هذه الآية 

https://madrasatalwahy.org/


  249 
 

تعرضت لجوابهم إذا دعوا إلى الشفقة على خلق الله و هو 

 لرد دون القبول. الركن الآخر و معلوم أن جوابهم ا

ُ }فقوله:  ا رَزقََكُمُ الَلَّه نفْقُِوا مِمه
َ
 {وَ إذَِا قيِلَ لهَُمْ أ

يتضمن دعوتهم إلى الإنفاق على الفقراء و المساكين من 
أموالهم و في التعبير عن الأموال بما رزقهم الله إشعار بأن 

المالك لها حقيقة هو الله الذي رزقهم بها و سلطهم عليها، 
ذي خلق الفقراء و المساكين و أقام حاجتهم إلى و هو ال

ما عند هؤلاء من فضل المؤن الذي لا يفتقرون إليه 

فلينفقوا عليهم و ليحسنوا و ليجملوا و الله يحب 
 الإحسان و جميل الفعل. 

 نُطْعِمُ مَنْ }و قوله: 
َ
ِينَ آمَنُوا أ ِينَ كَفَرُوا للَِّه قاَلَ الََّه

طْ 
َ
ُ أ جوابهم للدعوة إلى الإنفاق، و إنما  {عَمَهُ لوَْ يشََاءُ الَلَّه

أظهر القائل الذين كفروا و مقتضى المقام الإضمار 
للإشارة إلى أن كفرهم بالحق و إعراضهم عنه باتباع 

الشهوات هو الذي دعاهم إلى الاعتذار بمثل هذا العذر 
المبني على الإعراض عما تدعو إليه الفطرة من الشفقة على 

ح ما فسد في المجتمع كما أن الإظهار في خلق الله و إصلا

https://madrasatalwahy.org/


  250 
 

ِينَ آمَنُوا}قوله:  ا }للإشارة إلى أن قائل  {للَِّه نفْقُِوا مِمه
َ
أ

 ُ  هم الذين آمنوا.  {رَزقََكُمُ الَلَّه

طْعَمَهُ }و في قولهم: 
َ
ُ أ  نُطْعِمُ مَنْ لوَْ يشََاءُ الَلَّه

َ
إشعار  {أ

 بأن المؤمنين إنما قالوا لهم: 
  

https://madrasatalwahy.org/


  251 
 

{ ُ ا رَزقََكُمُ الَلَّه نفْقُِوا مِمه
َ
بعنوان أنه مما يشاؤه الله  {أ

و يريده حكما دينيا فردوه بأن إرادة الله لا تتخلف عن 

مراده فلو شاء أن يطعمهم أطعمهم أي وسع في رزقهم و 
 جعلهم أغنياء. 

و هذه مغالطة منهم خلطوا فيه بين الإرادة التشريعية 

لامتحان و هداية العباد إلى ما فيه المبنية على الابتلاء و ا
صلاح حالهم في دنياهم و آخرتهم و من الجائز أن تتخلف 
عن المراد بالعصيان، و بين الإرادة التكوينية التي لا 

تتخلف عن المراد و من المعلوم أن مشيئة الله و إرادته 
المتعلقة بإطعام الفقراء و الإنفاق عليهم من المشيئة 

تكوينية فتخلفها في مورد الفقراء إنما يدل التشريعية دون ال

على عصيان الذين كفروا و تمردهم عما أمروا به لا على 

 عدم تعلق الإرادة به و كذب مدعيه. 
و هذه مغالطة بنوا عليها جل ما افتعلوه من سنن 

وَ قاَلَ }الوثنية و قد حكى الله سبحانه ذلك عنهم في قوله
ُ مَا عَبَدْناَ مِنْ دُونهِِ مِنْ شَْ  كُوا لوَْ شَاءَ الَلَّه شََْ

َ
ِينَ أ ءٍ الََّه

مْنَا مِنْ دُونهِِ مِنْ شَْ  النحل:  {ءٍ نََنُْ وَ لَا آباَؤُناَ وَ لَا حَره

https://madrasatalwahy.org/


  252 
 

كْنَا }، و قوله35 شََْ
َ
ُ مَا أ كُوا لوَْ شَاءَ الَلَّه شََْ

َ
ِينَ أ سَيَقُولُ الََّه

مْنَا مِنْ شَْ وَ لاَ   }، و قوله148الأنعام:  {ءٍ آباَؤُناَ وَ لاَ حَره
 . 20الزخرف:  {وَ قاَلوُا لوَْ شَاءَ الَرهحَْْنُ مَا عَبَدْناَهُمْ 

نتُْمْ إلِاه فِِ ضَلَالٍ مُبيٍِ }و قوله: 
َ
من تمام قول  {إنِْ أ

الذين كفروا يخاطبون به المؤمنين أي إنكم في ضلال مبين 

 م أن الله أمرنا بالإنفاق و شاء منا ذلك. في دعواك
 )بحث روائي( 

روي عن علي بن الحسين زين العابدين في المجمع:  
لا »و أبي جعفر الباقر و جعفر الصادق )عليهم السلام(: 

 بنصب الراء.« مستقر لها
و في الدر المنثور، أخرج سعيد بن منصور و أحمد 

و النسائي و ابن البخاري و مسلم و أبو داود و الترمذي 

أبي حاتم و أبو الشيخ و ابن مردويه و البيهقي عن أبي ذر 
سألت رسول الله )صلى الله عليه وآله و سلم( عن قال: 

ٍ لهََا} قوله تعالى: مْسُ تَِرِْي لمُِسْتَقَرل قال:  {وَ الَشه

  مستقرها تحت العرش.

https://madrasatalwahy.org/


  253 
 

و قد روي هذا المعنى عن أبي ذر عنه )صلى  أقول:

 من طرق الخاصة و العامة  وآله و سلم(الله عليه 
  

https://madrasatalwahy.org/


  254 
 

مختصرة و مطولة، و في بعضها أنها بعد الغروب  

تصعد سماء سماء حتى تصل إلى ما دون العرش فتسجد و 

تستأذن في الطلوع و تبقى على ذلك حتى تكسى نورا و 
 يؤذن لها في الطلوع. 

 و الرواية إن صحت فهي مؤولة. 

ن سلام بن المستنير و في روضة الكافي، بإسناده ع
إن الله عز و جل خلق  عن أبي جعفر )عليه السلام( قال:

 الشمس قبل القمر و خلق النور قبل الظلمة. 

و في المجمع، روى العياشي في تفسيره بالإسناد عن 
كنت بخراسان حيث اجتمع الأشعث بن حاتم قال: 

الرضا و الفضل بن سهل و المأمون في الإيوان بمرو 

ئدة فقال الرضا )عليه السلام(: إن رجلا من فوضعت الما

بني إسرائيل سألني بالمدينة فقال: النهار خلق قبل أم 
الليل؟ فما عندكم؟ قال: و أداروا الكلام فلم يكن عندهم 

 ء. في ذلك شي
فقال الفضل للرضا: أخبرنا بها أصلحك الله. قال: 

نعم من القرآن أم من الحساب قال له الفضل من جهة 

https://madrasatalwahy.org/


  255 
 

ساب فقال: قد علمت يا فضل إن طالع الدنيا السرطان الح

و الكواكب في مواضع شرفها فزحل في الميزان و 

المشتري في السرطان و المريخ في الجدي و الشمس في 
الحمل و الزهرة في الحوت و عطارد في السنبلة و القمر في 
الثور فتكون الشمس في العاشر وسط السماء فالنهار قبل 

 {وَ لاَ الَلهيلُْ سَابقُِ الَنههَارِ } القرآن قوله تعالى:الليل، و من 
  أي الليل قد سبقه النهار.

نقل الآلوسي في روح المعاني، هذا الحديث ثم  أقول:

قال: و في الاستدلال بالآية بحث ظاهر، و أما بالحساب 
فله وجه في الجملة و رأى المنجمون أن ابتداء الدورة 

موافقة لما ذكر و الذي يغلب على دائرة نصف النهار و له 

الظن عدم صحة الخبر من مبتدئه فالرضا أجل من أن 

 يستدل بالآية على ما سمعت من دعواه انتهى. 
و قد اختلط عليه الأمر في تحصيل حقيقة معنى الليل 

 و النهار. 
توضيحه: أن الليل و النهار متقابلان تقابل العدم و 

العمى ليس مطلق عدم  الملكة كالعمى و البصر فكما أن

https://madrasatalwahy.org/


  256 
 

البصر حتى يكون الجدار مثلا أعمى لعدم البصر فيه بل 

هو عدم البصر مما من شأنه أن يتصف بالبصر كالإنسان 

كذلك الليل ليس هو مطلق عدم النور بل هو زمان عدم 
استضاءة ناحية من نواحي الأرض بنور الشمس و من 

 المعلوم أن 
  

https://madrasatalwahy.org/


  257 
 

تحقق الملكة  عدم الملكة يتوقف في تحققه على 

المقابلة له قبله حتى يتعين بالإضافة إليه فلو لا البصر لم 

 يتحقق عمى و لو لا النهار لم يتحقق الليل. 
فمطلق الليل بمعناه الذي هو به ليل مسبوق الوجود 

و إن كان ناظرا  {وَ لاَ الَلهيلُْ سَابقُِ الَنههَارِ }بالنهار و قوله: 

نهر و الليالي و أن هناك نهارا إلى الترتيب المفروض بين ال
و ليلا و نهارا و ليلا و أن واحدا من هذه الليالي لا يسبق 

 النهار الذي بجنبه. 

 {وَ لَا الَلهيلُْ سَابقُِ الَنههَارِ }لكنه تعالى أخذ في قوله: 
مطلق الليل و نفى تقدمه على مطلق النهار و لم يقل: إن 

ترتيب لا يسبق النهار واحدا من الليالي الواقعة في هذا ال

 الواقع في الترتيب قبله. 

فالحكم في الآية مبني على ما يقتضيه طبيعة الليل و 
النهار بحسب التقابل الذي أودعه الله بينهما و قد استفيد 

منه الحكم بانحفاظ الترتيب في تعاقب الليل و النهار فإن 
و  كل ليل هو افتقاد النهار الذي هو يتلوه فلا يتقدم عليه

أي »إلى هذا يشير )عليه السلام( بعد ذكر الآية بقوله: 

https://madrasatalwahy.org/


  258 
 

يعني أن سبق النهار الليل هو خلقه « الليل قد سبقه النهار

قبله و ليس كما يتوهم أن هناك نهر أو ليالي موجودة ثم 

 يتعين لكل منها محله. 
و أما بالحساب فله وجه في »و قول المعترض: 

ملة و هو وجه تام مبني لا يدرى وجه قوله: في الج« الجملة

على تسليم أصول التنجيم صحيح بالجملة على ذلك 
 التقدير لا في الجملة. 

و رأى المنجمون أن ابتداء الدورة دائرة »و كذا قوله: 

لا محصل له لأن دائرة « نصف النهار و له موافقة لما ذكر
نصف النهار و هي الدائرة المارة على القطبين و نقطة ثالثة 

غير متناهية في العدد لا تتعين لها نقطة معينة في السماء  بينهما

دون نقطة أخرى فيكون كون الشمس في إحداهما نهارا 

 للأرض دون أخرى. 
وَ إذَِا قيِلَ لهَُمُ اتِهقُوا مَا }و في المجمع في قوله تعالى:  

يدِْيكُمْ وَ مَا خَلفَْكُمْ 
َ
روى الحلبي عن أبي عبد  {بيََْ أ

معناه اتقوا ما بين أيديكم من  السلام( قال:الله )عليه 

 الذنوب و ما خلفكم من العقوبة.

https://madrasatalwahy.org/


  259 
 

 [٦٥الی  ٤٨(: الآیات ٣٦]سورة يس )

مَا  ٤٨وَ يَقُولوُنَ مَتََّ هَذَا الَوْعَْدُ إنِْ كُنتُْمْ صَادِقيَِ } 
 يَنظُْرُونَ 

  

https://madrasatalwahy.org/


  260 
 

مُونَ  ِ خُذُهُمْ وَ هُمْ يََصِل
ْ
فَلَا  ٤٩إلِاه صَيحَْةً وَاحِدَةً تأَ

هْلهِِمْ يرَجِْعُونَ 
َ
وَ نفُِخَ فِِ  ٥٠يسَْتَطِيعُونَ توَصِْيَةً وَ لَا إلََِ أ

جْدَاثِ إلَِ
َ
ورِ فإَذَِا هُمْ مِنَ الَْْ قاَلوُا ياَ  ٥١رَبلهِِمْ ينَسِْلوُنَ  الَصُّ

ا مِنْ مَرْقَدِناَ هَذَا مَا وعََدَ الَرهحَْْنُ وَ صَدَقَ وَيلْنََا مَنْ بَعَثَنَ 
إنِْ كََنتَْ إلِاه صَيحَْةً وَاحِدَةً فإَذَِا هُمْ جََِيعٌ  ٥٢الَمُْرسَْلُونَ 

ونَ  يْنَا مُُضَُْْ فَالِْوَمَْ لاَ تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيئْاً وَ لاَ تُِزَْوْنَ  ٥٣لَدَ
صْحَابَ الََْْنهةِ الََِْومَْ فِِ شُغُلٍ  ٥٤إلِاه مَا كُنتُْمْ تَعْمَلُونَ 

َ
إنِه أ

رَائكِِ مُتهكِؤُنَ  ٥٥فاَكهُِونَ 
َ
زْوَاجُهُمْ فِِ ظِلَالٍ عَََ الَْْ

َ
هُمْ وَ أ

عُونَ  ٥٦ سَلَامٌ قوَْلاً مِنْ رَبلٍ  ٥٧لهَُمْ فيِهَا فاَكهَِةٌ وَ لهَُمْ مَا يدَه
هَ  ٥٨رحَِيمٍ  يُّ

َ
عْهَدْ  ٥٩ا الَمُْجْرِمُونَ وَ امِْتَازُوا الَِْوَمَْ أ

َ
 لمَْ أ

َ
أ

يطَْانَ إنِههُ لَكُمْ عَدُوٌّ  نْ لاَ تَعْبُدُوا الَشه
َ
إلَِِكُْمْ ياَ بنَِى آدَمَ أ

اطٌ مُسْتَقيِمٌ  ٦٠مُبيٌِ  نِ اعُْبُدُونِِ هَذَا صَِِ
َ
ضَله  ٦١وَ أ

َ
وَ لقََدْ أ

 فَلَمْ تكَُونوُا تَعْقِلُ 
َ
هَذِهِ جَهَنهمُ  ٦٢ونَ مِنكُْمْ جِبلِاًّ كَثيِْاً أ
اصِْلوَهَْا الَِْوَمَْ بمَِا كُنتُْمْ تكَْفُرُونَ  ٦٣الَهتَِّ كُنتُْمْ توُعَدُونَ 

يدِْيهِمْ وَ تشَْهَدُ  الََِْومَْ نَُتْمُِ عََ  ٦٤
َ
فوَْاههِِمْ وَ تكَُللمُِنَا أ

َ
أ

رجُْلُهُمْ بمَِا كََنوُا يكَْسِبُونَ 
َ
  {٦٥أ

  

https://madrasatalwahy.org/


  261 
 

 )بيان(  

لما فرغ من تفصيل آيات التوحيد المشار إليه إجمالا 
في أول الكلام شرع في تفصيل خبر المعاد و ذكر كيفية 

قيام الساعة و إحضارهم للحساب و الجزاء و ما يجزى به 
أصحاب الجنة و ما يجازى به المجرمون كل ذلك تبيينا لما 

 تقدم من إجمال خبر المعاد. 

مَتََّ هَذَا الَوْعَْدُ إنِْ كُنتُْمْ  وَ يَقُولوُنَ } قوله تعالى:
كلام منهم وارد مورد الاستهزاء مبني على  {صَادِقيَِ 

ء باسم الإشارة الموضوعة الإنكار، و لعله لذلك جي

للقريبة و لأن النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( و 
المؤمنين كثيرا ما كانوا يسمعونهم حديث يوم القيامة و 

عد يستعمل في الخير و الشر إذا ذكر ينذرونهم به، و الو

وحده و إذا قابل الوعيد تعين الوعد للخير و الوعيد 
 للشر. 

خُذُهُمْ } قوله تعالى:
ْ
مَا يَنظُْرُونَ إلِاه صَيحَْةً وَاحِدَةً تأَ

مُونَ  ِ النظر بمعنى الانتظار، و المراد بالصيحة  {وَ هُمْ يََصِل

صيف الصيحة نفخة الصور الأولى بإعانة السياق، و تو

https://madrasatalwahy.org/


  262 
 

بالوحدة للإشارة إلى هوان أمرهم على الله جلت عظمته 

مُونَ }فلا حاجة إلى مئونة زائدة، و  ِ أصله يختصمون  {يََصِل

 من الاختصام بمعنى المجادلة و المخاصمة. 
مسوقة  {هَذَا الَوْعَْدُ  مَتَّ}و الآية جواب لقولهم: 

لهم سوق الاستهزاء بهم و الاستهانة بأمرهم كما كان قو

كذلك، و المعنى ما ينتظر هؤلاء القائلون: متى هذا 
الوعد في سؤالهم عن وقت الوعد المنبئ عن الانتظار إلا 
صيحة واحدة يسيرة علينا بلا مئونة و لا تكلف تأخذهم 

فلا يسعهم أن يفروا و ينجوا منها و الحال أنهم غافلون 
 عنها يختصمون فيما بينهم. 

هْلهِِمْ  طِيعُونَ توَصِْيَةً وَ لَا إلَِفلََا يسَْتَ } قوله تعالى:
َ
أ

أي يتفرع على هذه الصيحة بما أنها تفاجئهم و  {يرَجِْعُونَ 

لا تمهلهم أن يموتوا من فورهم فلا يستطيعوا توصية على 
أن الموت يعمهم جميعا دفعة فلا يترك منهم أحدا يوصى 

إليه و لا أن يرجعوا إلى أهلهم إذا كانوا في الخارج من 
 بيوتهم مثلا. 

https://madrasatalwahy.org/


  263 
 

جْدَاثِ } قوله تعالى:
َ
ورِ فإَذَِا هُمْ مِنَ الَْْ وَ نفُخَِ فِِ الَصُّ

هذه هي نفخة الصور الثانية التي بها  {رَبلهِِمْ ينَسِْلوُنَ  إلَِ

جمع جدث و هو القبر و  الإحياء و البعث، و الأجداث
 إلَِ}الإسراع في المشي و في التعبير عنه بقوله:  النسل

 ِ  تقريع لهم لأنهم كانوا ينكرون  {هِمْ رَبل
  

https://madrasatalwahy.org/


  264 
 

 ربوبيته و الباقي ظاهر.  

قاَلوُا ياَ وَيلْنََا مَنْ بَعَثَنَا مِنْ مَرْقَدِناَ هَذَا } قوله تعالى:
الإقامة، و  البعث {مَا وعََدَ الَرهحَْْنُ وَ صَدَقَ الَمُْرسَْلوُنَ 

تعالى المرقد محل الرقاد و المراد به القبر، و تعبيرهم عنه 
وَ مَا  }بالرحمن نوع استرحام و قد كانوا يقولون في الدنيا

 {وَ صَدَقَ الَمُْرسَْلوُنَ }، و قوله: 60الفرقان:  {الَرهحَْْنُ 
و الجملة الفعلية  {هَذَا مَا وعََدَ الَرهحَْْنُ }عطف على قوله: 

 قد تعطف على الاسمية. 

مبني على  {رْقَدِناَياَ وَيلْنََا مَنْ بَعَثَنَا مِنْ مَ }و قولهم: 
إنكارهم البعث و هم في الدنيا و رسوخ أثر الإنكار و 
الغفلة عن يوم الجزاء في نفوسهم و هم لا يزالون 

مستغرقين في الأهواء فإذا قاموا من قبورهم مسرعين إلى 

المحشر فاجأهم الورود في عالم لا يستقبلهم فيه إلا توقع 
التي لا تقوم لها الشر فأخذهم الفزع الأكبر و الدهشة 

الجبال و لذا يتبادرون أولا إلى دعوة الويل و الهلاك كما 
كان ذلك دأبهم في الدنيا عند الوقوع في المخاطر ثم سألوا 

https://madrasatalwahy.org/


  265 
 

عمن بعثهم من مرقدهم لأن الذي أحاط بهم من الدهشة 

 ء. أذهلهم من كل شي

ثم ذكروا ما كانت الرسل )عليهم السلام( يذكرونهم 
ق بالبعث و الجزاء فشهدوا بحقية الوعد به من الوعد الح

على  {هَذَا مَا وعََدَ الَرهحَْْنُ }و استعصموا بالرحمة فقالوا: 

ما هو دأبهم في الدنيا حيث يكيدون عدوهم إذا ظهر 
عليهم بالتملق و إظهار الذلة و الاعتراف بالظلم و 

وَ صَدَقَ }التقصير ثم صدقوا الرسل بقولهم: 
 . {الَمُْرسَْلُونَ 

 و بما تقدم ظهر أولا وجه دعوتهم بالويل إذا بعثوا. 
و ثانيا وجه سؤالهم عمن بعثهم من مرقدهم الظاهر 

في أنهم جاهلون به أولا ثم إقرارهم بأنه الذي وعده 

 الرحمن و تصديقهم المرسلين فيما بلغوا عنه تعالى. 
إلخ  {مَنْ بَعَثَنَا مِنْ مَرْقَدِناَ}و يظهر أيضا أن قوله: 

 إلخ. من قولهم.  {هَذَا مَا وعََدَ الَرهحَْْنُ }قوله: و 
عطف على  {وَ صَدَقَ الَمُْرسَْلُونَ }و قيل: قوله: 

هَذَا مَا }موصولة أو مصدرية و  {مَا}و  {مَا}مدخول 

https://madrasatalwahy.org/


  266 
 

إلخ جواب من الله أو من الملائكة أو من  {وعََدَ الَرهحَْْنُ 

 ؟. {دِناَمَنْ بَعَثَنَا مِنْ مَرْقَ }المؤمنين لقولهم: 
  

https://madrasatalwahy.org/


  267 
 

و غير خفي أنه خلاف الظاهر و خاصة على تقدير 

هَذَا مَا وعََدَ }مصدرية و لو كان قوله:  {مَا}كون 
مَنْ }إلخ. جوابا من الله أو الملائكة لقولهم:  {الَرهحَْْنُ 

لأجيب بالفاعل دون الفعل لأنهم  {بَعَثَنَا مِنْ مَرْقَدِناَ
العدول إليه لتذكير سألوا عن فاعل البعث! و ما قيل: إن 

كفرهم و تقريعهم عليه مع تضمنه الإشارة إلى الفاعل 
 هذا. لا يغني طائلا. 

مبتدأ و  {هَذَا مَا وعََدَ الَرهحَْْنُ }و ظهر أيضا أن قوله: 

صفة لمرقدنا بتأويل اسم الإشارة إلى  {هَذَا}خبر، و قيل 
مبتدأ خبره محذوف تقديره ما وعد الرحمن  {مَا}المشتق و 

 حق و هو بعيد عن الفهم. 

إنِْ كََنتَْ إلِاه صَيحَْةً وَاحِدَةً فإَذَِا هُمْ } قوله تعالى:
ونَ  يْنَا مُُضَُْْ اسم كان محذوف و التقدير إن  {جََيِعٌ لَدَ

كانت الفعلة أو النفخة إلا نفخة واحدة تفاجئهم أنهم 

 غير تأخير و مهلة.  مجموع محضرون لدينا من
يْنَا}و التعبير بقوله:  لأن اليوم يوم الحضور  {لَدَ

 لفصل القضاء عند الله سبحانه. 

https://madrasatalwahy.org/


  268 
 

فاَلِْوَمَْ لاَ تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيئْاً وَ لاَ تُِزَْوْنَ } قوله تعالى:
أي في هذا اليوم يقضي بينهم قضاء  {إلِاه مَا كُنتُْمْ تَعْمَلُونَ 

 فلا تظلم نفس شيئا.  عدلا و يحكم حكما حقا
عطف  {وَ لَا تُِزَْوْنَ إلِاه مَا كُنتُْمْ تَعْمَلوُنَ }و قوله: 

و هو في  {فاَلَِْومَْ لَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيئْاً }تفسير لقوله: 

الحقيقة بيان برهاني لانتفاء الظلم يومئذ لدلالته على أن 
جزاء أعمال العاملين يومئذ نفس أعمالهم، و لا يتصور مع 

ء في غير موضعه و تحميل وضع الشي ذلك ظلم لأن الظلم

 ء في موضعه ضرورة. العامل عمله وضع الشي
و خطاب الآية من باب تمثيل يوم القيامة و إحضاره 

كما  -و إحضار من فيه بحسب العناية الكلامية، و ليس 

حكاية عما سيقال لهم أو يخاطبون به من جانب  -توهم 

ئكة أو المؤمنين يوم القيامة فلا الله سبحانه أو الملا
 موجب له من جهة السياق. 

وَ لَا تُِزَْوْنَ إلِاه مَا كُنتُْمْ }و المخاطب بقوله: 
 السعداء و الأشقياء جميعا.  {تَعْمَلوُنَ 

https://madrasatalwahy.org/


  269 
 

و ما قيل عليه أن الحصر يأبى التعميم فإنه تعالى يوفي 

المؤمنين أجورهم و يزيدهم من فضله أضعافا مضاعفة 

مدفوع بأن الحصر في الآية نازل إلى جزاء العمل و أجره و 
 ما 

  

https://madrasatalwahy.org/


  270 
 

لهَُمْ مَا يشََاؤُنَ }يدل من الآيات على المزيد كقوله:  
يْنَا مَزِيدٌ  اء الجزاء و الأجر أمر ور 35ق:  {فيِهَا وَ لَدَ

 خارج عن طور العمل. 
و ربما أجيب عنه بأن معنى الآية أن الصالح لا ينقص 
ثوابه و الطالح لا يزاد عقابه فإن الحكمة تنافيه أما زيادة 

الثواب و نقض العقاب فلا مانع منه أو أن المراد بقوله: 
زون إلا من أنكم لا تج {لَا تُِزَْوْنَ إلِاه مَا كُنتُْمْ تَعْمَلوُنَ }

 جنس عملكم إن خيرا فخير و إن شرا فشر. 

و فيه أن مدلول الآية لو كان ما ذكر اندفع الإشكال 
 لكن الشأن في دلالتها على ذلك. 

صْحَابَ الََْْنهةِ الَِْوَمَْ فِِ شُغُلٍ } قوله تعالى:
َ
إنِه أ

الشأن الذي يشغل الإنسان و يصرفه عما  الشغل {فاَكهُِونَ 

من الفكاهة و هي التحدث بما يسر أو  لفاكهعداه، و ا
التمتع و التلذذ و لا فعل له من الثلاثي المجرد على ما 

 قيل. 

https://madrasatalwahy.org/


  271 
 

معناه ذوو فاكهة نحو لابن و تامر  {فاَكهُِونَ }و قيل: 

و يبعده أن الفاكهة مذكورة في السياق و لا موجب 

 لتكرارها. 
و المعنى أن أصحاب الجنة في هذا اليوم في شأن 

ء دونه و هو التنعم في الجنة متمتعون لهم عن كل شييشغ

 فيها. 
رَائكِِ } قوله تعالى:

َ
زْوَاجُهُمْ فِِ ظِلَالٍ عَََ الَْْ

َ
هُمْ وَ أ

جمع ظل و قيل جمع ظلة بالضم و هي  الظلال {مُتهكِؤُنَ 

السترة من الشمس من سقف أو شجر أو غير ذلك، و 
 غيرها. الأريكة كل ما يتكأ عليه من وسادة أو 

و المعنى: هم أي أصحاب الجنة و أزواجهم من 

حلائلهم المؤمنات في الدنيا أو من الحور العين في ظلال 

أو أستار من الشمس و غيرها متكئون على الأرائك اتكاء 
 الأعزة. 

عُونَ } قوله تعالى:  {لهَُمْ فيِهَا فاَكهَِةٌ وَ لهَُمْ مَا يدَه
كالتفاح و الأترج و الفاكهة ما يتفكه به من الثمرات 

https://madrasatalwahy.org/


  272 
 

عُونَ }نحوهما، و قوله:  من الادعاء بمعنى التمني أي  {يدَه

 لهم في الجنة فاكهة و لهم فيها ما يتمنونه و يطلبونه. 

سلام مبتدأ  {سَلَامٌ قوَْلاً مِنْ رَبلٍ رحَِيمٍ } قوله تعالى:
محذوف الخبر و التنكير للتفخيم و التقدير سلام عليهم أو 

مفعول مطلق لفعل محذوف و  {وْلاً قَ }لهم سلام، و 

 التقدير 
  

https://madrasatalwahy.org/


  273 
 

 أقوله قولا من رب رحيم.  

و الظاهر أن السلام منه تعالى و هو غير سلام 

وَ الَمَْلَائكَِةُ يدَْخُلُونَ عَليَهِْمْ }الملائكة المذكور في قوله
تُمْ فنَعِْمَ عُقْبََ  ِ باَبٍ سَلَامٌ عَليَكُْمْ بمَِا صَبََْ

مِنْ كُل
ا  . 24الرعد:  {رِ الَده

هَا الَمُْجْرمُِونَ } قوله تعالى: يُّ
َ
أي و  {وَ امِْتَازُوا الََِْومَْ أ

نقول اليوم للمجرمين امتازوا من أصحاب الجنة و هو 
تمييزهم منهم يوم القيامة و إنجاز لما في قوله في موضع 

الَِْاتِ  }آخر:  ِينَ آمَنُوا وَ عَمِلوُا الَصه مْ نََعَْلُ الََّه
َ
أ

ارِ كََ  مْ نََعَْلُ الَمُْتهقِيَ كََلفُْجه
َ
رضِْ أ

َ
ص:  {لمُْفْسِدِينَ فِِ الَْْ

نْ }، و قوله: 28
َ
يلئَِاتِ أ ِينَ اجِْتََحَُوا الَسه مْ حَسِبَ الََّه

َ
أ

الَِْاتِ سَوَاءً مَُيَْاهُمْ وَ  ِينَ آمَنُوا وَ عَمِلوُا الَصه نََعَْلَهُمْ كََلَّه
 . 21الجاثية:  {مَمَاتُهُمْ 

نْ لَا } قوله تعالى:
َ
عْهَدْ إلَِِكُْمْ ياَ بنَِى آدَمَ أ

َ
 لمَْ أ

َ
أ

يطَْانَ إنِههُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُبيٌِ  العهد الوصية، و  {تَعْبُدُوا الَشه
المراد بعبادة الشيطان طاعته فيما يوسوس و يأمر به إذ لا 

https://madrasatalwahy.org/


  274 
 

طاعة إلا لله أو من أمر بطاعته، و قد علل النهي عن طاعته 

 عدوا مبينا لأن العدو لا يريد بعدوه خيرا. بكونه 

و قيل: المراد بعبادته عبادة الآلهة من دون الله و إنما 
نسبت إلى الشيطان لكونها بتسويله و تزيينه، و هو تكلف 

 من غير موجب. 

و إنما وجه الخطاب إلى المجرمين بعنوان أنهم بنو آدم 
م حيث لأن عداوة الشيطان إنما نشبت أول ما نشبت بآد

أمر أن يسجد له فأبى و استكبر فرجم ثم عاد ذريته بعداوته 

ِي }و أوعدهم كما حكاه الله تعالى إذ قال:  يْتَكَ هَذَا الََّه
َ
 رَأ

َ
أ

يِهتَهُ  حْتَنكَِنه ذُرل
َ
رْتنَِ إلََِ يوَمِْ الَقْيَِامَةِ لَْ خه

َ
ه لَئنِْ أ مْتَ عَََ كَره

 . 62الإسراء:  {إلِاه قَليِلاً 

ما عهده تعالى و وصيته إلى بني آدم أن لا يطيعوه و أ

فهو الذي وصاهم به بلسان رسله و أنبيائه و حذرهم عن 
يطَْانُ }اتباعه كقوله تعالى:  ياَ بنَِى آدَمَ لَا يَفْتنِنَهكُمُ الَشه

بوََيكُْمْ مِنَ الََْْنهةِ
َ
خْرَجَ أ

َ
: : و قوله27الأعراف:  {كَمَا أ

نهكُ } يطَْانُ إنِههُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُبيٌِ وَ لَا يصَُده  {مُ الَشه

 . 62الزخرف: 

https://madrasatalwahy.org/


  275 
 

و قيل: المراد بالعهد عهده تعالى إليهم في عالم الذر 

 لسَْتُ برَِبلكُِمْ قَالوُا بلََ}حيث قال: 
َ
. و قد عرفت مما {أ

قدمناه في تفسير آية الذر أن العهد الذي هناك هو بوجه 
 الدنيا. عين العهد الذي وجه إليهم في 

  

https://madrasatalwahy.org/


  276 
 

اطٌ مُسْتَقيِمٌ } قوله تعالى:  نِ اعُْبُدُونِِ هَذَا صَِِ
َ
 {وَ أ

عطف تفسير لما سبقه، و قد تقدم كلام في معنى الصراط 

اطَ الَمُْسْتَقيِمَ }المستقيم في تفسير قوله:  َ ِ من  {اهِْدِناَ الَصَل
 سورة الفاتحة. 

ضَله مِنكُْمْ جِبلِاًّ كَ } قوله تعالى:
َ
 فَلَمْ وَ لقََدْ أ

َ
ثيِْاً أ

الجماعة و قيل: الجماعة الكثيرة و  الجبل {تكَُونوُا تَعْقِلوُنَ 
 الكلام مبني على التوبيخ و العتاب. 

ِ جَهَنهمُ الَهتَِّ كُنتُْمْ توُعَدُونَ } قوله تعالى: أي  {هَذِه

كان يستمر عليكم الإيعاد بها مرة بعد مرة بلسان الأنبياء 
أول ما أوعد الله سبحانه بها  و الرسل )عليه السلام( و

إنِه عِبَادِي لَيسَْ لكََ عَليَهِْمْ سُلطَْانٌ }حين قال لإبليس
بَعَكَ مِنَ الَغَْاويِنَ وَ إنِه جَهَنهمَ لمََوعِْدُهُمْ  إلِاه مَنِ اتِه

جََْعِيَ 
َ
و في لفظ الآية إشارة إلى إحضار  43الحجر:  {أ

 جهنم يومئذ. 

 {هَا الَِْوَمَْ بمَِا كُنتُْمْ تكَْفُرُونَ اصِْلوَْ } قوله تعالى:
الصلا. اللزوم و الاتباع، و قيل: مقاساة الحرارة و يظهر 

https://madrasatalwahy.org/


  277 
 

أن الخطاب للكفار و هم  {بمَِا كُنتُْمْ تكَْفُرُونَ }بقوله: 

 المراد بالمجرمين. 

فوَْاههِِمْ وَ تكَُللمُِنَا  الَِْوَمَْ نَُتْمُِ عََ } قوله تعالى:
َ
أ

يدِْيهِمْ 
َ
رجُْلُهُمْ بمَِا كََنوُا يكَْسِبُونَ أ

َ
أي يشهد  {وَ تشَْهَدُ أ

كل منها بما كانوا يكسبونه بواسطته فالأيدي بالمعاصي 

التي كسبوها بها و الأرجل بالمعاصي الخاصة بها على ما 
 يعطيه السياق. 

و من هنا يظهر أن كل عضو ينطق بما يخصه من العمل 

الأنموذج و لذا ذكر  و أن ذكر الأيدي و الأرجل من باب
في موضع آخر السمع و البصر و الفؤاد كما في سورة 

. و في موضع آخر الجلود كما في سورة 36الإسراء الآية 

، و سيأتي بعض ما يتعلق به من 20حم السجدة الآية 

 الكلام في تفسير سورة حم السجدة إن شاء الله. 
 )بحث روائي( 

مَا يَنظُْرُونَ إلِاه }في تفسير القمي في قوله تعالى: 
)الآية( قال: ذلك في آخر الزمان يصاح  {صَيحَْةً وَاحِدَةً 

فيهم صيحة و هم في أسواقهم يتخاصمون فيموتون كلهم 

https://madrasatalwahy.org/


  278 
 

في مكانهم لا يرجع أحد منهم إلى منزله و لا يوصي بوصية، 

فلََا يسَْتَطِيعُونَ توَصِْيَةً وَ لَا إلََِ }و ذلك قوله عز و جل: 
هْلهِِ 

َ
 . {مْ يرَجِْعُونَ أ

  
  

https://madrasatalwahy.org/


  279 
 

تقوم الساعة و الرجلان و في المجمع، في الحديث: 

قد نشرا ثوبهما يتبايعان فما يطويانه حتى تقوم الساعة، و 

الرجل يرفع أكلته إلى فيه حتى تقوم الساعة، و الرجل 
 حوضه ليسقي ماشيته فما يسقيها حتى تقوم.  1يليط

ر عن أبي و روي هذا المعنى في الدر المنثو أقول:

هريرة عن النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( و كذا عن 
 مرسلا. قتادة عنه )صلى الله عليه وآله و سلم(

وَ نفُِخَ فِِ }و في تفسير القمي و قوله عز و جل: 
جْدَاثِ إلَِ

َ
ورِ فإَذَِا هُمْ مِنَ الَْْ قال:  {رَبلهِِمْ ينَسِْلوُنَ  الَصُّ

 من القبور.
عن أبي جعفر )عليه السلام(  لجارودو في رواية أبي ا

فإن القوم  {ياَ وَيلْنََا مَنْ بَعَثَنَا مِنْ مَرْقَدِناَ} في قوله تعالى

 كانوا في القبور فلما قاموا حسبوا أنهم كانوا نياما و قالوا:
هَذَا } قالت الملائكة:. {مَنْ بَعَثَنَا مِنْ مَرْقَدِناَ ياَ وَيلْنََا}

 . {مَا وعََدَ الَرهحَْْنُ وَ صَدَقَ الَمُْرسَْلُونَ 

                            
 لاطه أي ملأه.  1

https://madrasatalwahy.org/


  280 
 

و في الكافي، بإسناده إلى أبي بصير عن أبي عبد الله 

: كان أبو ذر رحمه الله يقول في خطبته: )عليه السلام( قال

و ما بين الموت و البعث إلا كنومة نمتها ثم استيقظت 
 منها.

نهةِ إِ }في قوله تعالى:  و في تفسير القمي صْحَابَ الََْْ
َ
نه أ

قال: يفاكهون النساء و  {الَِْوَمَْ فِِ شُغُلٍ فاَكهُِونَ 
 يلاعبونهن. 

عن أبي جعفر )عليه  و فيه، في رواية أبي الجارود 

رَائكِِ } السلام( في قوله عز و جل:
َ
فِِ ظِلَالٍ عَََ الَْْ

 الأرائك السرر عليها الحجال. {مُتهكِؤُنَ 
 {سَلَامٌ قوَْلاً مِنْ رَبلٍ رحَِيمٍ }ز و جل: و فيه في قوله ع

هَا }قال: السلام منه هو الأمان. و قوله:  يُّ
َ
وَ امِْتَازُوا الَِْوَمَْ أ

قال: إذا جمع الله الخلق يوم القيامة بقوا قياما  {الَمُْجْرِمُونَ 
على أقدامهم حتى يلجمهم العرق فينادون: يا رب حاسبنا 

الله رياحا فتضرب بينهم و  و لو إلى النار قال: فيبعث
هَا الَمُْجْرمُِونَ }ينادي مناد:  يُّ

َ
فيميز  {وَ امِْتَازُوا الَِْوَمَْ أ

https://madrasatalwahy.org/


  281 
 

بينهم فصار المجرمون في النار، و من كان في قلبه الإيمان 

 صار إلى الجنة. 

: و قد ورد في بعض الروايات أن الله سبحانه أقول
التجلي و  يتجلى لهم فيشتغلون به عن كل من سواه ما دام

 المراد به ارتفاع كل حجاب بينهم و بين ربهم دون الرؤية 
  

https://madrasatalwahy.org/


  282 
 

البصرية التي لا تتحقق إلا بمقارنة الجهات و الأبعاد  

 فإنها مستحيلة في حقه تعالى. 

من  و في اعتقادات الصدوق، قال )عليه السلام(: 
أصغى إلى ناطق فقد عبده فإن كان الناطق عن الله فقد عبد 

 كان الناطق عن إبليس فقد عبد إبليس. الله، و إن

و في الكافي، بإسناده عن محمد بن سالم عن أبي جعفر  
و ليست تشهد الجوارح  )عليه السلام( في حديث قال:

على مؤمن إنما تشهد على من حقت عليه كلمة العذاب فأما 

وتَِِ } المؤمن فيعطى كتابه بيمينه قال الله عز و جل
ُ
فَمَنْ أ

ولَئكَِ يَقْرَؤُنَ كتَِابَهُمْ وَ لَا يُظْلمَُونَ كتَِابهَُ بِ 
ُ
يَمِينهِِ فأَ

  .71الإسراء:  {فتَيِلاً 

و في تفسير العياشي، عن مسعد بن صدقة عن جعفر  

قال أمير المؤمنين )عليه السلام(  بن محمد عن جده قال:
في خطبة يصف هول يوم القيامة: ختم الله على الأفواه فلا 

دي و شهدت الأرجل و نطقت تكلم و تكلمت الأي
 الجلود بما عملوا فلا يكتمون الله حديثا.

https://madrasatalwahy.org/


  283 
 

و في هذا المعنى روايات أخر يأتي بعضها في  أقول: 

بصَْارهُُمْ  }ذيل تفسير قوله تعالى
َ
شَهِدَ عَليَهِْمْ سَمْعُهُمْ وَ أ

، و تقدم بعضها في 20)الآية( حم السجدة:  {وَ جُلوُدُهُمْ 
ولَئكَِ إنِه }الكلام على قوله

ُ
مْعَ وَ الََْْصَََ وَ الَفُْؤَادَ كُُّ أ  الَسه

 . 36الإسراء: {كََنَ عَنهُْ مَسْؤُلًا 
 [٨٣الی  ٦٦(: الآیات ٣٦]سورة يس )

اطَ } َ ِ عْيُنهِِمْ فاَسْتبََقُوا الَصَل
َ
وَ لوَْ نشََاءُ لَطَمَسْنَا عَََ أ

ونَ  نَّه يُبصَُِْ
َ
مْ عَََ مَكََنتَهِِمْ فَمَا وَ لوَْ نشََاءُ لمََسَخْنَاهُ  ٦٦فَأ

ِسْهُ فِِ  ٦٧اسِْتَطَاعُوا مُضِيًّا وَ لَا يرَجِْعُونَ  ِرْهُ نُنَكل وَ مَنْ نُعَمل
 فلََا يَعْقِلوُنَ 

َ
عْرَ وَ مَا ينَبَْغِى لََُ  ٦٨الََْْلقِْ أ ِ وَ مَا عَلهمْنَاهُ الَشل

مَنْ كََنَ حَيًّا وَ يَُقِه لُِِنذِْرَ  ٦٩إنِْ هُوَ إلِاه ذكِْرٌ وَ قُرْآنٌ مُبيٌِ 
 الَقَْوْلُ 

  

https://madrasatalwahy.org/


  284 
 

ا عَمِلَتْ  ٧٠عَََ الَكََْفرِِينَ  نها خَلقَْنَا لهَُمْ مِمه
َ
 وَ لمَْ يرََوْا أ

َ
أ

نعَْاماً فَهُمْ لهََا مَالكُِونَ 
َ
يدِْينَا أ

َ
هلنَْاهَا لهَُمْ فمَِنهَْا  ٧١أ وَ ذَل

كُلوُنَ 
ْ
فيِهَا مَنَافعُِ وَ مَشَاربُِ  وَ لهَُمْ  ٧٢رَكُوبُهُمْ وَ مِنهَْا يأَ
 فلََا يشَْكُرُونَ 

َ
ِ آلهَِةً لعََلههُمْ  ٧٣أ َذُوا مِنْ دُونِ الَلَّه وَ اتَِّه

ونَ  لَا يسَْتَطِيعُونَ نصَََْهُمْ وَ هُمْ لهَُمْ جُندٌْ  ٧٤يُنصََُْ
ونَ  ونَ وَ مَ  ٧٥مُُضَُْْ ا فَلَا يَُزُْنكَْ قوَْلهُُمْ إنِها نَعْلَمُ مَا يسَُُِّ
نها خَلَقْنَاهُ مِنْ نُطْفَةٍ فإَذَِا  ٧٦يُعْلنُِونَ 

َ
نسَْانُ أ  وَ لمَْ يرََ الَِْْ

َ
أ

وَ ضَََبَ لَناَ مَثَلًا وَ نسََِِ خَلقَْهُ قاَلَ  ٧٧هُوَ خَصِيمٌ مُبيٌِ 
هَا  ٧٨مَنْ يحُِْْ الَعِْظَامَ وَ هَِِ رَمِيمٌ 

َ
نشَْأ

َ
ِي أ قُلْ يُُيْيِهَا الََّه

ةٍ  لَ مَره وه
َ
ِ خَلقٍْ عَليِمٌ  أ

ِي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ  ٧٩وَ هُوَ بكُِلل الََّه
نتُْمْ مِنهُْ توُقدُِونَ 

َ
خْضَِْ ناَراً فإَذَِا أ

َ
جَرِ الَْْ  وَ لَيسَْ  ٨٠الَشه

َ
أ

رضَْ بقَِادِرٍ عََ 
َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ ِي خَلقََ الَسه نْ يََلْقَُ  الََّه

َ
أ

رَادَ شَيئْاً  ٨١ الَعَْليِمُ وَ هُوَ الََْْلاهقُ  مِثلَْهُمْ بلََ
َ
مْرُهُ إذَِا أ

َ
مَا أ إنِه

نْ يَقُولَ لََُ كُنْ فَيَكُونُ 
َ
ِي بيَِدِهِ مَلكَُوتُ  ٨٢أ فَسُبحَْانَ الََّه

ِ شَْ 
  {٨٣ءٍ وَ إلَِِهِْ ترُجَْعُونَ كُل

  

https://madrasatalwahy.org/


  285 
 

 )بيان(  

بيان تلخيصي للمعاني السابقة في سياق آخر ففيه 
شارة إلى أنه )صلى الله عليه وآله تهديد لهم بالعذاب، و الإ

رسول و أن كتابه ذكر و قرآن و ليس بشاعر و لا  و سلم(
كتابه بشعر، و الإشارة إلى خلق الأنعام آية للتوحيد، و 

 الاحتجاج على الميعاد. 

عْيُنهِِمْ } قوله تعالى:
َ
وَ لوَْ نشََاءُ لَطَمَسْنَا عَََ أ

ونَ  نَّه يُبصَُِْ
َ
اطَ فَأ َ ِ  قال في مجمع البيان: {فاَسْتبََقُوا الَصَل

ء حتى يذهب أثره فالطمس على العين محو الشي الطمس

كالطمس على الكتاب و مثله الطمس على المال و هو 
 إذهابه حتى لا يقع عليه إدراك، و أعمى مطموس و

 و هو أن يذهب الشق الذي بين الجفنين، انتهى.  طميس

عْيُنهِِمْ }فقوله: 
َ
أي لو أردنا  {وَ لوَْ نشََاءُ لَطَمَسْنَا عَََ أ

لأذهبنا أعينهم فصارت ممسوحة لا أثر منها فذهبت به 
 أبصارهم و بطل أبصارهم. 

اطَ }و قوله:  َ ِ أي أرادوا السبق إلى  {فاَسْتبََقُوا الَصَل

لواضح الذي لا يخطئ قاصده و لا يظل سالكه الطريق ا

https://madrasatalwahy.org/


  286 
 

فلم يبصروه و لن يبصروه فالاستبعاد المفهوم من قوله: 

ونَ } نَّه يُبصَُِْ
َ
 كناية عن الامتناع.  {فَأ

و قول بعضهم: إن المراد باستباق الصراط مبادرتهم 
إلى سلوك طريق الحق و عدم اهتدائهم إليها، لا يخلو من 

 بعد. 

وَ لوَْ نشََاءُ لمََسَخْنَاهُمْ عَََ مَكََنتَهِِمْ فَمَا } قوله تعالى:
و  قال في المجمع: {اسِْتَطَاعُوا مُضِيًّا وَ لَا يرَجِْعُونَ 

قلب الصورة إلى خلقة مشوهة كما مسخ قوم قردة  المسخ

و خنازير و قال: و المكانة و المكان واحد. انتهى. و 
م و هم قعود المراد بمسخهم على مكانتهم تشوية خلقه

في مكانهم الذي هم فيه من غير أن يغيرهم عن حالهم 

بعلاج و تكلف بل بمجرد المشية فهو كناية عن كونه هينا 

 سهلا عليه تعالى من غير أي صعوبة. 
أي  {فَمَا اسِْتَطَاعُوا مُضِيًّا وَ لَا يرَجِْعُونَ }و قوله: 

 مضيا في العذاب و لا يرجعون إلى حالهم قبل العذاب و
المسخ فالمضي و الرجوع كنايتان عن الرجوع إلى حال 

 السلامة و البقاء على حال العذاب و المسخ. 

https://madrasatalwahy.org/


  287 
 

  

https://madrasatalwahy.org/


  288 
 

و قيل: المراد مضيهم نحو مقاصدهم و رجوعهم  

 إلى منازلهم و أهليهم و لا يخلو من بعد. 

 فَلَا } قوله تعالى:
َ
ِسْهُ فِِ الََْْلقِْ أ ِرْهُ نُنَكل وَ مَنْ نُعَمل

تقليب  التعمير التطويل في العمر، و التنكيس {يَعْقِلوُنَ 
ء بحيث يعود أعلاه أسفله و يتبدل قوته ضعفا و الشي

زيادته نقصا و الإنسان في عهد الهرم منكس الخلق يتبدل 
 قوته ضعفا و علمه جهلا و ذكره نسيانا. 

و الآية في مقام الاستشهاد بتنكيس الخلق على إمكان 

و المراد أن الذي ينكس خلق مضمون الآيتين السابقتين 
الإنسان إذا عمره قادر على أن يطمس على أعينهم و على 

 أن يمسخهم على مكانتهم. 

 فَلَا يَعْقِلوُنَ }و في قوله: 
َ
توبيخهم على عدم  {أ

 التعقل و حثهم على التدبر في هذه الأمور و الاعتبار بها. 
عْرَ وَ مَ } قوله تعالى: ِ ا ينَبَْغِى لََُ إنِْ هُوَ وَ مَا عَلهمْنَاهُ الَشل

عطف و رجوع إلى ما تقدم في  {إلِاه ذكِْرٌ وَ قُرْآنٌ مُبيٌِ 
صدر السورة من تصديق رسالة النبي )صلى الله عليه وآله 

 و سلم( و كون كتابه تنزيلا من عنده تعالى. 

https://madrasatalwahy.org/


  289 
 

عْرَ }فقوله:  ِ نفى أن يكون علمه  {وَ مَا عَلهمْنَاهُ الَشل

كون بحيث لا يحسن قول الشعر لا أن الشعر و لازمه أن ي

يحسنه و يمتنع من قوله للنهي من الله متوجه إليه، و لا أن 
النازل من القرآن ليس بشعر و إن أمكنه )صلى الله عليه 

 أن يقوله.  وآله و سلم(

في مقام الامتنان  {وَ مَا ينَبَْغِى لََُ }و به يظهر أن قوله: 
فالجملة في مقام دفع عليه بأنه نزهه عن أن يقول شعرا 

الدخل و المحصل أن عدم تعليمنا إياه الشعر ليس 

يوجب نقصا فيه و لا أنه تعجيز له بل لرفع درجته و تنزيه 
ساحته عما يتعاوره العارف بصناعة الشعر فيقع في معرض 
تزيين المعاني بالتخيلات الشعرية الكاذبة التي كلما أمعن 

و تنظيم الكلام بأوزان فيها كان الكلام أوقع في النفس، 

موسيقية ليكون أوقع في السمع، فلا ينبغي له )صلى الله 
أن يقول الشعر و هو رسول من الله و  عليه وآله و سلم(

آية رسالته و متن دعوته القرآن المعجز في بيانه الذي هو 
 ذكر و قرآن مبين. 

https://madrasatalwahy.org/


  290 
 

و  تفسير {إنِْ هُوَ إلِاه ذكِْرٌ وَ قُرْآنٌ مُبيٌِ }و قوله: 

عْرَ وَ مَا ينَبَْغِى لََُ }توضيح لقوله:  ِ بما أن  {وَ مَا عَلهمْنَاهُ الَشل

 لازم معناه أن القرآن ليس بشعر فالحصر المستفاد من 
  

https://madrasatalwahy.org/


  291 
 

إلخ من قصر القلب و  {إنِْ هُوَ إلِاه ذكِْرٌ }قوله:  

 المعنى ليس هو بشعر ما هو إلا ذكر و قرآن مبين. 

ه ذكر مقروء من الله ظاهر و معنى كونه ذكرا و قرآنا أن
 ذلك. 

لِِنُذِْرَ مَنْ كََنَ حَيًّا وَ يَُقِه الَقَْوْلُ عَََ } قوله تعالى:
عْرَ }تعليل متعلق بقوله:  {الَكََْفرِِينَ  ِ و  {وَ مَا عَلهمْنَاهُ الَشل

المعنى و لم نعلمه الشعر لينذر بالقرآن المنزه من أن يكون 
إنِْ هُوَ إلِاه }ق بقوله: أو متعل« إلخ»شعرا من كان حيا 

إلخ و المعنى ليس ما يتلوه على الناس إلا ذكرا و  {ذكِْرٌ 
إلخ و مآل  {لِِنُذِْرَ مَنْ كََنَ حَيًّا}قرآنا مبينا نزلناه إليه 

 الوجهين واحد. 

تعد غاية إرسال الرسول و إنزال  -كما ترى  -و الآية 

يعقل  و هو كناية عن كونه -القرآن إنذار من كان حيا 
و حقيقة القول و وجوبه على الكافرين  -الحق و يسمعه 

فمحاذاة الآية لما في صدر السورة من الآيات في هذا 
 المعنى ظاهر. 

https://madrasatalwahy.org/


  292 
 

ا عَمِلَتْ } قوله تعالى: نها خَلقَْنَا لهَُمْ مِمه
َ
 وَ لمَْ يرََوْا أ

َ
أ

نعَْاماً فَهُمْ لهََا مَالكُِونَ 
َ
يدِْينَا أ

َ
ذكر آية من آيات  {أ

توحيد تدل على ربوبيته تعالى و تدبيره للعالم الإنساني و ال
هي نظيرة ما تقدم في ضمن آيات التوحيد السابقة من 
إحياء الأرض الميتة بإخراج الحب و الثمرات و تفجير 

 العيون. 
و المراد بكون الأنعام مما عملته أيديه تعالى عدم 
 إشراكهم في خلقها و اختصاصه به تعالى فعمل الأيدي

 كناية عن الاختصاص. 
خَلقَْنَا }تفريع على قوله:  {فَهُمْ لهََا مَالكُِونَ }و قوله: 

فإن المعنى خلقنا لأجلهم فهي مخلوقة لأجل  {لهَُمْ 

الإنسان و لازمه اختصاصها به و ينتهي الاختصاص إلى 

الملك فإن الملك الاعتباري الذي في المجتمع من شعب 
 الاختصاص. 

قول بعضهم: إن في تفرع قوله:  و بذلك يظهر ما في
خفاء، و  {خَلَقْنَا لهَُمْ }على قوله:  {فَهُمْ لهََا مَالكُِونَ }

الظاهر تفرعها على مقدر و التقدير خلقناها لهم فهم لها 

https://madrasatalwahy.org/


  293 
 

خَلقَْناَ }مالكون، و أنت خبير بعدم خفاء تفرعها على 
 و عدم الحاجة إلى تقدير.  {لهَُمْ 

القهر، و فيه أنه مفهوم  و قيل: الملك بمعنى القدرة و
هلنَْاهَا لهَُمْ }من قوله بعد:  و التأسيس خير من  {وَ ذَل

 التأكيد. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  294 
 

هلنَْاهَا لهَُمْ فَمِنهَْا رَكُوبُهُمْ وَ مِنهَْا } قوله تعالى: وَ ذَل
كُلوُنَ 

ْ
تذليل الأنعام جعلها منقادة لهم غير عاصية و  {يأَ

بفتح الراء الحمولة كالإبل و  هو تسخيرها لهم، و الركوب
كُلوُنَ }البقر، و قوله: 

ْ
 أي من لحمها يأكلون.  {وَ مِنهَْا يأَ

 فَلَا } قوله تعالى:
َ
وَ لهَُمْ فيِهَا مَنَافعُِ وَ مَشَاربُِ أ

فعون به من شعرها و المراد بالمنافع ما ينت {يشَْكُرُونَ 
 -جمع مشرب  وبرها و جلودها و غير ذلك، و المشارب

و المراد بها الألبان، و  -مصدر ميمي بمعنى المفعول 

وَ مَا }الكلام في معنى الشكر كالكلام فيما تقدم في قوله: 
 فَلَا يشَْكُرُونَ 

َ
يدِْيهِمْ أ

َ
 . {عَمِلتَهُْ أ

و معنى الآيات الثلاث: أ و لم يعلموا أنا خلقنا 

لأجلهم و لتدبير أمر حياتهم الدنيا أنعاما من الإبل و البقر 

و الغنم فتفرع على ذلك أنهم مالكون لها ملكا يصحح لهم 
أنواع تصرفاتهم فيها من غير معارض، و ذللناها لهم 

بجعلها مسخرة لهم منقادة غير عاصية فمنها ركوبهم 
يركبونه، و منها أي من لحومها يأكلون، و لهم فيها الذي 

منافع ينتفعون بأشعارها و أوبارها و جلودها و مشروبات 

https://madrasatalwahy.org/


  295 
 

من ألبانها يشربونها أ فلا يشكرون الله على هذا التدبير 

الكامل الذي يكشف عن ربوبيته لهم؟ أ و لا يعبدونه 

 شكرا لأنعمه؟. 
َذُوا مِنْ دُونِ } قوله تعالى: ِ آلهَِةً لعََلههُمْ وَ اتَِّه الَلَّه

ونَ  ضمائر الجمع للمشركين، و المراد بالآلهة  {يُنصََُْ

الأصنام أو الشياطين و فراعنة البشر دون الملائكة 
المقربين و الأولياء من الإنسان لعدم ملاءمة ذيل الكلام: 

ونَ }  لذلك.  {وَ هُمْ لهَُمْ جُندٌْ مُُضَُْْ

نصروا من ناحيتهم لأن و إنما اتخذوهم آلهة رجاء أن ي
عامتهم تتخذ إلها زعما منهم أن تدبير أمره مفوض إلى من 
اتخذه إلها من خير أو شر فيعبده العابد منهم ليرضيه 

 بعبادته فلا يسخط فيقطع النعمة أو يرسل النقمة. 

لَا يسَْتَطِيعُونَ نصَََْهُمْ وَ هُمْ لهَُمْ جُندٌْ } قوله تعالى:
ونَ  ستطيع هؤلاء الآلهة الذين اتخذوهم آلهة أي لا ي {مُُضَُْْ

نصر هؤلاء المشركين لأنهم لا يملكون شيئا من خير أو 
 شر. 

https://madrasatalwahy.org/


  296 
 

ونَ }و قوله:  الظاهر أن أول  {وَ هُمْ لهَُمْ جُندٌْ مُُضَُْْ

الضميرين للمشركين و ثانيهما للآلهة من دون الله و المراد 

أن المشركين جند للآلهة و ذلك أن من لوازم معنى 
ندية التبعية و الملازمة و المشركون هم المعدودون الج

 أتباعا لآلهتهم مطيعين لهم دون العكس. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  297 
 

ونَ }و المراد بالإحضار في قوله:   الإحضار  {مُُضَُْْ

نهةِ }للجزاء يوم القيامة قال تعالى:  وَ جَعَلوُا بيَنَْهُ وَ بيََْ الَِْْ
نهةُ إنِه  ونَ نسََباً وَ لقََدْ عَلمَِتِ الَِْْ الصافات:  {هُمْ لمَُحْضَُْ

ِ لكَُنتُْ مِنَ الَمُْحْضَِْينَ }و قال:  158  {وَ لوَْ لَا نعِْمَةُ رَبّل
. و محصل المعنى لا يستطيع الآلهة 57الصافات: 

المتخذون نصر المشركين و هم أي المشركون لهم أي 
 لآلهتهم أتباع مطيعون محضرون معهم يوم القيامة. 

إن المعنى أن المشركين جند  و أما قول القائل:

لآلهتهم معدون للذب عنهم في الدنيا، أو إن المعنى و هم 
أي الآلهة لهم أي للمشركين جند محضرون لعذاب 
المشركين يوم القيامة لأنهم وقود النار التي يعذب بها 

المشركون، أو محضرون لعذابهم إظهارا لعجزهم عن 

فهي معان النصر أو لإقناط المشركين عن شفاعتهم 
 رديئة. 

ونَ } قوله تعالى: فلََا يَُزُْنكَْ قوَْلهُُمْ إنِها نَعْلَمُ مَا يسَُُِّ
الفاء لتفريع النهي عن الحزن على حقيقة  {وَ مَا يُعْلنُِونَ 

اتخاذهم الآلهة من دون الله رجاء للنصر أي إذا كان هذا 

https://madrasatalwahy.org/


  298 
 

حقيقة حالهم أن الذين استنصروهم لا يستطيعون نصرهم 

أنهم سيحضرون معهم للعذاب فلا يحزنك قولهم أبدا و 

ما قالوا به من الشرك فإنا لسنا بغافلين عنهم حتى 
يعجزونا أو يفسدوا علينا بعض الأمر بل نعلم ما يسرون 
من أقوالهم و ما يعلنون، و في تركيب الآية بعض أقوال 

 رديئة أضربنا عنه. 
نه } قوله تعالى:

َ
نسَْانُ أ  وَ لمَْ يرََ الَِْْ

َ
ا خَلَقْنَاهُ مِنْ نُطْفَةٍ أ

رجوع إلى ما تقدم من حديث  {فإَذَِا هُوَ خَصِيمٌ مُبيٌِ 

البعث و الاحتجاج عليه إثر إنكارهم، و لا يبعد أن يكون 
فلََا }بيانا تفصيليا لقولهم المشار إليه في قوله تعالى: 

إلخ و المراد بالرؤية العلم القطعي أي أ  {يَُزُْنكَْ قوَْلهُُمْ 

لم يعلم الإنسان علما قاطعا أنا خلقناه من نطفة، و تنكير  و

 نطفة للتحقير و الخصيم المصر على خصومته و جداله. 
و الاستفهام للتعجب و المعنى من العجيب أن 

الإنسان يعلم أنا خلقناه من نطفة مهينة فيفاجئه أنه خصيم 
 مجادل مبين. 

https://madrasatalwahy.org/


  299 
 

َ } قوله تعالى: سَِِ خَلقَْهُ قاَلَ مَنْ وَ ضَََبَ لَناَ مَثَلاً وَ ن
البالي من العظام، و  الرميم {يحُِْْ الَعِْظَامَ وَ هَِِ رَمِيمٌ 

قَالَ مَنْ }حال من فاعل ضرب، و قوله:  {نسََِِ خَلقَْهُ }
بيان للمثل الذي ضربه الإنسان،  {يحُِْْ الَعِْظَامَ وَ هَِِ رَمِيمٌ 

 ء به مفصولا و لذلك جي
  

https://madrasatalwahy.org/


  300 
 

م في معنى أن يقال: فما ذا من غير عطف لأن الكلا 

 ضرب مثلا؟ فقيل قال من يحيي العظام و هي رميم. 

و المعنى و ضرب الإنسان لنا مثلا و قد نسي خلقه 
من نطفة لأول مرة، و لو كان ذاكره لم يضرب المثل الذي 

لأنه كان « من يحيي العظام و هي بالية؟»ضربه و هو قوله: 

ي ضربه بخلقه الأول يرد على نفسه و يجيب عن المثل الذ
جوابا  كما لقنه الله تعالى لنبيه )صلى الله عليه وآله و سلم(

 عنه. 

ةٍ وَ هُوَ } قوله تعالى: لَ مَره وه
َ
هَا أ

َ
نشَْأ

َ
ِي أ قلُْ يُُيْيِهَا الََّه

ِ خَلقٍْ عَليِمٌ 
تلقين الجواب للنبي )صلى الله عليه  {بكُِلل

 وآله و سلم(. 

لَ }ائي و تقييده بقوله الإنشاء هو الإيجاد الابتد وه
َ
أ

ةٍ  ِ خَلقٍْ عَليِمٌ }للتأكيد، و قوله:  {مَره
إشارة  {وَ هُوَ بكُِلل

إلى أنه تعالى لا ينسى و لا يجهل شيئا من خلقه فإذا كان هو 

خالق هذه العظام لأول مرة و هو لا يجهل شيئا مما كانت 
عليه قبل الموت و بعده فإحياؤه ثانيا بمكان من الإمكان 

 ثبوت القدرة و انتفاء الجهل و النسيان. ل

https://madrasatalwahy.org/


  301 
 

خْضَِْ } قوله تعالى:
َ
جَرِ الَْْ ِي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الَشه الََّه

نتُْمْ مِنهُْ توُقدُِونَ 
َ
هَا }بيان لقوله:  {ناَراً فإَذَِا أ

َ
نشَْأ

َ
ِي أ الََّه

ةٍ  لَ مَره وه
َ
 و الإيقاد إشعال النار.  {أ

ء الموات و الآية مسوقة لرفع استبعاد جعل الشي
شيئا ذا حياة و الحياة و الموت متنافيان و الجواب أنه لا 

استبعاد فيه فإنه هو الذي جعل لكم من الشجر الأخضر 
الذي يقطر ماء نارا فإذا أنتم منه توقدون و تشعلون النار، 

  1و المراد به على المشهور بين المفسرين شجر

العفار كانوا يأخذون منهما على خضرتهما المرخ و 
فيجعل العفار زندا أسفل و يجعل المرخ زندا أعلى 
فيسحق الأعلى على الأسفل فتنقدح النار بإذن الله 

فحصول الحي من الميت ليس بأعجب من انقداح النار 

 من الشجرة الخضراء و هما متضادان. 
ِي خَلَقَ الَ} قوله تعالى:  وَ لَيسَْ الََّه

َ
مَاوَاتِ وَ أ سه
رضَْ بقَِادِرٍ عََ 

َ
نْ يََلْقَُ مِثلَْهُمْ بلََ الَْْ

َ
وَ هُوَ الََْْلاهقُ  أ

                            
المرخ بالفتح فالسكون و الخاء المعجمة، و العفار بعين مفتوحة ثم الفاء ثم   1

 الراء المهملة شجرتان تشتعلان بسحق أحدهما على الآخر.

https://madrasatalwahy.org/


  302 
 

الاستفهام للإنكار و الآية بيان للحجة السابقة  {الَعَْليِمُ 

 المذكورة 
  

https://madrasatalwahy.org/


  303 
 

ةٍ }في قوله:  لَ مَره وه
َ
هَا أ

َ
نشَْأ

َ
ِي أ إلخ.  {قلُْ يُُيْيِهَا الََّه

ذلك بتبديل إنشائهم أول مرة من ببيان أقرب إلى الذهن و 

خلق السماوات و الأرض الذي هو أكبر من خلق الإنسان 
كْبََُ مِنْ }كما قال تعالى: 

َ
رضِْ أ

َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ لََْلقُْ الَسه

 . 57المؤمن:  {خَلقِْ الَنهاسِ 

فالآية في معنى قولنا: و كيف يمكن أن يقال: إن الله 
لأرض بما فيها من سعة الذي خلق عوالم السماوات و ا

الخلقة البديعة و عجيب النظام العام المتضمن لما لا 

يحصى من الأنظمة الجزئية المدهشة للعقول المحيرة 
للألباب و العالم الإنساني جزء يسير منها، لا يقدر أن يخلق 

 مثل هؤلاء الناس، بلى و إنه خلاق عليم. 

ه مغاير و المراد بمثلهم قيل: هم و أمثالهم و فيه أن

 لمعنى مثل على ما يعرف من اللغة و العرف. 
و قيل: المراد بمثلهم هم أنفسهم بنحو الكناية على 

حد قولهم: مثلك غني عن كذا أي أنت غني عنه، و فيه أنه 
لو كان كناية لصح التصريح به لكن لا وجه لقولنا: أ و 

ليس الذي خلق السماوات و الأرض بقادر على أن يخلقهم 

https://madrasatalwahy.org/


  304 
 

كلام في بعثهم لا في خلقهم و المشركون معترفون فإن ال

 بأن خالقهم هو الله سبحانه. 

للسماوات و الأرض فإنهما  {مِثلَْهُمْ }و قيل: ضمير 
تشملان ما فيهما من العقلاء فأعيد إليهما ضمير العقلاء 

 تغليبا فالمراد أن الله الخالق للعالم قادر على خلق مثله. 

ات بعث الإنسان لا بعث و فيه أن المقام مقام إثب
السماوات و الأرض. على أن الكلام في الإعادة و خلق 

 ء ليس إعادة لعينه بل بالضرورة. مثل الشي

فالحق أن يقال: إن المراد بخلق مثلهم إعادتهم 
للجزاء بعد الموت كما يستفاد من كلام الطبرسي رحمه الله 

 في مجمع البيان. 

بيانه أن الإنسان مركب من نفس و بدن، و البدن في 

هذه النشأة في معرض التحلل و التبدل دائما فهو لا يزال 
يتغير أجزاؤه و المركب ينتفي بانتفاء أحد أجزائه فهو في 

كل آن غيره في الآن السابق بشخصه و شخصية الإنسان 
المجردة المنزهة عن المادة و  -روحه  –محفوظة بنفسه 

 يرات الطارئة من قبلها المأمونة من الموت و الفساد. التغ

https://madrasatalwahy.org/


  305 
 

و المتحصل من كلامه تعالى أن النفس لا تموت 

 بموت البدن و أنها محفوظة حتى ترجع 
  

https://madrasatalwahy.org/


  306 
 

وَ }إلى الله سبحانه كما تقدم استفادته من قوله تعالى 
 إنِها لَفِِ خَلقٍْ جَدِيدٍ 

َ
رضِْ أ

َ
 إذَِا ضَلَلنَْا فِِ الَْْ

َ
بلَْ هُمْ قاَلوُا أ

 َ ِ ِي وُكل بلِقَِاءِ رَبلهِِمْ كََفرُِونَ قلُْ يَتَوَفهاكُمْ مَلَكُ الَمَْوتِْ الََّه
 . 11الم السجدة:  {رَبلكُِمْ ترُجَْعُونَ  بكُِمْ ثُمه إلَِ

فالبدن اللاحق من الإنسان إذا اعتبر بالقياس إلى 

 البدن السابق منه كان مثله لا عينه لكن الإنسان ذا البدن
اللاحق إذا قيس إلى الإنسان ذي البدن السابق كان عينه 

 لا مثله لأن الشخصية بالنفس و هي واحدة بعينها. 

مَنْ يحُِْْ }و لما كان استبعاد المشركين في قولهم: 
راجعا إلى خلق البدن الجديد دون  {الَعِْظَامَ وَ هَِِ رَمِيمٌ 

 النفس أجاب سبحانه بإثبات إمكان خلق مثلهم و أما

عودهم بأعيانهم فهو إنما يتم بتعلق النفوس و الأرواح 

المحفوظة عند الله بالأبدان المخلوقة جديدا، فيكون 
الأشخاص الموجودين في الدنيا من الناس بأعيانهم كما 

مَاوَاتِ وَ }قال تعالى:  ِي خَلقََ الَسه َ الََّه نه الَلَّه
َ
 وَ لمَْ يرََوْا أ

َ
أ

رضَْ وَ لمَْ يَعْىَ 
َ
نْ يُُيَِِْ الَمَْوْتِ  بَِِلقِْهِنه بقَِادِرٍ عََ الَْْ

َ
 {أ

فعلق الإحياء على الموتى بأعيانهم فقال:  33 -الأحقاف 

https://madrasatalwahy.org/


  307 
 

نْ يُُيَِِْ الَمَْوْتِ عََ }
َ
و لم يقل: على أن يحيي أمثال  {أ

 الموتى. 

نْ يَقُولَ لََُ } قوله تعالى:
َ
رَادَ شَيئْاً أ

َ
مْرُهُ إذَِا أ

َ
مَا أ إنِه

)الآية( من غرر الآيات القرآنية تصف  { فَيَكُونُ كُنْ 
ء مما أراده كلمة الإيجاد و تبين أنه تعالى لا يحتاج في إيجاد شي

إلى ما وراء ذاته المتعالية من سبب يوجد له ما أراده أو 
 يعينه في إيجاده أو يدفع عنه مانعا يمنعه. 

و قد اختلف تعبيره تعالى عن هذه الحقيقة في كلامه 

مَا قوَْلُناَ لشََِْ }: قالف نْ نَقُولَ لََُ كُنْ إنِه
َ
رَدْناَهُ أ

َ
ءٍ إذَِا أ

مَا  وَ إذَِا قضَى}، و قال: 40النحل:  {فَيَكُونُ  مْراً فإَنِه
َ
أ

 . 117البقرة:  {يَقُولُ لََُ كُنْ فَيَكُونُ 

مْرُهُ }فقوله: 
َ
مَا أ الظاهر أن المراد بالأمر الشأن،  {إنِه

مَا قوَْلُناَ لشََِْ }النحل المنقولة آنفا:  و قوله في آية ءٍ إذَِا إنِه
رَدْناَهُ 

َ
إن كان يؤيد كون الأمر بمعنى القول و هو الأمر  {أ

اللفظي بلفظة كن إلا أن التدبر في الآيات يعطي أن 
ء من الغرض فيها وصف الشأن الإلهي عند إرادة خلق شي

من الأشياء  ءالأشياء لا بيان أن قوله تعالى عند خلق شي

https://madrasatalwahy.org/


  308 
 

هذا القول دون غيره، فالوجه حمل القول على الأمر بمعنى 

 ء به لكونه الشأن بمعنى أنه جي
  

https://madrasatalwahy.org/


  309 
 

مصداقا للشأن لا حمل الأمر على القول بمعنى ما  

 يقابل النهي. 

رَادَ شَيئْاً }و قوله: 
َ
ء كما أي إذا أراد إيجاد شي {إذَِا أ

يات القضاء يعطيه سياق الآية و قد ورد في عدة من الآ
مَا يَقُولُ لََُ كُنْ  إذَِا قضَى}مكان الإرادة كقوله:  مْراً فإَنِه

َ
أ

و لا ضير فالقضاء هو الحكم و القضاء و   1{فَيَكُونُ 
ء الشي  2ء واحد و هو كونالحكم و الإرادة من الله شي

الموجود بحيث ليس له من الله سبحانه إلا أن يوجد 

 ه موقف تعلق الإرادة. فمعنى إذا أردناه إذا أوقفنا
نْ يَقُولَ لََُ كُنْ }و قوله: 

َ
خبر إنما أمره أي يخاطبه  {أ

بكلمة كن و من المعلوم أن ليس هناك لفظ يتلفظ به و إلا 

احتاج في وجوده إلى لفظ آخر و هلم جرا فيتسلسل و لا 

أن هناك مخاطبا ذا سمع يسمع الخطاب فيوجد به لأدائه 
ء من لإفاضته تعالى وجود الشيإلى الخلف فالكلام تمثيل 

                            
 .68، المؤمن: 35، مريم: 47، آل عمران: 17البقرة:   1
 فإن هذه الإرادة صفة فعلية خارجة عن الذات منتزعة عن مقام الفعل.   2

https://madrasatalwahy.org/


  310 
 

ء آخر وراء ذاته المتعالية و من غير غير حاجة إلى شي

 تخلف و لا مهل. 

و به يظهر فساد ما ذكره بعضهم حيث قال: الظاهر 
أن هناك قولا لفظيا هو لفظ كن و إليه ذهب معظم السلف 
و شئون الله تعالى وراء ما تصل إليه الأفهام فدع عنك 

 ام. انتهى. الكلام و الخص
و ذلك أن ما ذكره من كون شئونه تعالى وراء طور 
الأفهام لو أبطل الحجة العقلية القطعية بطلت بذلك 

المعارف الدينية من أصلها فصحة الكتاب مثلا بما يفيده 
من المعارف الحقيقية إنما تثبت بالحجة العقلية فلو بطلت 

ء آخر مما يثبت هو بها الحجة العقلية بكتاب أو سنة أو شي

ان ذلك الدليل المبطل مبطلا لنفسه أولا فلا تزل قدم لك

 بعد ثبوتها. 
ء و من المعلوم أن ليس هناك إلا الله عز اسمه و الشي

الذي يوجد لا ثالث بينهما و إسناد العلية و السببية إلى 
و الإرادة صفة فعلية منتزعة من مقام  -إرادته دونه تعالى 

جة الأشياء إليه تعالى يستلزم انقطاع حا -الفعل كما تقدم 

https://madrasatalwahy.org/


  311 
 

من رأس لاستيجابه استغناء الأشياء بصفة منتزعة منها 

 عنه تعالى و تقدس. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  312 
 

و من المعلوم أن ليس هناك أمر ينفصل عنه تعالى 

ء فيصير به موجودا يسمى إيجادا و وجودا ثم يتصل بالشي

 ء فحسب. و هو ظاهر فليس بعده تعالى إلا وجود الشي
كلمة الإيجاد و هي كلمة كن هي و من هنا يظهر أن 

ء الذي أوجده لكن بما أنه منتسب إليه قائم به وجود الشي

و أما من حيث انتسابه إلى نفسه فهو موجود لا إيجاد و 
 مخلوق لا خلق. 

و يظهر أيضا أن الذي يفيض منه تعالى لا يقبل مهلة 

و لا نظرة و لا يتحمل تبدلا و لا تغيرا، و لا يتلبس بتدريج 
ما يتراءى في الخلق من هذه الأمور إنما يتأتى في الأشياء و 

في ناحية نفسها لا من الجهة التي تلي ربها سبحانه و هذا 

 باب ينفتح منه ألف باب. 

و في الآيات للتلويح إلى هذه الحقائق إشارات لطيفة 
كَمَثَلِ آدَمَ خَلقََهُ مِنْ ترَُابٍ ثُمه قَالَ لََُ كُنْ }كقوله تعالى: 

مْرُناَ إلِاه }، و قوله تعالى59آل عمران:  {فَيَكُونُ 
َ
وَ مَا أ

وَ كََنَ }، و قوله تعالى: 50القمر:  {وَاحِدَةٌ كََمَْحٍ باِلَْْصََِ 
ِ قَدَراً مَقْدُوراً  مْرُ الَلَّه

َ
 إلى غير ذلك.  38الأحزاب:  {أ

https://madrasatalwahy.org/


  313 
 

ء بيان لطاعة الشي {فَيَكُونُ }و قوله في آخر الآية: 

 و لبسه الوجود.  {كُنْ }الى و امتثاله لأمر المراد له تع

ِ شَْ } قوله تعالى:
ِي بيَِدِهِ مَلَكُوتُ كُل ءٍ فسَُبحَْانَ الََّه

مبالغة في معنى الملك  الملكوت {وَ إلَِِهِْ ترُجَْعُونَ 
 كالرحموت و الرهبوت في معنى الرحمة و الرهبة. 

لكوت و انضمام الآية إلى ما قبلها يعطي أن المراد بالم
الجهة التالية له تعالى من وجهي وجود الأشياء، و بالملك 
الجهة التالية للخلق أو الأعم الشامل للوجهين. و عليه 

وَ كَذَلكَِ نرُِي إبِرَْاهيِمَ مَلكَُوتَ }يحمل قوله تعالى: 
رضِْ وَ لِِكَُونَ مِنَ الَمُْوقنِيَِ 

َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ الأنعام:  {الَسه

 }. و قوله75
َ
مَاوَاتِ وَ أ  وَ لمَْ يَنظُْرُوا فِِ مَلَكُوتِ الَسه

رضِْ 
َ
قلُْ مَنْ بيَِدِهِ }: و قوله: 185الأعراف: {الَْْ

ِ شَْ 
 . 88المؤمنون:  {ءٍ مَلكَُوتُ كُل

و جعل الملكوت بيده تعالى للدلالة على أنه متسلط 

 عليها لا نصيب فيها لغيره. 

https://madrasatalwahy.org/


  314 
 

ِي بيَِدِهِ مَلكَُوتُ فسَُبحَْانَ اَ }و مآل المعنى قوله:  لَّه
ِ شَْ 

تنزيهه تعالى عما استبعدوا منكرين للمعاد  {ءٍ كُل

 ء بيده و في قبضته. لغفلتهم عن أن ملكوت كل شي
  

https://madrasatalwahy.org/


  315 
 

خطاب لعامة الناس من  {وَ إلَِِهِْ ترُجَْعُونَ }و قوله: 

 مؤمن و مشرك، و بيان لنتيجة البيان السابق بعد التنزيه. 
 )بحث روائي( 

عْرَ }في تفسير القمي في قوله تعالى:  ِ وَ مَا عَلهمْنَاهُ الَشل
)الآية( قال: كانت قريش تقول: إن هذا  {وَ مَا ينَبَْغِى لََُ 

وَ مَا عَلهمْنَاهُ }الذي يقوله محمد شعر فرد الله عليهم فقال: 
عْرَ وَ مَا ينَبَْغِى لََُ إنِْ هُوَ إلِاه ذكِْرٌ وَ قُرْآنٌ مُبيٌِ  ِ و لم  {الَشل

 يقل رسول الله )صلى الله عليه وآله و سلم( شعرا قط. 
ن رسول الله )صلى و في المجمع، روي عن الحسن: أ

الله عليه وآله و سلم( كان يتمثل بهذا البيت: كفى 
الإسلام و الشيب للمرء ناهيا. فقال له أبو بكر: يا رسول 

أشهد الله إنما قال: كفى الشيب و الإسلام للمرء ناهيا و 

  أنك رسول الله و ما علمك الله الشعر و ما ينبغي لك.
و فيه، عن عائشة أنها قالت: كان رسول الله )صلى الله 

 عليه وآله و سلم( يتمثل ببيت أخي بني قيس: 

ستبدي لك الأيام ما كنت جاهلا *** و يأتيك 

 بالأخبار من لم تزود 

https://madrasatalwahy.org/


  316 
 

أبو و يأتيك من لم تزود بالأخبار فيقول فجعل يقول: 

بكر: ليس هكذا يا رسول الله فيقول: إني لست بشاعر و 

  لا ينبغي لي.
و روي في الدر المنثور، الخبرين عن الحسن و  أقول:

عائشة كما رواه و روي في الدر المنثور غير ذلك مما تمثل 

 . به )صلى الله عليه وآله و سلم(
 و قال في المجمع: فأما قوله: 

 ا ابن عبد المطلبأنا النبي لا كذب *** أن 

فقد قال قوم: إن هذا ليس بشعر، و قال آخرون: إنما  
هو اتفاق منه و ليس يقصد إلى شعر انتهى. و البيت منقول 

و قد أكثروا من البحث  عنه )صلى الله عليه وآله و سلم(

فيه و طرح الرواية أهون من نفي كونه شعرا أو شعرا 

 مقصودا إليه. 
)الآية( و  {لِِنُذِْرَ مَنْ كََنَ حَيًّا} في قوله تعالى: و فيه

يجوز أن يكون المراد بمن كان حيا عاقلا. و روي ذلك 
 عن علي )عليه السلام(.

https://madrasatalwahy.org/


  317 
 

عن أبي جعفر  في رواية أبي الجارود و في تفسير القمي 

  )عليه السلام( في قوله تعالى:
  

https://madrasatalwahy.org/


  318 
 

{ ِ َذُوا مِنْ دُونِ الَلَّه ونَ } -إلى قوله  - {وَ اتَِّه  {مُُضَُْْ
يقول: لا تستطيع الآلهة لهم نصرا و هم للآلهة جند 

 محضرون.
و عن تفسير العياشي، عن الحلبي عن أبي عبد الله 

جاء أبي بن خلف فأخذ عظما باليا من )عليه السلام( قال: 

حائط ففته ثم قال: إذا كنا عظاما و رفاتا أ إنا لمبعوثون 
حِْْ الَعِْظَامَ وَ هَِِ رَمِيمٌ قلُْ قاَلَ مَنْ يُ } خلقا؟ فأنزل الله:

ِ خَلقٍْ عَليِمٌ 
ةٍ وَ هُوَ بكُِلل لَ مَره وه

َ
هَا أ

َ
نشَْأ

َ
ِي أ  . {يُُيْيِهَا الََّه

و روي مثله في الدر المنثور، بطرق كثيرة عن  أقول:
ابن عباس و عروة بن الزبير و عن قتادة و السدي و 

و العاص عكرمة و روي أيضا عن ابن عباس: أن القائل ه

 بن وائل و بطريق آخر عنه أن القائل هو عبد الله بن أبي. 

في احتجاج أبي عبد الله الصادق  و في الإحتجاج:
قال السائل: أ فيتلاشى الروح بعد خروجه  )عليه السلام(:

: بل هو باق إلى عن قالبه أم هو باق؟ قال )عليه السلام(
و تنفى فلا وقت ينفخ في الصور فعند ذلك تبطل الأشياء 

https://madrasatalwahy.org/


  319 
 

حس و لا محسوس ثم أعيدت الأشياء كما بدأها مدبرها و 

 ذلك أربعمائة سنة يسبت فيها الخلق و ذلك بين النفختين. 

قال: و أنى له بالبعث و البدن قد بلي و الأعضاء قد 
تفرقت فعضو ببلدة تأكله سباعها و عضو بأخرى تمزقه 

  حائط. هوامها و عضو قد صار ترابا يبنى به مع الطين في

ء و : إن الذي أنشأه من غير شيقال )عليه السلام(
 صوره على غير مثال كان سبق إليه قادر أن يعيده كما بدأه. 

: إن الروح قال: أوضح لي ذلك. قال )عليه السلام(

مقيمة في مكانها روح المحسن في ضياء و فسحة، و روح 
ه خلق ء في ضيق و ظلمة و البدن يصير ترابا كما منالمسي

و ما تقذف به السباع و الهوام من أجوافها فما أكلته و مزقته 

كل ذلك في التراب محفوظ عند من لا يعزب عنه مثقال 

ذرة في ظلمات الأرض و يعلم عدد الأشياء و وزنها و إن 
 تراب الروحانيين بمنزلة الذهب في التراب. 

فإذا كان حين البعث مطرت الأرض مطر النشور 
ثم تمخض مخض السقاء فيصير تراب البشر  فتربو الأرض

https://madrasatalwahy.org/


  320 
 

كمصير الذهب من التراب إذا غسل بالماء و الزبد من 

 اللبن إذا مخض 
  

https://madrasatalwahy.org/


  321 
 

فيجتمع تراب كل قالب إلى قالبه فينتقل بإذن الله  

القادر إلى حيث الروح فتعود الصور بإذن المصور 

كهيئتها و يلج الروح فيها فإذا قد استوى لا ينكر من نفسه 
 شيئا. 
يقول لما أراد كونه: كن فيكون، لا  و في نهج البلاغة: 

بصوت يقرع و لا نداء يسمع و إنما كلامه سبحانه فعل منه 
أنشأه و مثله لم يكن من قبل ذلك كائنا و لو كان قديما لكان 

 إلها ثانيا. 

 و لا يلفظ و يريد و لا يضمر.  و فيه يقول:
قلت  و في الكافي، بإسناده عن صفوان بن يحيى قال:

لأبي الحسن )عليه السلام(: أخبرني عن الإرادة من الله و 

من الخلق قال: فقال: الإرادة من الخلق الضمير و ما يبدو 

لهم بعد ذلك من الفعل، و أما من الله فإرادته إحداثه لا 
 غير ذلك لأنه لا يروي و لا يهم و لا يتفكر، و هذه

 الصفات منفية عنه و هي صفات الخلق. 

https://madrasatalwahy.org/


  322 
 

فإرادة الله الفعل لا غير ذلك يقول له: كن فيكون بلا 

لفظ و لا نطق بلسان و لا همة و لا تفكر و لا كيف لذلك 

 كما أنه لا كيف له.
و الروايات عنهم )عليهم السلام( في كون  أقول:

 إرادته من صفات الفعل مستفيضة.

هي مائة و اثنان و ثمانون آية  ( سورة الصافات مكية و٣٧)

(١٨٢ ) 
 [١١الی  ١(: الآیات ٣٧]سورة الصافات )

ا } افهاتِ صَفًّ ِ الَرهحَْْنِ الَرهحِيمِ وَ الَصه  ١بسِْمِ الَلَّه
اجِرَاتِ زجَْراً   ٤إنِه إلِهََكُمْ لوََاحِدٌ  ٣فاَلِهالِِاَتِ ذكِْراً  ٢فاَلزه

رضِْ 
َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ  ٥ وَ مَا بيَنَْهُمَا وَ رَبُّ الَمَْشَارقِِ رَبُّ الَسه

نْيَا بزِِينَةٍ الَكَْوَاكبِِ  مَاءَ الَدُّ ِ  ٦إنِها زَيهنها الَسه
وَ حِفْظاً مِنْ كُل

عَْ  ٧شَيطَْانٍ مَاردٍِ 
َ
عُونَ إلََِ الَمَْلََِ الَْْ مه وَ يُقْذَفُونَ  لَا يسَه

 ِ
 مِنْ كُل

  

https://madrasatalwahy.org/


  323 
 

إلِاه مَنْ  ٩مْ عَذَابٌ وَاصِبٌ دُحُوراً وَ لهَُ  ٨جَانبٍِ 
تبَْعَهُ شِهَابٌ ثاَقبٌِ 

َ
 هُمْ  ١٠خَطِفَ الََْْطْفَةَ فَأ

َ
فاَسْتَفْتهِِمْ أ

مْ مَنْ خَلقَْنَا إنِها خَلقَْنَاهُمْ مِنْ طِيٍ لَازبٍِ 
َ
شَدُّ خَلقْاً أ

َ
  {١١أ

 )بيان( 

في السورة احتجاج على التوحيد، و إنذار للمشركين 

مخلصين من المؤمنين، و بيان ما يئول إليه حال و تبشير لل

كل من الفريقين ثم ذكر عدة من عباده المؤمنين ممن من 
الله عليهم و قضى أن ينصرهم على عدوهم، و في خاتمة 
السورة ما هو بمنزلة محصل الغرض منها و هو تنزيهه و 

السلام على عباده المرسلين و تحميده تعالى فيما فعل و 
 ة بشهادة سياقها. السورة مكي

اجِرَاتِ زجَْراً } قوله تعالى: ا فاَلزه افهاتِ صَفًّ وَ الَصه
جمع صافة و  -على ما قيل  -الصافات  {فاَلِهالِِاَتِ ذكِْراً 

هي جمع صاف، و المراد بها على أي حال الجماعة التي 
من الزجر و هو الصرف عن  تصطف أفرادها و الزاجرات

من التلاوة  و عقاب و التالياتء بالتخويف بذم أالشي

 بمعنى القراءة. 

https://madrasatalwahy.org/


  324 
 

و قد أقسم الله تعالى بهذه الطوائف الثلاث: الصافات 

و الزاجرات و التاليات و قد اختلفت كلماتهم في المراد 

 بها: 
فأما الصافات فقيل: إن المراد بها الملائكة تصف 
أنفسها في السماء صفوفا كصفوف المؤمنين في الصلاة، و 

إنها الملائكة تصف أجنحتها في الهواء إذا أرادت قيل: 
النزول إلى الأرض واقفة في انتظار أمر الله تعالى، و قيل: 
إنها الجماعة من المؤمنين يقومون في الصلاة أو في الجهاد 

 مصطفين. 
و أما الزاجرات فقيل: إنها الملائكة تزجر العباد عن 

رة المعاصي فيوصله الله إلى قلوب الناس في صو

الخطرات كما يوصل وساوس الشياطين، و قيل: إنها 

الملائكة الموكلة بالسحاب تزجرها و تسوقها إلى حيث 
 أراد الله سبحانه، و قيل: هي زواجر 

  

https://madrasatalwahy.org/


  325 
 

القرآن و هي آياته الناهية عن القبائح، و قيل: هم  

المؤمنون يرفعون أصواتهم بالقرآن عند قراءته فيزجرون 

 الناس عن المنهيات. 
أما التاليات فقيل: هم الملائكة يتلون الوحي على و 

النبي الموحى إليه، و قيل: هي الملائكة تتلو الكتاب 

الذي كتبه الله و فيها ذكر الحوادث، و قيل: جماعة قراء 
 القرآن يتلونه في الصلاة. 

أن يكون المراد بالطوائف  -و الله العالم  -و يحتمل 

ف الملائكة النازلين الثلاث المذكورة في الآيات طوائ
بالوحي المأمورين بتأمين الطريق و دفع الشياطين عن 
المداخلة فيه و إيصاله إلى النبي مطلقا أو خصوص محمد 

)صلى الله عليه وآله و سلم( كما يستفاد من قوله تعالى: 

حَداً إلِاه مَنِ ارِْتضَى عََلمُِ الَغَْيبِْ فَلَا يُظْهِرُ عََ }
َ
 غَيبْهِِ أ

نْ رسَُولٍ فإَنِههُ يسَْلُكُ مِنْ بيَِْ يدََيهِْ وَ مِنْ خَلفِْهِ رصََداً مِ 
يهِْمْ  حَاطَ بمَِا لَدَ

َ
بلْغَُوا رسَِالَاتِ رَبلهِِمْ وَ أ

َ
نْ قَدْ أ

َ
 {لِِعَْلَمَ أ
 . 28الجن: 

https://madrasatalwahy.org/


  326 
 

و عليه فالمعنى أقسم بالملائكة الذين يصفون في 

منعونهم طريق الوحي صفا فبالذين يزجرون الشياطين و ي

عن المداخلة في الوحي فبالذين يتلون على النبي الذكر و 
هو مطلق الوحي أو خصوص القرآن كما يؤيده التعبير عنه 

 بتلاوة الذكر. 

و يؤيد ما ذكرنا وقوع حديث رمي الشياطين بالشهب 
شَدُّ }بعد هذه الآيات، و كذا قوله بعد: 

َ
 هُمْ أ

َ
فاَسْتَفْتهِِمْ أ

مْ مَنْ 
َ
 )الآية( كما سنشير إليه.  {خَلقَْنَاخَلقْاً أ

و لا ينافي ذلك إسناد النزول بالقرآن إلى جبرئيل 
لََُ عََ }وحده في قوله:  بَِْيلَ فإَنِههُ نزَه ا لِِْ  مَنْ كََنَ عَدُوًّ

مِيُ عََ }و قوله 97البقرة:  {قَلبْكَِ 
َ
وحُ الَْْ  نزََلَ بهِِ الَرُّ

لأن الملائكة المذكورين أعوان  194الشعراء:  {قَلبْكَِ 

فِِ صُحُفٍ }جبرئيل فنزولهم به نزوله به و قد قال تعالى: 
يدِْي سَفَرَةٍ كرَِامٍ برََرَةٍ 

َ
رَةٍ بأِ مَةٍ مَرْفُوعَةٍ مُطَهه عبس:  {مُكَره

مْرِ رَبلكَِ }، و قال حكاية عنهم: 16
َ
لُ إلِاه بأِ  {وَ مَا نَتَنَْه

افُّونَ وَ إنِها لَنحَْنُ }قال:  ، و64مريم:  وَ إنِها لَنحَْنُ الَصه
و هذا كنسبة التوفي إلى  166الصافات:  {الَمُْسَبلحُِونَ 

https://madrasatalwahy.org/


  327 
 

حَدَكُمُ }: الرسل من الملائكة في قوله
َ
حَتَّه إذَِا جَاءَ أ

تهُْ رسُُلُنَا و إلى ملك الموت و  61الأنعام:  {الَمَْوتُْ توََفه

ِي }هو رئيسهم في قوله:  قلُْ يَتَوَفهاكُمْ مَلَكُ الَمَْوتِْ الََّه
َ بكُِمْ  ِ  . 11السجدة: {وُكل

و لا ضير في التعبير عن الملائكة بلفظ الإناث: 

 الصافات و الزاجرات و التاليات ـ 
  

https://madrasatalwahy.org/


  328 
 

 لأن موصوفها الجماعة، و التأنيث لفظي. 

و هذه أول سورة في القرآن صدرت بالقسم و قد 

 كلامه بكثير من خلقه كالسماء و أقسم الله سبحانه في
الأرض و الشمس و القمر و النجم و الليل و النهار و 
الملائكة و الناس و البلاد و الأثمار، و ليس ذلك إلا لما 

فيها من الشرف باستناد خلقها إليه تعالى و هو قيومها 
 المنبع لكل شرف و بهاء. 

الخطاب لعامة  {إنِه إلِهََكُمْ لوََاحِدٌ } قوله تعالى:

 الناس و هو مقسم به، و هو كلام مسوق بدليل كما سيأتي. 
رضِْ وَ مَا بيَنَْهُمَا وَ } قوله تعالى:

َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ رَبُّ الَسه

خبر بعد خبر لأن، أو خبر لمبتدإ محذوف  {رَبُّ الَمَْشَارقِِ 

 و التقدير هو رب السماوات إلخ، أو بدل من واحد. 

ف إشعار بعلة كون الإله واحدا و في سوق الأوصا
كما أن خصوصية القسم مشعر بعلة كونه رب السماوات 

 و الأرض و ما بينهما. 
كأنه قيل إن إلهكم لواحد لأن الملاك في ألوهية الإله 

و هي كونه معبودا بالحق أن يكون ربا يدبر الأمر على ما 

https://madrasatalwahy.org/


  329 
 

تعترفون و هو سبحانه رب السماوات و الأرض و ما بينهما 

 ذي يدبر أمرها و يتصرف في جميعها. ال

و كيف لا؟ و هو تعالى يوحي إلى نبيه فيتصرف في 
السماء و سكانها بإرسال ملائكة يصطفون بينها و بين 
الأرض و هناك مجال الشياطين فيزجرونهم و هو تصرف 

منه فيما بين السماء و الأرض و في الشياطين ثم يتلون الذكر 
اس و تربية لهم سواء صدقوا أم على نبيه و فيه تكميل للن

كذبوا ففي الوحي تصرف منه في السماوات و الأرض و 

ما بينهما فهو على وحدانيته رب الجميع المدبر لأمرها و 
 الإله الواحد. 
أي مشارق الشمس  {وَ رَبُّ الَمَْشَارقِِ }و قوله: 

باختلاف الفصول أو المراد مشارق مطلق النجوم أو 

تخصيص المشارق بالذكر مناسبة  مطلق المشارق، و في
وَ لقََدْ }لطلوع الوحي بملائكته من السماء و قد قال تعالى: 

فقُِ الَمُْبيِِ 
ُ
فُقِ }، و قال: 23 -التكوير  {رَآهُ باِلْْ

ُ
وَ هُوَ باِلْْ

عَْ 
َ
 . 7النجم:  {الَْْ

https://madrasatalwahy.org/


  330 
 

نيَْا بزِِينَةٍ الَكَْ } قوله تعالى: مَاءَ الَدُّ  {وَاكبِِ إنِها زَيهنها الَسه

 المراد بالزينة ما يزين به، 
  

https://madrasatalwahy.org/


  331 
 

و الكواكب بيان أو بدل من الزينة و قد تكرر حديث  

وَ }تزيين السماء الدنيا بزينة الكواكب في كلامه كقوله: 
نيَْا بمَِصَابيِحَ  مَاءَ الَدُّ و قوله:  12حم السجدة:  {زَيهنها الَسه

نيَْ } مَاءَ الَدُّ ، و 5الملك:  {ا بمَِصَابيِحَ وَ لقََدْ زَيهنها الَسه
مَاءِ فوَقَْهُمْ كَيفَْ بنَيَنَْاهَا وَ }قوله:   فَلَمْ يَنظُْرُوا إلََِ الَسه

َ
أ

 . 6ق:  {زَيهنهاهَا
و لا يخلو من ظهور في كون السماء الدنيا من 
السماوات السبع التي يذكرها القرآن هو عالم الكواكب 

ق مقتضى الهيئة فوق الأرض و إن وجهه بعضهم بما يواف
 القديمة أو الجديدة. 

ِ شَيطَْانٍ مَاردٍِ } قوله تعالى:
حفظا  {وَ حِفْظاً مِنْ كُل

مفعول مطلق لفعل محذوف و التقدير و حفظناها حفظا 

من كل شيطان مارد، و المراد بالشيطان الشرير من الجن 
 و المارد الخبيث العاري من الخير. 

عُونَ } قوله تعالى: مه عَْ لَا يسَه
َ
وَ يُقْذَفوُنَ   إلََِ الَمَْلََِ الَْْ

ِ جَانبٍِ 
عُونَ }أصل  {مِنْ كُل مه لا يتسمعون و  {لَا يسَه

الإصغاء، و هو كناية عن كونهم ممنوعين  التسمع

https://madrasatalwahy.org/


  332 
 

مدحورين و بهذه العناية صار وصفا لكل شيطان و لو كان 

بمعنى الإصغاء صريحا أفاد لغوا من الفعل إذ لو كانوا لا 

 ون لم يكن وجه لقذفهم. يصغ
و الملأ من الناس الأشراف منهم الذين يملئون 
العيون، و الملأ الأعلى هم الذين يريد الشياطين التسمع 

إليهم و هم الملائكة الكرام الذين هم سكنة السماوات 
لْناَ عَليَهِْمْ }العلى على ما يدل عليه كلامه تعالى كقوله:  لنََْه

مَاءِ مَلَ   . 95الإسراء:  {كًَ رسَُولاً مِنَ الَسه

و قصدهم من التسمع إلى الملإ الأعلى الاطلاع على 
أخبار الغيب المستوردة عن هذا العالم الأرضي 
كالحوادث المستقبلة و الأسرار المكنونة كما يشير إليه 

يَاطِيُ وَ مَا ينَبَْغِى لهَُمْ وَ }قوله تعالى:  لتَْ بهِِ الَشه وَ مَا تنََْه
 َ مْعِ لمََعْزُولوُنَ مَا ي هُمْ عَنِ الَسه الشعراء:  {سْتَطِيعُونَ إنِه

مَاءَ }، و قوله حكاية عن الجن: 212 نها لمََسْنَا الَسه
َ
وَ أ

نها كُنها نَقْعُدُ 
َ
فوَجََدْناَهَا مُلئَِتْ حَرسَاً شَدِيداً وَ شُهُباً وَ أ

مْعِ فَمَنْ يسَْتَمِعِ الَِْ  نَ يََِدْ لََُ شِهَاباً مِنهَْا مَقَاعِدَ للِسه
 . 9الجن:  {رصََداً 

https://madrasatalwahy.org/


  333 
 

ِ جَانبٍِ }و قوله: 
الرمي  القذف {وَ يُقْذَفوُنَ مِنْ كُل

 الجهة.  و الجانب

الدحور  {دُحُوراً وَ لهَُمْ عَذَابٌ وَاصِبٌ } قوله تعالى:
الطرد و الدفع، و هو مصدر بمعنى المفعول منصوب 

مطلق، و حالا أي مدحورين أو مفعول له أو مفعول 

 الواجب اللازم.  الواصب
  

https://madrasatalwahy.org/


  334 
 

تبَْعَهُ شِهَابٌ } قوله تعالى: 
َ
إلِاه مَنْ خَطِفَ الََْْطْفَةَ فَأ

ما  الخطفة الاختلاس و الاستلاب، و الشهاب {ثاَقبٌِ 

الركوز و  يرى في الجو كالكوكب المنقض، و الثقوب
 سمي الشهاب ثاقبا لأنه لا يخطئ هدفه و غرضه. 

و المراد بالخطفة اختلاس السمع و قد عبر عنه في 

قَ }موضع آخر باستراق السمع قال تعالى:  إلِاه مَنِ اسِْتَََ
تبَْعَهُ شِهَابٌ مُبيٌِ 

َ
مْعَ فَأ ، و الاستثناء من 18الحجر:  {الَسه

عُونَ }ضمير الفاعل في قوله:  مه و جوز بعضهم  {لَا يسَه

 كون الاستثناء منقطعا. 
لآيات الخمس: أنا زينا السماء التي هي أقرب و معنى ا

السماوات منكم أو السماء السفلى بزينة و هي الكواكب، و 

حفظناها حفظا من كل شيطان خبيث عار من الخير 

للاطلاع إلى ما  -ممنوعين من الإصغاء إلى الملإ الأعلى 
و يرمون من كل  -يلقون بين أنفسهم من أخبار الغيب 

ودين و لهم عذاب لازم لا يفارقهم جهة حال كونهم مطر
إلا من اختلس من أخبارهم الاختلاسة فأتبعه شهاب 

 ثاقب لا يخطئ غرضه. 

https://madrasatalwahy.org/


  335 
 

 )كلام في معنى الشهب( 

أورد المفسرون أنواعا من التوجيه لتصوير استراق 
السمع من الشياطين و رميهم بالشهب و هي مبنية على ما 

أن هناك  يسبق إلى الذهن من ظاهر الآيات و الأخبار
أفلاكا محيطة بالأرض تسكنها جماعات الملائكة و لها 

ء إلا منها و أن في السماء الأولى جمعا أبواب لا يلج فيها شي

من الملائكة بأيديهم الشهب يرصدون المسترقين للسمع 
 من الشياطين فيقذفونهم بالشهب. 

و قد اتضح اليوم اتضاح عيان بطلان هذه الآراء و 

بطلان الوجوه التي أوردوها في تفسير  يتفرع على ذلك
الشهب و هي وجوه كثيرة أودعوها في المطولات 
كالتفسير الكبير، للرازي و روح المعاني، للآلوسي و 

 غيرهما. 
أن هذه البيانات في كلامه  -و الله العالم  -و يحتمل 

تعالى من قبيل الأمثال المضروبة تصور بها الحقائق 

رة المحسوس لتقريبها من الخارجة عن الحس في صو

https://madrasatalwahy.org/


  336 
 

مْثَالُ نضَِْْبُهَا }الحس و هو القائل عز و جل: 
َ
وَ تلِكَْ الَْْ

 . 43العنكبوت:  {للِنهاسِ وَ مَا يَعْقِلُهَا إلِاه الَعَْالمُِونَ 
  

https://madrasatalwahy.org/


  337 
 

و هو كثير في كلامه تعالى و منه العرش و الكرسي و  

ء اللوح و الكتاب و قد تقدمت الإشارة إليها و سيجي

 ض منها. بع
و على هذا يكون المراد من السماء التي تسكنها 
الملائكة عالما ملكوتيا ذا أفق أعلى نسبته إلى هذا العالم 

المشهود نسبة السماء المحسوسة بأجرامها إلى الأرض، و 
المراد باقتراب الشياطين من السماء و استراقهم السمع و 

لاع على قذفهم بالشهب اقترابهم من عالم الملائكة للاط

أسرار الخلقة و الحوادث المستقبلة و رميهم بما لا يطيقونه 
من نور الملكوت، أو كرتهم على الحق لتلبيسه و رمي 

 الملائكة إياهم بالحق الذي يبطل أباطيلهم. 

و إيراده تعالى قصة استراق الشياطين للسمع و رميهم 

بالشهب عقيب الإقسام بملائكة الوحي و حفظهم إياه 
عن مداخلة الشياطين لا يخلو من تأييد لما ذكرناه و الله 

 أعلم. 

https://madrasatalwahy.org/


  338 
 

 ]بيان[ 

مْ مَنْ خَلقَْنَا } قوله تعالى:
َ
شَدُّ خَلقْاً أ

َ
 هُمْ أ

َ
فاَسْتَفْتهِِمْ أ

الملتزق بعضه  اللازب {مْ مِنْ طِيٍ لَازبٍِ إنِها خَلقَْنَاهُ 

 ببعض بحيث يلزمه ما جاوره، و قال في مجمع البيان:
 اللازب و اللازم بمعنى. انتهى. 

إما الملائكة المشار  {مَنْ خَلقَْنَا}و المراد بقوله: 

إليهم في الآيات السابقة و هم حفظة الوحي و رماة 
العظيم كالسماوات و الشهب، و إما غير الناس من الخلق 

 الأرض و الملائكة، و التعبير بلفظ أولي العقل للتغليب. 

و المعنى: فإذا كان الله هو رب السماوات و الأرض 
و ما بينهما و الملائكة فاسألهم أن يفتوا أ هم أشد خلقا أم 
غيرهم ممن خلقنا فهم أضعف خلقا لأنا خلقناهم من طين 

 ملتزق فليسوا بمعجزين لنا. 
 ث روائي( )بح

ا}في تفسير القمي في قوله تعالى:  افهاتِ صَفًّ  {وَ الَصه
 قال: الملائكة و الأنبياء. 

https://madrasatalwahy.org/


  339 
 

و فيه، عن أبيه و يعقوب بن يزيد عن ابن أبي عمير  

عن بعض أصحابنا عن أبي عبد الله )عليه السلام( قال: 

قال أمير المؤمنين )عليه السلام(: إن هذه النجوم التي في 
 )الحديث(.  ائن مثل المدائن التي في الأرض.السماء مد

عن أبي جعفر )عليه  و فيه، في رواية أبي الجارود

  {عَذَابٌ وَاصِبٌ } السلام( قال:
  

https://madrasatalwahy.org/


  340 
 

 أي دائم موجع قد وصل إلى قلوبهم. 

و فيه، عن النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( في 

فصعد جبرئيل و صعدت معه إلى حديث المعراج: قال: 
يا و عليها ملك يقال له: إسماعيل و هو صاحب سماء الدن

إلِاه مَنْ خَطِفَ الََْْطْفَةَ }الخطفة التي قال الله عز و جل: 
تبَْعَهُ شِهَابٌ ثاَقبٌِ 

َ
و تحته سبعون ألف ملك تحت كل  {فَأ

 ملك سبعون ألف ملك. )الحديث(. 
و الروايات في هذا الباب كثيرة أوردنا بعضا  أقول:

تبَْعَهُ  }وله تعالى: منها في تفسير ق
َ
مْعَ فَأ قَ الَسه إلِاه مَنِ اسِْتَََ

و سيأتي بعضها في تفسير  18الحجر:  {شِهَابٌ مُبيٌِ 
 سورتي الملك و الجن إن شاء الله تعالى. 

ثم جمع سبحانه من حزن الأرض و  و في نهج البلاغة:

سهلها و عذبها و سبخها تربة سنها بالماء حتى خلصت و 
 لبلة حتى لزبت.لاطها با

 [٧٠الی  ١٢(: الآیات ٣٧]سورة الصافات ) 

رُِوا لَا يذَْكُرُونَ  ١٢بلَْ عَجِبتَْ وَ يسَْخَرُونَ } وَ إذَِا ذُكل
وْا آيةًَ يسَْتسَْخِرُونَ  ١٣

َ
وَ قاَلوُا إنِْ هَذَا إلِاه سِحْرٌ  ١٤وَ إذَِا رَأ

https://madrasatalwahy.org/


  341 
 

 إذَِا مِتنَْا وَ كُنها ترَُاباً وَ عِظَ  ١٥مُبيٌِ 
َ
 إنِها لمََبعُْوثوُنَ أ

َ
  ١٦اماً أ

َ
أ

لوُنَ  وه
َ
نتُْمْ دَاخِرُونَ  ١٧وَ آباَؤُناَ الَْْ

َ
فإَنِهمَا هَِِ  ١٨قُلْ نَعَمْ وَ أ
وَ قاَلوُا ياَ وَيلْنََا هَذَا يوَمُْ  ١٩زجَْرَةٌ وَاحِدَةٌ فإَذَِا هُمْ يَنظُْرُونَ 

ِينِ  ِي كُنْ  ٢٠الَدل بوُنَ هَذَا يوَمُْ الَفَْصْلِ الََّه ِ  ٢١تُمْ بهِِ تكَُذل
زْوَاجَهُمْ وَ مَا كََنوُا يَعْبُدُونَ 

َ
ِينَ ظَلمَُوا وَ أ وا الََّه  ٢٢احُْشُُْ

ِ فاَهْدُوهُمْ إلَِ اطِ الََْْحِيمِ  مِنْ دُونِ الَلَّه وَ قفُِوهُمْ  ٢٣صَِِ
هُمْ   إنِه

  

https://madrasatalwahy.org/


  342 
 

ونَ  ٢٤مَسْؤُلوُنَ  مَ بلَْ هُمُ الَِْوَْ  ٢٥مَا لَكُمْ لَا تَنَاصَُِ
قْبَلَ بَعْضُهُمْ عََ  ٢٦مُسْتسَْلمُِونَ 

َ
 ٢٧بَعْضٍ يتََسَاءَلوُنَ  وَ أ

توُنَنَا عَنِ الَِْمَِيِ 
ْ
قاَلوُا بلَْ لمَْ  ٢٨قاَلوُا إنِهكُمْ كُنتُْمْ تأَ

وَ مَا كََنَ لَناَ عَلَيكُْمْ مِنْ سُلطَْانٍ بلَْ  ٢٩تكَُونوُا مُؤْمِنيَِ 
ائقُِونَ  ٣٠كُنتُْمْ قوَمْاً طَاغِيَ   ٣١فَحَقه عَليَنَْا قوَْلُ رَبلنَِا إنِها لَََّ

غْوَينَْاكُمْ إنِها كُنها غََويِنَ 
َ
هُمْ يوَمَْئذٍِ فِِ الَعَْذَابِ  ٣٢فأَ فإَنِه

هُمْ كََنوُا  ٣٤إنِها كَذَلكَِ نَفْعَلُ باِلمُْجْرمِِيَ  ٣٣مُشْتََِكُونَ  إنِه
ونَ إذَِا قيِلَ لهَُمْ لَا إلَََِ إلِاه  ُ يسَْتَكْبَُِ  إنِها  ٣٥ الَلَّه

َ
وَ يَقُولوُنَ أ

قَ  ٣٦لَِاَركُِوا آلهَِتنَِا لشَِاعِرٍ مََنُْونٍ  ِ وَ صَده بلَْ جَاءَ باِلَْْقل
لِِمِ  ٣٧الَمُْرسَْليَِ 

َ
ائقُِوا الَعَْذَابِ الَْْ وَ مَا تُِزَْوْنَ  ٣٨إنِهكُمْ لَََّ

ِ الَمُْخْلصَِيَ  ٣٩إلِاه مَا كُنتُْمْ تَعْمَلُونَ  ولئَكَِ  ٤٠إلِاه عِبَادَ الَلَّه
ُ
أ

فِِ جَنهاتِ  ٤٢فوََاكهُِ وَ هُمْ مُكْرَمُونَ  ٤١لهَُمْ رزِْقٌ مَعْلوُمٌ 
رٍ مُتَقَابلِيَِ  عََ  ٤٣الَنهعيِمِ  سٍ  ٤٤سُُِ

ْ
يُطَافُ عَليَهِْمْ بكَِأ

اربِيَِ  ٤٥مِنْ مَعِيٍ  ةٍ للِشه فيِهَا غَوْلٌ وَ لاَ هُمْ لاَ  ٤٦بَيضَْاءَ لََّه
رفِْ  ٤٧عَنهَْا ينَُْْفوُنَ  اتُ الَطه  وَ عِندَْهُمْ قاَصَِِ

  

https://madrasatalwahy.org/


  343 
 

نههُنه بَيضٌْ مَكْنُونٌ  ٤٨عِيٌ 
َ
قْبَلَ بَعْضُهُمْ عََ  ٤٩كَأ

َ
 فأَ

 ٥١قاَلَ قَائلٌِ مِنهُْمْ إنَِّلِ كََنَ لَِ قَرِينٌ  ٥٠بَعْضٍ يتَسََاءَلوُنَ 
قيَِ  ِ  إنِهكَ لمَِنَ الَمُْصَدل

َ
 إذَِا مِتنَْا وَ كُنها ترَُاباً وَ  ٥٢يَقُولُ أ

َ
أ

 إنِها لمََدِ 
َ
لعُِونَ  ٥٣ينُونَ عِظَاماً أ نتُْمْ مُطه

َ
لَعَ  ٥٤قاَلَ هَلْ أ فاَطه

ِ إنِْ كدِْتَ لتََُدِْينِ  ٥٥فَرَآهُ فِِ سَوَاءِ الََْْحِيمِ  وَ  ٥٦قاَلَ تاَللَّه
ِ لَكُنتُْ مِنَ الَمُْحْضَِْينَ   فَمَا نََنُْ  ٥٧لوَْ لَا نعِْمَةُ رَبّل

َ
أ

ولِ ٥٨بمَِيلتِيَِ 
ُ
بيَِ  إلِاه مَوْتتََنَا الَْْ إنِه هَذَا  ٥٩وَ مَا نََنُْ بمُِعَذه

 ذَلكَِ  ٦١لمِِثلِْ هَذَا فَليَْعْمَلِ الَعَْامِلُونَ  ٦٠لهَُوَ الَفَْوْزُ الَعَْظِيمُ 
َ
أ

مْ شَجَرَةُ الَزهقُّومِ 
َ
المِِيَ  ٦٢خَيٌْْ نزُُلًا أ إنِها جَعَلنَْاهَا فتِنَْةً للِظه

هَا شَجَرَةٌ تََّرُْجُ فِِ  ٦٣ صْلِ الََْْحِيمِ إنِه
َ
نههُ  ٦٤ أ

َ
طَلعُْهَا كَأ

يَاطِيِ  هُمْ لَِكَِوُنَ مِنهَْا فَمَالؤُِنَ مِنهَْا  ٦٥رُؤسُُ الَشه فإَنِه
ثُمه إنِه  ٦٧ثُمه إنِه لهَُمْ عَليَهَْا لشََوْباً مِنْ حَْيِمٍ  ٦٦الَْْطُُونَ 

لََ الََْْحِيمِ  لفَْوْ  ٦٨مَرجِْعَهُمْ لَِْ
َ
هُمْ أ  ٦٩ا آباَءَهُمْ ضَالليَِ إنِه

  {٧٠آثاَرهِمِْ يُهْرعَُونَ  فَهُمْ عََ 
  

https://madrasatalwahy.org/


  344 
 

 )بيان(  

حكاية استهزائهم بآيات الله و بعض أقاويلهم المبنية 
على الكفر و إنكار المعاد و الرد عليهم بتقرير أمر البعث 

و ما يجري عليهم فيه من الشدة و ألوان العذاب و ما يكرم 
 صين من النعمة و الكرامة. الله به عباده المخل

و فيها ذكر تخاصم أهل النار يوم القيامة، و ذكر محادثة 

 بين أهل الجنة و أخرى بين بعضهم و بعض أهل النار. 
رُِوا لَا } قوله تعالى: بلَْ عَجِبتَْ وَ يسَْخَرُونَ وَ إذَِا ذُكل

أي بل عجبت يا محمد من تكذيبهم إياك مع  {يذَْكُرُونَ 

إلى كلمة الحق، و هم يسخرون و يهزءون دعوتك إياهم 
من تعجبك منهم أو من دعائك إياهم إلى الحق، و إذا 
ذكروا بآيات الله الدالة على التوحيد و دين الحق لا 

 يذكرون و لا يتنبهون. 
وْا آيةًَ يسَْتسَْخِرُونَ } قوله تعالى:

َ
في مجمع  {وَ إذَِا رَأ

 . سخر و استسخر بمعنى واحد. انتهى البيان:

و المعنى: و إذا رأوا هؤلاء المشركون أية معجزة من 

 آيات الله المعجزة كالقرآن و شق القمر يستهزءون بها. 

https://madrasatalwahy.org/


  345 
 

في  {وَ قاَلوُا إنِْ هَذَا إلِاه سِحْرٌ مُبيٌِ } قوله تعالى:

إشارتهم إلى الآية بلفظة هذا إشعار منهم أنهم لا يفقهون 

ء ما من غير زيادة و هو من أقوى الإهانة منها إلا أنها شي
 و الاستسخار. 
 إنِها } قوله تعالى:

َ
 إذَِا مِتنَْا وَ كُنها ترَُاباً وَ عِظَاماً أ

َ
أ

لوُنَ  وه
َ
 وَ آباَؤُناَ الَْْ

َ
للبعث مبني  إنكار منهم {لمََبعُْوثوُنَ أ

على الاستبعاد فمن المستبعد عند الوهم أن يموت 
الإنسان فيتلاشى بدنه و يعود ترابا و عظاما ثم يعود إلى 

 صورته الأولى. 
و من الدليل على أن الكلام مسوق لإفادة الاستبعاد 

 تكرارهم الاستفهام الإنكاري 
  

https://madrasatalwahy.org/


  346 
 

 بالنسبة إلى آبائهم الأولين فإن استبعاد الوهم لبعثهم 

و قد انمحت رسومهم و لم يبق منهم إلا أحاديث أشد و 

 أقوى من استبعاده بعثهم أنفسهم. 
و لو كان إنكارهم البعث مبنيا على أنهم ينعدمون 
بالموت فتستحيل إعادتهم كان الحكم فيهم و في آبائهم 

على نهج واحد و لم يحتج إلى تجديد استفهام بالنسبة إلى 
 آبائهم. 

نتُْمْ دَاخِرُونَ فَإنِهمَا هَِِ زجَْرَةٌ قلُْ } قوله تعالى:
َ
 نَعَمْ وَ أ

أمر تعالى نبيه )صلى الله عليه  {وَاحِدَةٌ فإَذَِا هُمْ يَنظُْرُونَ 
 وآله و سلم( أن يجيبهم بأنهم مبعوثون. 

نتُْمْ دَاخِرُونَ }و قوله: 
َ
أي صاغرون مهانون  {وَ أ

نفوذ  أذلاء، و هذا في الحقيقة احتجاج بعموم القدرة و

الإرادة من غير مهلة، فإنما أمره إذا أراد شيئا أن يقول له 
فإَنِهمَا هَِِ زجَْرَةٌ وَاحِدَةٌ فإَذَِا }كن فيكون و لذا عقبه بقوله: 

مَاوَاتِ  }و قد قال تعالى:  {هُمْ يَنظُْرُونَ  ِ غَيبُْ الَسه وَ لِلَّه
اعَةِ إلِاه كََمَْ  مْرُ الَسه

َ
رضِْ وَ مَا أ

َ
قرَْبُ وَ الَْْ

َ
وْ هُوَ أ

َ
حِ الََْْصََِ أ

َ عََ  ِ شَْ  إنِه الَلَّه
 . 77 -النحل  {ءٍ قَدِيرٌ كُل

https://madrasatalwahy.org/


  347 
 

إلخ الفاء لإفادة  {فإَنِهمَا هَِِ زجَْرَةٌ وَاحِدَةٌ }و قوله: 

نْتُمْ دَاخِرُونَ }التعليل و الجملة تعليل لقوله: 
َ
و في  {وَ أ

 التعبير بزجرة إشعار باستذلالهم. 
ِينِ هَذَا يوَمُْ } :قوله تعالى وَ قاَلوُا ياَ وَيلْنََا هَذَا يوَمُْ الَدل

بوُنَ  ِ ِي كُنتُْمْ بهِِ تكَُذل معطوف على قوله:  {الَفَْصْلِ الََّه

المشعر بأنهم مبهوتون مدهوشون متفكرون  {يَنظُْرُونَ }
ثم يتنبهون بكونه يوم البعث فيه الدين و الجزاء و هم 

وا و لذا قالوا: يوم الدين، و لم يحذرون منه بما كفروا و كذب

 يقولوا يوم البعث، و التعبير بالماضي لتحقق الوقوع. 
بوُنَ }و قوله:  ِ ِي كُنتُْمْ بهِِ تكَُذل  {هَذَا يوَمُْ الَفَْصْلِ الََّه

قيل هو كلام بعضهم لبعض و قيل: كلام الملائكة أو 

يز كلامه تعالى لهم، و يؤيده الآية التالية، و الفصل هو التمي

بين الشيئين و سمي يوم الفصل لكونه يوم التمييز بين 
الحق و الباطل بقضائه و حكمه تعالى أو التمييز بين 

هَا }المجرمين و المتقين قال تعالى:  يُّ
َ
وَ امِْتَازُوا الَِْوَمَْ أ

 . 59يس:  {الَمُْجْرِمُونَ 

https://madrasatalwahy.org/


  348 
 

زْوَاجَهُمْ } قوله تعالى:
َ
ِينَ ظَلمَُوا وَ أ وا الََّه وَ مَا احُْشُُْ

ِ فاَهْدُوهُمْ إلَِ اطِ  كََنوُا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ الَلَّه صَِِ
من كلامه تعالى للملائكة و المعنى و قلنا  {الََْْحِيمِ 

للملائكة: احشروهم و قيل: هو من كلام الملائكة 
 بعضهم لبعض. 

  

https://madrasatalwahy.org/


  349 
 

إخراج الجماعة عن  -على ما ذكره الراغب  -و الحشر  

 إلى الحرب و نحوها. مقرهم و إزعاجهم عنه 

و المراد بالذين ظلموا على ما يؤيده آخر الآية 
المشركون و لا كل المشركين بل المعاندون للحق 

نْ }الصادون عنه منهم قال تعالى: 
َ
ذهنَ مُؤَذلنٌِ بيَنَْهُمْ أ

َ
فأَ

 ِ ونَ عَنْ سَبيِلِ الَلَّه ِينَ يصَُدُّ المِِيَ الََّه ِ عَََ الَظه  وَ لعَْنَةُ الَلَّه
 44الأعراف:  {يَبغُْونَهَا عِوجَاً وَ هُمْ باِلِْخِرَةِ كََفرُِونَ 

، و التعبير بالماضي في المقام يفيد فائدة الوصف فليس 45

المراد بالذين ظلموا من تحقق منه ظلم ما و لو مرة واحدة 
بل تعريف لهم بحاصل ما اكتسبوا في حياتهم الدنيا كما لو 

حياته فيقال ظلم، فالفعل يفيد قيل: ما ذا فعل فلان في 

ء كثير كقوله فائدة الوصف، و في كلامه تعالى من ذلك شي

قَوْا رَبههُمْ إلََِ الََْْنهةِ زُمَراً }تعالى:  ِينَ اتِه الزمر:  {وَ سِيقَ الََّه
ِينَ كَفَرُوا إلَِ}و قوله: : »73  {جَهَنهمَ زُمَراً  وَ سِيقَ الََّه

ِ }و قوله:  71الزمر:  حْسَنُوا الَُْْسْنىل
َ
ِينَ أ  {وَ زيَِادَةٌ  لَّه

 . 26 -يونس 

https://madrasatalwahy.org/


  350 
 

زْوَاجَهُمْ }و قوله: 
َ
الظاهر أن المراد به قرناؤهم  {وَ أ

وَ مَنْ يَعْشُ عَنْ ذكِْرِ الَرهحَْْنِ  }من الشياطين قال تعالى: 
حَتَّه إذَِا }إلى أن قال  {نُقَيلضِْ لََُ شَيطَْاناً فَهُوَ لََُ قَرِينٌ 

جَاءَناَ قاَلَ ياَ لَِتَْ بَينِْى وَ بيَنَْكَ بُعْدَ الَمَْشْْقَِيِْ فبَئِسَْ 
 . 38الزخرف:  {الَقَْرِينُ 

و قيل: المراد بالأزواج الأشباه و النظائر فأصحاب 
الزنا يحشرون مع أصحاب الزنا و أصحاب الخمر مع 

 أصحاب الخمر و هكذا. 

بالذين ظلموا طائفة خاصة من و فيه أن لازمه أن يراد 
أصحاب كل معصية و اللفظ لا يساعد عليه على أن ذيل 

 الآية لا يناسبه. 

و قيل: المراد بالأزواج نساؤهم الكافرات و هو 

 ضعيف كسابقه. 
ِ }و قوله:  الظاهر  {وَ مَا كََنوُا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ الَلَّه

لى ظاهر لفظة أن المراد به الأصنام التي يعبدونها نظرا إ
إنِهكُمْ وَ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ }فالآية نظيرة قوله:  {مَا}

ِ حَصَبُ جَهَنهمَ   . 98الأنبياء:  {الَلَّه

https://madrasatalwahy.org/


  351 
 

ما يعم أولي  {مَا}و يمكن أن يكون المراد بلفظة 

العقل من المعبودين كالفراعنة و النماردة، و أما الملائكة 

فيخرجهم من  المعبودون و المسيح )عليه السلام(
 العموم قوله 

  

https://madrasatalwahy.org/


  352 
 

ِينَ سَبَقَتْ لهَُمْ مِنها الَُْْسْنى}تعالى:   ولَئكَِ  إنِه الََّه
ُ
أ

 . 101الأنبياء:  {عَنهَْا مُبعَْدُونَ 

اطِ الََْْحِيمِ  فاَهْدُوهُمْ إلَِ}و قوله:  من  الجحيم {صَِِ
أسماء جهنم في القرآن و هو من الجحمة بمعنى شدة تأجج 

 ما ذكره الراغب.  النار على

و المراد بهدايتهم إلى صراطها إيصالهم إليه و إيقاعهم 
فيه بالسوق، و قيل: تسمية ذلك بالهداية من الاستهزاء، و 

إنما عبر عن ذلك بالهداية من حيث  قال في مجمع البيان:

هُْمْ بعَِذَابٍ }كان بدلا من الهداية إلى الجنة كقوله:  ِ فَبشَْل
لِِمٍ 

َ
ن هذه البشارة وقعت لهم بدلا من من حيث إ {أ

 البشارة بالنعيم. انتهى. 

هُمْ مَسْؤُلوُنَ مَا لَكُمْ لَا } قوله تعالى: وَ قفُِوهُمْ إنِه
ونَ بلَْ هُمُ الَِْوَمَْ مُسْتسَْلمُِونَ  قال في المجمع:  {تَنَاصَُِ

 -أي يعدّي و لا يعدي  -يقال: وقفت أنا و وقفت غيري 

 أوقفت الدابة و الدار. انتهى. و بعض بني تميم يقول: 

https://madrasatalwahy.org/


  353 
 

هُمْ مَسْؤُلوُنَ }فقوله:  أي احبسوهم  {وَ قفُِوهُمْ إنِه

لأنهم مسئولون أي حتى يسأل عنهم. و السياق يعطي أن 

 هذا الأمر بالوقوف و السؤال إنما يقع في صراط الجحيم. 
و اختلفت كلماتهم فيما هو السؤال عنه فقيل: يسألون 
عن قول لا إله إلا الله، و قيل: عن شرب الماء البارد 

 استهزاء بهم، و قيل: عن ولاية علي )عليه السلام(. 
و هذه الوجوه لو صحت فإنما تشير إلى مصاديق ما 
يسأل عنه و السياق يشهد أن السؤال هو ما يشتمل عليه 

ونَ مَا لَ }قوله:  أي لا ينصر بعضكم  {كُمْ لَا تَنَاصَُِ
بعضا كما كنتم تفعلونه في الدنيا فتستعينون به على 

بلَْ هُمُ }حوائجكم و مقاصدكم، و ما يتلوه من قوله: 
أي مسلمون لا يستكبرون يدل على  {الَِْوَمَْ مُسْتَسْلمُِونَ 

ونَ }أن المراد بقوله:  السؤال عن  {مَا لَكُمْ لَا تَنَاصَُِ
 ستكبارهم عن طاعة الحق كما كانوا يستكبرون في الدنيا. ا

فالسؤال عن عدم تناصرهم سؤال عن سبب 
الاستكبار الذي كانوا عليه في الدنيا فقد تبين به أن 

https://madrasatalwahy.org/


  354 
 

المسئول عنه هو كل حق أعرضوا عنه في الدنيا من اعتقاد 

 حق أو عمل صالح استكبارا على الحق تظاهرا بالتناصر. 

قْبَلَ بَعْضُهُمْ عََ وَ } قوله تعالى:
َ
 {بَعْضٍ يتَسََاءَلوُنَ   أ

تخاصم واقع بين الأتباع و  {إنِها كُنها غََويِنَ } -إلى قوله  -
المتبوعين يوم القيامة، و التعبير عنه بالتساؤل لأنه في 

 معنى 
  

https://madrasatalwahy.org/


  355 
 

سؤال بعضهم بعضا تلاوما و تعاتبا يقول التابعون  

لمتبوعون: لم قبلتم منا لمتبوعيهم: لم أضللتمونا؟ فيقول ا

 و لا سلطان لنا عليكم؟. 
قْبَلَ بَعْضُهُمْ عََ }فقوله: 

َ
 {بَعْضٍ يتَسََاءَلوُنَ  وَ أ

البعض الأول هم المعترضون و البعض الثاني المعترض 

 عليهم كما يعطيه سياق التساؤل و تساؤلهم تخاصمهم. 
توُنَنَا عَنِ }و قوله: 

ْ
أي  { الَِْمَِيِ قاَلوُا إنِهكُمْ كُنتُْمْ تأَ

من جهة الخير و السعادة فاستعمال اليمين فيها شائع كثير 

صْحَابُ الَِْمَِيِ }كقوله: 
َ
صْحَابُ الَِْمَِيِ مَا أ

َ
الواقعة: {وَ أ

و المعنى أنكم كنتم تأتوننا من جهة الخير و السعادة  27
فتقطعون الطريق و تحولون بيننا و بين الخير و السعادة و 

 . تضلوننا

و قيل: المراد باليمين الدين و هو قريب من الوجه 
السابق، و قيل: المراد باليمين القهر و القوة كما في قوله 

باً باِلَِْمِيِ }تعالى:  و لا  93الصافات:  {فَرَاغَ عَليَهِْمْ ضََْ
 يخلو من وجه نظرا إلى جواب المتبوعين. 

https://madrasatalwahy.org/


  356 
 

يَ وَ مَا كََنَ لَناَ قاَلوُا بلَْ لمَْ تكَُونوُا مُؤْمِنِ }و قوله: 
جواب  {غََويِنَ } -إلى قوله  - {عَليَكُْمْ مِنْ سُلطَْانٍ 

المتبوعين بتبرئة أنفسهم من إشقاء التابعين و أن جرمهم 
 مستند إلى سوء اختيار أنفسهم. 

فقالوا: بل لم تكونوا مؤمنين أي لم نكن نحن السبب 

لم  الموجب لإجرامكم و هلاككم بخلوكم عن الإيمان بل
 تكونوا مؤمنين لا أنا جردناكم من الإيمان. 

و هو  {وَ مَا كََنَ لَناَ عَليَكُْمْ مِنْ سُلطَْانٍ }ثم قالوا: 

في معنى الجواب على فرض التسليم كأنه قيل: و لو فرض 
أنه كان لكم إيمان فما كان لنا عليكم من سلطان حتى نسلبه 
منكم و نجردكم منه. على أن سلطان المتبوعين إنما هو 

بالتابعين فهم الذين يعطونهم السلطة و القوة فيتسلطون 

 عليهم أنفسهم. 
هو  و الطغيان {ماً طَاغِيَ بلَْ كُنتُْمْ قوَْ }ثم قالوا: 

لمَْ تكَُونوُا }التجاوز عن الحد و هو إضراب عن قوله: 
كأنه قيل: و لم يكن سبب هلاككم مجرد الخلو  {مُؤْمِنيَِ 

من الإيمان بل كنتم قوما طاغين كما كنا مستكبرين طاغين 

https://madrasatalwahy.org/


  357 
 

فتعاضدنا جميعا على ترك سبيل الرشد و اتخاذ سبيل الغي 

لعذاب التي قضى بها الله سبحانه قال فحق علينا كلمة ا

 تعالى: 
  

https://madrasatalwahy.org/


  358 
 

اغِيَ مَآباً }  22النبأ:  {إنِه جَهَنهمَ كََنتَْ مِرصَْاداً للِطه

ا مَنْ طَغى}و قال:  مه
َ
نيَْا فإَنِه الََْْحِيمَ  فأَ يَاةَ الَدُّ وَ آثرََ الََْْ
وى

ْ
 . 39النازعات:  {هَِِ الَمَْأ

 {كُنتُْمْ قوَمْاً طَاغِيَ  بلَْ }و لهذا المعنى عقب قوله: 
ائقُِونَ }بقوله:  أي لذائقون  {فَحَقه عَليَنَْا قوَْلُ رَبلنَِا إنِها لَََّ

 العذاب. 
غْوَينَْاكُمْ إنِها كُنها غََويِنَ }ثم قالوا: 

َ
و هو متفرع  {فأَ

على ثبوت كلمة العذاب و آخر الأسباب لهلاكهم فإن 

، قال تعالى لإبليس: الطغيان يستتبع الغواية ثم نار جهنم
بَعَكَ مِنَ } إنِه عِبَادِي لَيسَْ لكََ عَليَهِْمْ سُلطَْانٌ إلِاه مَنِ اتِه

جََْعِيَ 
َ
 . 43الحجر:  {الَغَْاويِنَ وَ إنِه جَهَنهمَ لمََوعِْدُهُمْ أ

فكأنه قيل: فلما تلبستم بالطغيان حل بكم الغواية 

عكم لنا و بأيدينا من غير سلطان لنا عليكم إلا اتبا
اتصالكم بنا فسرى إليكم ما فينا من الصفة و هي الغواية 

فالغاوي لا يتأتى منه إلا الغواية و الإناء لا يترشح منه إلا 
ما فيه، و بالجملة إنكم لم تجبروا و لم تسلبوا الاختيار منذ 

https://madrasatalwahy.org/


  359 
 

بدأتم في سلوك سبيل الهلاك إلى أن وقعتم في ورطته و هي 

 . الغواية فحق عليكم القول

هُمْ يوَمَْئذٍِ فِِ الَعَْذَابِ مُشْتََِكُونَ } قوله تعالى:  - {فإَنِه
ونَ } -إلى قوله  هُمْ }ضمير  {يسَْتَكْبَُِ للتابعين و  {فإَنِه

المتبوعين فهم مشتركون في العذاب لاشتراكهم في الظلم 

 و تعاونهم على الجرم من غير مزية لبعضهم على بعض. 
ن أشد عذابا و ذلك في و استظهر بعضهم أن المغوي

مقابلة أوزارهم و أوزار أمثال أوزارهم فالشركة لا تقتضي 

المساواة و الحق أن الآيات مسوقة لبيان اشتراكهم في 
الظلم و الجرم و العذاب اللاحق بهم من قبله، و يمكن مع 
ذلك أن يلحق بكل من المتبوعين و التابعين ألوان من 

وَ }ل تعالى: العذاب ناشئة عن خصوص شأنهم قا
ثقَْالهِِمْ 

َ
ثقَْالًا مَعَ أ

َ
ثقَْالهَُمْ وَ أ

َ
، 13العنكبوت:  {لََِحْمِلُنه أ

ضَلُّوناَ فَآتهِِمْ عَذَاباً ضِعْفاً مِنَ الَنهارِ }و قال: 
َ
رَبهنَا هَؤُلاءَِ أ

ٍ ضِعْفٌ وَ لَكِنْ لَا تَعْلَمُونَ 
 . 38الأعراف:  {قاَلَ لكُِل

ِ }و قوله:  تأكيد  {كَ نَفْعَلُ باِلمُْجْرمِِيَ إنِها كَذَل

لتحقيق العذاب، و المراد بالمجرمين المشركون بدليل 

https://madrasatalwahy.org/


  360 
 

ُ }قوله بعد:  هُمْ كََنوُا إذَِا قيِلَ لهَُمْ لَا إلَََِ إلِاه الَلَّه إنِه
ونَ   أي إذا  {يسَْتَكْبَُِ

  

https://madrasatalwahy.org/


  361 
 

عرض عليهم التوحيد أن يؤمنوا به أو كلمة  

 استكبارهم و لم الإخلاص أن يقولوها استمروا على

 يقبلوا. 
 إنِها لَِاَركُِوا آلهَِتنَِا لشَِاعِرٍ } قوله تعالى:

َ
وَ يَقُولوُنَ أ

قَ الَمُْرسَْليَِ  ِ وَ صَده قولهم هذا  {مََنُْونٍ بلَْ جَاءَ باِلَْْقل

إنكار منهم للرسالة بعد استكبارهم عن التوحيد و 
 إنكارهم له. 

ِ }و قوله:  قَ الَمُْرسَْليَِ بلَْ جَاءَ باِلَْْقل رد  {وَ صَده

حيث رموه )عليه السلام(  {لشَِاعِرٍ مََنُْونٍ }لقولهم: 
بالشعر و الجنون و فيه رمي لكتاب الله بكونه شعرا و من 
هفوات الجنون فرد عليهم بأن ما جاء به حق و فيه تصديق 

الرسل السابقين فليس بباطل من القول كالشعر و هفوة 

 غير مسبوق في معناه. الجنون و ليس ببدع 
لِِمِ } قوله تعالى:

َ
ائقُِوا الَعَْذَابِ الَْْ تهديد  {إنِهكُمْ لَََّ

 لهم بالعذاب لاستكبارهم و رميهم الحق بالباطل. 
أي  {وَ مَا تُِزَْوْنَ إلِاه مَا كُنتُْمْ تَعْمَلوُنَ } قوله تعالى:

 لا ظلم فيه لأنه نفس عملكم يرد إليكم. 

https://madrasatalwahy.org/


  362 
 

ِ الَمُْخْلَصِيَ إلِاه } قوله تعالى: إلى قوله  - { عِبَادَ الَلَّه

ائقُِوا}استثناء منقطع من ضمير  {بَيضٌْ مَكْنُونٌ } -  {لَََّ

و لكل وجه و المعنى على  {مَا تُِزَْوْنَ }أو من ضمير 
الأول لكن عباد الله المخلصين أولئك لهم رزق معلوم و 

ن عباد ليسوا بذائقي العذاب الأليم و المعنى على الثاني لك

الله المخلصين أولئك لهم رزق معلوم وراء جزاء عملهم 
 ء الإشارة إلى معناه. و سيجي

و احتمال كون الاستثناء متصلا ضعيف لا يخلو من 

 تكلف. 
و قد سماهم الله سبحانه عباد الله المخلصين فأثبت 
لهم عبودية نفسه و العبد هو الذي لا يملك لنفسه شيئا من 

إرادة و لا عمل فهؤلاء لا يريدون إلا ما أراده الله و لا 

 يعملون إلا له. 
ثم أثبت لهم أنهم مخلصون بفتح اللام أي إن الله تعالى 

ء أخلصهم لنفسه فلا يشاركه فيهم أحد فلا تعلق لهم بشي
غيره تعالى من زينة الحياة الدنيا و لا من نعم العقبى و ليس 

 في قلوبهم إلا الله سبحانه. 

https://madrasatalwahy.org/


  363 
 

  

https://madrasatalwahy.org/


  364 
 

و من المعلوم أن من كانت هذه صفته كان التذاذه و  

ذ و يتنعم غيره و ارتزاقه بغير ما يرتزق به تنعمه غير ما يلت

سواه و إن شاركهم في ضروريات المأكل و المشرب و 
ولئَكَِ لهَُمْ رزِْقٌ مَعْلُومٌ }من هنا يتأيد أن المراد بقوله: 

ُ
 {أ
 -و هم عباد مخلصون  -الإشارة إلى أن رزقهم في الجنة 

رزق خاص لا يشبه رزق غيرهم و لا يختلط بما يتمتع به 
 ن دونهم و إن اشتركا في الاسم. م

ولئَكَِ لهَُمْ رزِْقٌ مَعْلوُمٌ }فقوله: 
ُ
أي رزق خاص  {أ

متعين ممتاز من رزق غيرهم فكونه معلوما كناية عن 
 {وَ مَا مِنها إلِاه لََُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ }امتيازه كما في قوله

و الإشارة بلفظ البعيد للدلالة على علو  164الصافات: 

  مقامهم.

و أما ما فسره بعضهم أن المراد بكون رزقهم معلوما 
كونه معلوم الخصائص مثل كونه غير مقطوع و لا ممنوع 

حسن المنظر لذيذ الطعم طيب الرائحة، و كذا ما ذكره 
وَ لهَُمْ رزِقُْهُمْ }آخرون أن المراد أنه معلوم الوقت لقوله

https://madrasatalwahy.org/


  365 
 

القائل: إن و كذا قول  62مريم: {فيِهَا بكُْرَةً وَ عَشِيًّا 

 المراد به الجنة فهي وجوه غير سديدة. 

ِ }و من هنا يظهر أن أخذ قوله:  إلِاه عِبَادَ الَلَّه
لا يخلو  {وَ مَا تُِزَْوْنَ }استثناء من ضمير  {الَمُْخْلصَِيَ 

 من وجه كما تقدمت الإشارة إليه. 

 {فوََاكهُِ وَ هُمْ مُكْرَمُونَ فِِ جَنهاتِ الَنهعيِمِ }و قوله: 
جمع فاكهة و هي ما يتفكه به من الأثمار بيان  الفواكه

وَ هُمْ }لرزقهم المعلوم غير أنه تعالى شفعه بقوله: 
للدلالة على امتياز هذا الرزق أعني الفاكهة مما  {مُكْرَمُونَ 

عند غيرهم بأنها مقارنة لإكرام خاص يخصهم قبال 
اختصاصهم بالله سبحانه و كونه لهم لا يشاركهم فيه 

 ء. شي

و في إضافة الجنات إلى النعيم إشارة إلى ذلك فقد تقدم 
ُ عَليَهِْمْ }في قوله نعَْمَ الَلَّه

َ
ِينَ أ ولَئكَِ مَعَ الََّه

ُ
)الآية(  {فأَ

تمَْمْتُ عَليَكُْمْ نعِْمَتَِّ }، و قوله69النساء: 
َ
المائدة:  {وَ أ

و غيرهما أن حقيقة النعمة هي الولاية و هي كونه تعالى  3

 القائم بأمر عبده. هو 

https://madrasatalwahy.org/


  366 
 

رٍ مُتَقَابلِيَِ  عََ }و قوله:  السرر جمع سرير و هو  {سُُِ

معروف و كونهم متقابلين معناه استئناس بعضهم ببعض 

و استمتاعهم بنظر بعضهم في وجه بعض من غير أن يرى 
 بعضهم قفا بعض. 

  

https://madrasatalwahy.org/


  367 
 

سٍ مِنْ مَعِيٍ }و قوله:  
ْ
 الكأس {يُطَافُ عَليَهِْمْ بكَِأ

لشراب و نقل عن كثير من اللغويين أن إناء الشراب إناء ا

لا يسمى كأسا إلا و فيه الشراب فإن خلا منه فهو قدح و 
من الشراب الظاهر منه من عان الماء إذا ظهر و  المعين

جرى على وجه الأرض، و المراد بكون الكأس من معين 

 . {بَيضَْاءَ }صفاء الشراب فيها و لذا عقبه بقوله: 
اربِيَِ }و قوله:  ةٍ للِشه أي صافية في بياضها  {بَيضَْاءَ لََّه

لذيذة للشاربين فاللذة مصدر أريد به الوصف مبالغة أو 

 هي مؤنث لذ بمعنى لذيذ كما قيل. 
 الغول {لاَ فيِهَا غَوْلٌ وَ لاَ هُمْ عَنهَْا ينَُْْفوُنَ }و قوله: 

ء من الإضرار و الإفساد، قال الراغب: الغول إهلاك الشي

حيث لا يحس به انتهى. فنفي الغول عن الخمر نفي 

فسر بالسكر المذهب للعقل و أصله  مضارها و الإنزاف
 ء تدريجا. إذهاب الشي

و محصل المعنى: أنه ليس فيها مضار الخمر التي في 
 الدنيا و لا إسكارها بإذهاب العقل. 

https://madrasatalwahy.org/


  368 
 

رْفِ عِيٌ }و قوله:  اتُ الَطه وصف  {وَ عِندَْهُمْ قاَصَِِ

حور التي يرزقونها و قصور طرفهن كناية عن نظرهن لل

بعده و هو جمع  نظرة الغنج و الدلال و يؤيده ذكر العين
 عيناء مؤنث أعين و هي الواسعة العين في جمال. 

و قيل: المراد بقاصرات الطرف أنهن قصرن طرفهن 

على أزواجهن لا يردن غيرهم لحبهن لهم، و بالعين أن 
 دها شديدة في بياضها. أعينهن شديدة في سوا

نههُنه بَيضٌْ مَكْنُونٌ }و قوله: 
َ
البيض معروف و  {كَأ

هو المستور  هو اسم جنس واحدته بيضة و المكنون
بالادخار قيل: المراد تشبيههن بالبيض الذي كنه الريش 
في العش أو غيره في غيره فلم تمسه الأيدي و لم يصبه 

البيض قبل أن يقشر  الغبار، و قيل: المراد تشبيههن ببطن

 و قبل أن تمسه الأيدي. 
قْبَلَ بَعْضُهُمْ عََ } قوله تعالى:

َ
 {بَعْضٍ يتَسََاءَلوُنَ  فأَ

حكاية محادثة تقع بين  {فَليَْعْمَلِ الَعَْامِلوُنَ } -إلى قوله  -
أهل الجنة فيسأل بعضهم عن أحوال بعض و يحدث 

https://madrasatalwahy.org/


  369 
 

ثة إلى بعضهم بما جرى عليه في الدنيا و تنتهي المحاد

 تكليمهم بعض أهل النار و هو في سواء الجحيم. 

قْبَلَ بَعْضُهُمْ عََ }فقوله: 
َ
 {بَعْضٍ يتَسََاءَلوُنَ  فأَ

 ضمير الجمع لأهل الجنة من عباد الله 
  

https://madrasatalwahy.org/


  370 
 

سؤال بعضهم  -كما تقدم  -المخلصين و تساؤلهم  

 عن بعض و ما جرى عليه. 

أي قال  {نَ لَِ قَرِينٌ قاَلَ قَائلٌِ مِنهُْمْ إنَِّلِ كََ }و قوله: 
قائل من أهل الجنة المتسائلين إني كان لي في الدنيا 

 مصاحب يختص بي من الناس. كذا يعطي السياق. 

و قيل: المراد بالقرين القرين من الشياطين و فيه أن 
القرآن إنما يثبت قرناء الشياطين في المعرضين عن ذكر الله 

لشياطين و كذا و المخلصون في عصمة إلهية من قرين ا

من تأثير الشيطان فيهم كما حكى عن إبليس استثناءهم من 
جََْعِيَ إلِاه عِبَادَكَ مِنهُْمُ }الإغواء

َ
غْويَِنههُمْ أ

ُ
تكَِ لَْ فبَعِِزه

نعم ربما أمكن أن يتعرض لهم  83ص:  {الَمُْخْلصَِيَ 

 الشيطان من غير تأثير فيهم لكنه غير أثر القرين. 

 إذَِا مِتنَْا وَ يَقُو}و قوله: 
َ
قيَِ أ ِ  إنِهكَ لمَِنَ الَمُْصَدل

َ
لُ أ

 إنِها لمََدِينُونَ 
َ
 {يَقُولُ }ضمير  {كُنها ترَُاباً وَ عِظَاماً أ

قيَِ }للقرين، و مفعول  ِ البعث للجزاء و قد قام  {الَمُْصَدل
 إذَِا مِتنَْا}مقامه قوله: 

َ
 المجزيون.  إلخ و المدينون {أ

https://madrasatalwahy.org/


  371 
 

و المعنى: كأن يقول لي قريني مستبعدا منكرا أ إنك 

لمن المصدقين للبعث للجزاء أ إذا متنا و كنا ترابا و 

عظاما فتلاشت أبداننا و تغيرت صورها أ إنا لمجزيون 
 بالإحياء و الإعادة؟ فهذا مما لا ينبغي أن يصدق. 

لعُِونَ }و قوله:  نتُْمْ مُطه
َ
 {قاَلَ }ضمير  {قاَلَ هَلْ أ

الإشراف و المعنى ثم  ئل المذكور قبلا، و الاطلاعللقا
قال القائل المذكور مخاطبا لمحادثيه من أهل الجنة: هل 
أنتم مشرفون على النار حتى تروا قريني و الحال التي هو 

 فيها؟. 
لعََ فَرَآهُ فِِ سَوَاءِ الََْْحِيمِ }و قوله:  السواء  {فاَطه

الوسط و منه سواء الطريق أي وسطه و المعنى فأشرف 

 القائل المذكور على النار فرآه أي قرينه في وسط الجحيم. 

ِ إنِْ كدِْتَ لتََُدِْينِ }و قوله:  مخففة  {إنِْ } {قاَلَ تاَللَّه
من الثقيلة، و الإرداء السقوط من مكان عال كالشاهق و 

بالله إنك قربت أن يكنى به عن الهلاك و المعنى أقسم 
 تهلكني و تسقطني فيما سقطت فيه من الجحيم. 

https://madrasatalwahy.org/


  372 
 

ِ لَكُنتُْ مِنَ الَمُْحْضَِْينَ }و قوله:   {وَ لوَْ لَا نعِْمَةُ رَبّل
 المراد بالنعمة التوفيق و الهداية 

  

https://madrasatalwahy.org/


  373 
 

الإلهية، و الإحضار الإشخاص للعذاب قال في مجمع 

  مطلقا إلا في الشر.« أحضر»و لا يستعمل  البيان:

و المعنى و لو لا توفيق ربي و هدايته لكنت من 
 المحضرين للعذاب مثلك. 

ولِ}و قوله: 
ُ
 فَمَا نََنُْ بمَِيلتِيَِ إلِاه مَوْتتََنَا الَْْ

َ
وَ مَا  أ
بيَِ  الاستفهام للتقرير و التعجيب، و المراد  {نََنُْ بمُِعَذه

وتة عن بالموتة الأولى هي الموتة عن الحياة الدنيا و أما الم
حْيَيتَْنَا }البرزخ المدلول عليها بقوله

َ
مَتهنَا اثِنْتََيِْ وَ أ

َ
رَبهنَا أ

فلم يعبأ بها لأن الموت الذي يزعم  11المؤمن:  {اثِنْتََيِْ 
 الزاعم فيه الفناء و البطلان هو الموت الدنيوي. 

 -على ما في الكلام من الحذف و الإيجاز  -و المعنى 

مذكور إلى نفسه و أصحابه فيقول ثم يرجع القائل ال

متعجبا أ نحن خالدون منعمون فما نحن بميتين إلا الموتة 
 الأولى و ما نحن بمعذبين؟. 

و يريدون به التحقيق لا الشك و  قال في مجمع البيان:
إنما قالوا هذا القول لأن لهم في ذلك سرورا مجددا و فرحا 

الجنة و هذا  مضاعفا و إن كان قد عرفوا أنهم سيخلدون في

https://madrasatalwahy.org/


  374 
 

كما أن الرجل يعطى المال الكثير فيقول مستعجبا: كل هذا 

 المال لي؟ و هو يعلم أن ذلك له و هذا كقوله: 

 أ بطحاء مكة هذا الذي *** أراه عيانا و هذا أنا؟
 {إنِه هَذَا لهَُوَ الَفَْوْزُ الَعَْظِيمُ }قال: و لهذا عقبه بقوله:  

 انتهى. 

َ }و قوله:  هو من تمام قول  {هُوَ الَفَْوْزُ الَعَْظِيمُ إنِه هَذَا ل
القائل المذكور و فيه إعظام لموهبة الخلود و ارتفاع 

 العذاب و شكر للنعمة. 

ظاهر  {لمِِثلِْ هَذَا فَليَْعْمَلِ الَعَْامِلوُنَ }و قوله: 
السياق أنه من قول القائل المذكور و الإشارة بهذا إلى 

لفوز أو الثواب فليعمل الفوز أو الثواب أي لمثل هذا ا

العاملون في دار التكليف، و قيل: هو من قول الله سبحانه 

 و قيل: من قول أهل الجنة. 
و اعلم أن لهم أقوالا مختلفة في نسبة أكثر الجمل 

السابقة إلى قول الله تعالى أو قول الملائكة أو قول أهل 
 الجنة غير القائل المذكور و الذي أوردناه هو الذي يساعد

 عليه السياق. 

https://madrasatalwahy.org/


  375 
 

  

https://madrasatalwahy.org/


  376 
 

مْ شَجَرَةُ الَزهقُّومِ } قوله تعالى: 
َ
 ذَلكَِ خَيٌْْ نزُُلًا أ

َ
 - {أ

مقايسة بين ما هيأه الله نزلا لأهل  {يُهْرعَُونَ } -إلى قوله 

الجنة مما وصفه من الرزق الكريم و بين ما أعده نزلا لأهل 
النار من شجرة الزقوم التي طلعها كأنه رءوس الشياطين 

 اب من حميم. و شر

مْ شَجَرَةُ الَزهقُّومِ }فقوله: 
َ
 ذَلكَِ خَيٌْْ نزُُلًا أ

َ
الإشارة  {أ

بذلك إلى الرزق الكريم المذكورة سابقا المعد لورود 
بضمتين ما يهيأ لورود الضيف فيقدم  أهل الجنة و النزل

 إليه إذا ورد من الفواكه و نحوها. 
الورق اسم شجرة صغيرة  -على ما قيل  -و الزقوم 

مرة كريهة الرائحة ذات لبن إذا أصاب جسد إنسان تورم 

تكون في تهامة و البلاد المجدبة المجاورة للصحراء 

سميت به الشجرة الموصوفة بما في الآية من الأوصاف، 
و قيل: إن قريشا ما كانت تعرفه و سيأتي ذلك في البحث 

 الروائي. 
ل إذ و لفظة خير في الآية بمعنى الوصف دون التفضي

ِ خَيٌْْ }لا خيرية في الزقوم أصلا فهو كقوله:  مَا عِندَْ الَلَّه

https://madrasatalwahy.org/


  377 
 

و الآية على ما يعطيه السياق من  11الجمعة:  {مِنَ الَلههْوِ 

 كلامه تعالى. 

المِِيَ }و قوله:  الضمير  {إنِها جَعَلنَْاهَا فتِنَْةً للِظه
 لشجرة الزقوم، و الفتنة المحنة و العذاب. 

صْلِ الََْْحِيمِ إنِه }و قوله: 
َ
 {هَا شَجَرَةٌ تََّرُْجُ فِِ أ

وصف لشجرة الزقوم، و أصل الجحيم قعرها، و لا عجب 
في نبات شجرة في النار و بقائها فيها فحياة الإنسان و بقاؤه 

 خالدا فيها أعجب و الله يفعل ما يشاء. 

يَاطِيِ }و قوله:  نههُ رُؤسُُ الَشه
َ
حمل  الطلع {طَلعُْهَا كَأ

نخلة أو مطلق الشجرة أول ما يبدو، و تشبيه ثمرة الزقوم ال
برءوس الشياطين بعناية أن الأوهام العامية تصور 

الشيطان في أقبح صورة كما تصور الملك في أحسن صورة 

مَا هَذَا بشََْاً إنِْ هَذَا إلِاه مَلَكٌ }و أجملها قال تعالى: 
ء إنما الشي، و بذلك يندفع ما قيل: إن 31يوسف:  {كَرِيمٌ 

 يشبه بما يعرف و لا معرفة لأحد برءوس الشياطين. 

https://madrasatalwahy.org/


  378 
 

هُمْ لَِكَِوُنَ مِنهَْا فَمَالؤُِنَ مِنهَْا الَُْْطُونَ }و قوله:   {فإَنِه
الفاء للتعليل يبين به كونها نزلا للظالمين يأكلون منها، و 

 إشارة إلى تسلط جوع  {فَمَالؤُِنَ مِنهَْا الَُْْطُونَ }في قوله: 
  

https://madrasatalwahy.org/


  379 
 

 شديد عليهم يحرصون به على الأكل كيفما كان.  

 الشوب {ثُمه إنِه لهَُمْ عَليَهَْا لشََوْباً مِنْ حَْيِمٍ }و قوله: 

الماء الحار البالغ في حرارته، و  المزيج و الخليط، و الحميم
لخليطا  -زيادة عليها  -المعنى ثم إن لأولئك الظالمين 

بونه فيختلط به ما ملئوا مزيجا من ماء حار بالغ الحرارة يشر

 منه البطون من الزقوم. 
لََ الََْْحِيمِ }و قوله:  أي إنهم بعد  {ثُمه إنِه مَرجِْعَهُمْ لَِْ

شرب الحميم يرجعون إلى الجحيم فيستقرون فيها و 

 يعذبون، و في الآية تلويح إلى أن الحميم خارج الجحيم. 
لفَْوْا آباَءَهُمْ ضَالليَِ فَهُمْ عََ }و قوله: 

َ
هُمْ أ آثاَرهِمِْ  إنِه

 كذا أي وجدته و صادفته، و الإهراع ألفيت {يُهْرعَُونَ 

الإسراع و المعنى أن سبب أكلهم و شربهم ثم رجوعهم 

إلى الجحيم أنهم صادفوا آباءهم ضالين و هم مقلدون و 
ون على أتباع لهم و هم أصلهم و مرجعهم فهم يسرع

آثارهم فجوزوا بنزل كذلك و الرجوع إلى الجحيم جزاء 
 وفاقا. 

https://madrasatalwahy.org/


  380 
 

 )بحث روائي( 

في الدر المنثور أخرج ابن المنذر عن ابن جريح: في  
قال النبي )صلى الله عليه وآله  {بلَْ عَجِبتَْ }قوله تعالى: 

عجبت بالقرآن حين أنزل و يسخر منه ضلال و سلم(: 
 بني آدم.

ِينَ }في قوله تعالى:  و في تفسير القمي  وا الََّه احُْشُُْ
قال: الذين ظلموا آل محمد )عليه السلام( حقهم  {ظَلمَُوا

زْوَاجَهُمْ }
َ
 قال: أشباههم.  {وَ أ

 صدر الرواية من الجري.  أقول:

هُمْ }و في المجمع في قوله تعالى:   وَ قفُِوهُمْ إنِه
أبي قيل: عن ولاية علي )عليه السلام( عن  {مَسْؤُلوُنَ 

 سعيد الخدري. 

و رواه الشيخ في الأمالي، بإسناده إلى أنس بن  أقول:
مالك عن النبي )صلى الله عليه وآله و سلم(، و في العيون، 
عن علي و عن الرضا )عليه السلام( عنه )صلى الله عليه 

 عن الإمام )عليه السلام(. ، و في تفسير القميوآله و سلم(

https://madrasatalwahy.org/


  381 
 

 منين )عليه السلام( قال:و في الخصال، عن أمير المؤ

 قال رسول الله )صلى الله عليه وآله و سلم(: لا تزول قدم 
  

https://madrasatalwahy.org/


  382 
 

عبد يوم القيامة حتى يسأل عن أربع: عن عمره فيما  

أفناه، و شبابه فيما أبلاه، و عن ماله من أين كسبه و فيما 

 أنفقه، و عن حبنا أهل البيت. 
له و و روي في العلل عنه )صلى الله عليه وآ أقول:

 مثله.  سلم(

اتقوا الله في عباده و بلاده فإنكم  و في نهج البلاغة:
  مسئولون حتى عن البقاع و البهائم.

و في الدر المنثور، أخرج البخاري في تأريخه و 

الترمذي و الدارمي و ابن جرير و ابن المنذر و ابن أبي 
حاتم و الحاكم و ابن مردويه عن أنس قال: قال رسول 

ء ما من داع دعا إلى شيلى الله عليه وآله و سلم(: الله )ص

إلا كان موقوفا يوم القيامة لازما به لا يفارقه و إن دعا 

هُمْ مَسْؤُلوُنَ } رجل رجلا ثم قرأ  . {وَ قفُِوهُمْ إنِه
و في روضة الكافي، بإسناده عن محمد بن إسحاق 

المدني عن أبي جعفر )عليه السلام( عن النبي )صلى الله 
ولئَكَِ لهَُمْ } و أما قوله: يه وآله و سلم( في حديث:عل

ُ
أ

https://madrasatalwahy.org/


  383 
 

الخدام فيأتون به إلى أولياء الله  1قال: يعلمه {رزِْقٌ مَعْلُومٌ 

 {فوََاكهُِ وَ هُمْ مُكْرَمُونَ } قبل أن يسألوهم إياه. أما قوله:
 قال: فإنهم لا يشتهون شيئا في الجنة إلا أكرموا به.

عن أبي  اية أبي الجارودو في رو و في تفسير القمي
لعََ فَرَآهُ فِِ سَوَاءِ الََْْحِيمِ } جعفر )عليه السلام(:  {فاَطه

  يقول: في وسط الجحيم.
 فَمَا نََنُْ بمَِيلتِيَِ }في قوله تعالى:  و فيه

َ
إلخ بإسناده  {أ

عن أبيه عن علي بن مهزيار و الحسن بن محبوب عن النضر 

بن سويد عن درست عن أبي بصير عن أبي جعفر )عليه 
إذا دخل أهل الجنة الجنة و أهل النار السلام( قال: 

ء بالموت و يذبح كالكبش بين الجنة و النار ثم النارجي

 } يقال: خلود فلا موت أبدا فيقول أهل الجنة:
َ
فَمَا نََنُْ أ

ولِ
ُ
بيَِ إنِه هَذَا لهَُوَ  بمَِيلتِيَِ إلِاه مَوْتتََنَا الَْْ وَ مَا نََنُْ بمُِعَذه

 . {الَفَْوْزُ الَعَْظِيمُ لمِِثلِْ هَذَا فَليَْعْمَلِ الَعَْامِلوُنَ 

                            
 يعني: خ.  1

https://madrasatalwahy.org/


  384 
 

و حديث ذبح الموت في صورة كبش يوم  أقول:

، و هو القيامة من المشهورات رواه الشيعة و أهل السنة

 تمثل الخلود يومئذ. 
روي  {شَجَرَةُ الَزهقُّومِ }و في المجمع، في قوله تعالى: 

 أن قريشا لما سمعت هذه 
  

https://madrasatalwahy.org/


  385 
 

الآية قالت: ما نعرف هذه الشجرة قال ابن الزبعري:  

الزقوم بكلام البربر التمر و الزبد و في رواية بلغة اليمن 

الجارية بتمر  فقال أبو جهل لجاريته: يا جارية زقمينا فأتته
و زبد فقال لأصحابه: تزقموا بهذا الذي يخوفكم به محمد 
فيزعم أن النار تنبت الشجر و النار تحرق الشجر فأنزل الله 

المِِيَ }سبحانه:   .{إنِها جَعَلنَْاهَا فتِنَْةً للِظه
 و هذا المعنى مروي بطرق عديدة. أقول: 

 [١١٣الی  ٧١(: الآیات ٣٧]سورة الصافات ) 

ليَِ وَ } وه
َ
كْثََُ الَْْ

َ
رسَْلنَْا  ٧١ لقََدْ ضَله قَبلَْهُمْ أ

َ
وَ لَقَدْ أ

إلِاه  ٧٣فاَنْظُرْ كَيفَْ كََنَ عََقبَِةُ الَمُْنذَْريِنَ  ٧٢فيِهِمْ مُنذِْريِنَ 
ِ الَمُْخْلصَِيَ  وَ لَقَدْ ناَدَاناَ نوُحٌ فَلنَعِْمَ  ٧٤عِبَادَ الَلَّه

هْلَهُ مِنَ الَكَْربِْ الَعَْظِيمِ وَ نََه  ٧٥الَمُْجِيبُونَ 
َ
وَ  ٧٦ينَْاهُ وَ أ
يِهتَهُ هُمُ الَْْاَقيَِ   ٧٨وَ ترََكْنَا عَليَهِْ فِِ الَِْخِرِينَ  ٧٧جَعَلنَْا ذُرل

إنِها كَذَلكَِ نََزِْي  ٧٩نوُحٍ فِِ الَعَْالمَِيَ  سَلَامٌ عََ 
غْرَقْنَا  ٨١مِنيَِ إنِههُ مِنْ عِبَادِناَ الَمُْؤْ  ٨٠الَمُْحْسِنيَِ 

َ
ثُمه أ

برَْاهيِمَ  ٨٢الَِْخَرِينَ  إذِْ جَاءَ رَبههُ  ٨٣وَ إنِه مِنْ شِيعَتهِِ لَِْ
بيِهِ وَ قوَمِْهِ مَا ذَا تَعْبُدُونَ  ٨٤بقَِلبٍْ سَليِمٍ 

َ
  ٨٥إذِْ قاَلَ لِْ

َ
أ

https://madrasatalwahy.org/


  386 
 

ِ ترُِيدُونَ  ِ اَ  ٨٦إفِكًَْ آلهَِةً دُونَ الَلَّه لعَْالمَِيَ فَمَا ظَنُّكُمْ برَِبل
هوْا عَنهُْ  ٨٩فَقَالَ إنَِّلِ سَقيِمٌ  ٨٨فَنَظَرَ نَظْرَةً فِِ الَنُّجُومِ  ٨٧ فَتَوَل

كُلوُنَ  فَرَاغَ إلَِ ٩٠مُدْبرِِينَ 
ْ
 لَا تأَ

َ
  ٩١آلهَِتهِِمْ فَقَالَ أ

  

https://madrasatalwahy.org/


  387 
 

باً باِلِْمَِيِ  ٩٢مَا لَكُمْ لَا تَنطِْقُونَ  فَرَاغَ عَليَهِْمْ ضََْ
قْبَلُ  ٩٣

َ
 تَعْبُدُونَ مَا تَنحِْتُونَ  ٩٤وا إلَِِهِْ يزَفُِّونَ فأَ

َ
وَ  ٩٥قَالَ أ

ُ خَلقََكُمْ وَ مَا تَعْمَلوُنَ  لقُْوهُ  ٩٦الَلَّه
َ
قاَلوُا ابِْنُوا لََُ بنُيَْاناً فَأ

سْفَليَِ  ٩٧فِِ الََْْحِيمِ 
َ
رَادُوا بهِِ كَيدْاً فَجَعَلنَْاهُمُ الَْْ

َ
وَ  ٩٨فأَ

ِ سَيَهْدِينِ  بٌ إلَِقاَلَ إنَِّلِ ذَاهِ  ِ هَبْ لَِ مِنَ  ٩٩رَبّل رَبل
الِْيَِ  ناَهُ بغُِلَامٍ حَليِمٍ  ١٠٠الَصه ْ ا بلَغََ مَعَهُ  ١٠١فَبشَْه فَلمَه

رى
َ
عْىَ قاَلَ ياَ بنَُىه إنَِّلِ أ ذبََُْكَ فاَنْظُرْ مَا  الَسه

َ
نَّلِ أ

َ
فِِ الَمَْنَامِ أ

بتَِ افِْعَلْ  ذَا ترَى
َ
ُ  قاَلَ ياَ أ مَا تؤُْمَرُ سَتَجِدُنَِّ إنِْ شَاءَ الَلَّه
ابرِِينَ  سْلمََا وَ تلَههُ للِجَْبيِِ  ١٠٢مِنَ الَصه

َ
ا أ وَ ناَدَيْنَاهُ  ١٠٣فَلمَه

نْ ياَ إبِرَْاهيِمُ 
َ
ؤْيَا إنِها كَذَلكَِ نََزِْي  ١٠٤أ قتَْ الَرُّ قَدْ صَده

وَ فَدَيْنَاهُ بذِِبحٍْ  ١٠٦ءُ الَمُْبيُِ إنِه هَذَا لهَُوَ الََْْلاَ  ١٠٥الَمُْحْسِنيَِ 
إبِرَْاهيِمَ  سَلَامٌ عََ  ١٠٨وَ ترََكْنَا عَليَهِْ فِِ الَِْخِرِينَ  ١٠٧عَظِيمٍ 

 ١١١إنِههُ مِنْ عِبَادِناَ الَمُْؤْمِنيَِ  ١١٠كَذَلكَِ نََزِْي الَمُْحْسِنيَِ  ١٠٩
ناَهُ بإِسِْحَاقَ نبَيًِّا مِنَ الَ ْ الِْيَِ وَ بشَْه وَ باَرَكْنَا عَليَهِْ وَ  ١١٢صه

يِهتهِِمَا مُُسِْنٌ وَ ظَالمٌِ لِنفَْسِهِ مُبيٌِ  عََ  إسِْحَاقَ وَ مِنْ ذُرل
١١٣}  

  

https://madrasatalwahy.org/


  388 
 

 )بيان(  

تعقيب لغرض السياق السابق المتعرض لشركهم و 
تكذيبهم بآيات الله و تهديدهم بأليم العذاب يقول: إن 

أكثر الأولين ضلوا كضلالهم و كذبوا الرسل المنذرين 
كتكذيبهم و يستشهد بقصص نوح و إبراهيم و موسى و 

هارون و إلياس و لوط و يونس )عليهم السلام( و ما في 

ارة إلى قصة نوح و خلاصة قصص الآيات المنقولة إش
 إبراهيم )عليهما السلام(. 

ليَِ } قوله تعالى: وه
َ
كْثََُ الَْْ

َ
 - {وَ لقََدْ ضَله قَبلَْهُمْ أ

كلام مسوق لإنذار مشركي  {الَمُْخْلصَِيَ } -إلى قوله 
هذه الأمة بتنظيرهم للأمم الهالكين من قبلهم فقد ضل 

رسل منذرون كما  أكثرهم كما ضل هؤلاء و أرسل إليهم

أرسل منذر إلى هؤلاء فكذبوا فكان عاقبة أمرهم الهلاك 
 إلا المخلصين منهم. 

لقََدْ }للقسم و كذا في  {لَقَدْ ضَله }و اللام في 
رسَْلنَْا

َ
و المنذرين الأول بكسر الذال المعجمة و هم  {أ

الرسل و الثاني بفتح الذال المعجمة و هم الأمم الأولون، 

https://madrasatalwahy.org/


  389 
 

ِ إلِاه عِ }و  إن كان المراد بهم من في الأمم من  {بَادَ الَلَّه

المخلصين كان استثناء متصلا و إن عم الأنبياء كان 

 منقطعا إلا بتغليبه غير الأنبياء عليهم و المعنى ظاهر. 
 {وَ لقََدْ ناَدَاناَ نوُحٌ فَلنَعِْمَ الَمُْجِيبُونَ } قوله تعالى:

بنداء نوح و  اللامان للقسم و هو يدل على كمال العناية

إجابته تعالى، و قد مدح تعالى نفسه في إجابته فإن التقدير 
فلنعم المجيبون نحن، و جمع المجيب لإفادة التعظيم و 
قد كان نداء نوح على ما يفيده السياق دعاءه على قومه و 

ِ لَا }استغاثته بربه المنقولين في قوله تعالى وَ قاَلَ نوُحٌ رَبل
رْ 
َ
، و في قوله 26نوح:  {ضِ مِنَ الَكََْفرِِينَ دَيهاراً تذََرْ عَََ الَْْ

نَّلِ مَغْلُوبٌ فاَنتَْصَِْ }تعالى
َ
 . 10القمر:  {فَدَعََ رَبههُ أ

هْلَهُ مِنَ الَكَْربِْ الَعَْظِيمِ } قوله تعالى:
َ
 {وَ نََهينَْاهُ وَ أ

الغم الشديد و المراد به  -على ما ذكره الراغب  -الكرب 
قومه، و المراد بأهله أهل بيته و المؤمنون  الطوفان أو أذى

قُلنَْا احِِْْلْ فيِهَا }به من قومه و قد قال تعالى في سورة هود: 
ٍ زَوجَْيِْ 

 مِنْ كُل
  

https://madrasatalwahy.org/


  390 
 

هْلَكَ إلِاه مَنْ سَبَقَ عَليَهِْ الَقَْوْلُ وَ مَنْ آمَنَ  
َ
 {اثِنَْيِْ وَ أ

طلق و الأهل كما يطلق على زوج الرجل و بنيه ي 40هود: 

 على كل من هو من خاصته. 
يِهتَهُ هُمُ الَْْاَقيَِ } قوله تعالى: أي الباقين  {وَ جَعَلنَْا ذُرل

من الناس بعد قرنهم و قد بحثنا في هذا المعنى في قصة 

 نوح من سورة هود. 
المراد  {وَ ترََكْنَا عَليَهِْ فِِ الَِْخِرِينَ } قوله تعالى:

م الغابرة غير الأولين، و قد بالترك الإبقاء و بالآخرين الأم

ذكرت هذه الجملة بعد ذكر إبراهيم )عليه السلام( أيضا 
في هذه السورة و قد بدلت في القصة بعينها من سورة 

 {وَ اجِْعَلْ لَِ لسَِانَ صِدْقٍ فِِ الَِْخِرِينَ }الشعراء من قوله
و استفدنا منه هناك أن المراد بلسان صدق  84الشعراء: 

الله بعده من يقوم بدعوته و يدعو إلى ملته  كذلك أن يبعث
 و هي دين التوحيد. 

فيتأيد بذلك أن المراد بالإبقاء في الآخرين هو إحياؤه 
تعالى دعوة نوح )عليه السلام( إلى التوحيد و مجاهدته في 

https://madrasatalwahy.org/


  391 
 

سبيل الله عصرا بعد عصر و جيلا بعد جيل إلى يوم 

 القيامة. 

المراد  {نوُحٍ فِِ الَعَْالمَِيَ  سَلَامٌ عََ } قوله تعالى:
بالعالمين جميعها لكونه جمعا محلى باللام مفيدا للعموم، و 
الظاهر أن المراد به عالمو البشر و أممهم و جماعاتهم إلى 

يوم القيامة فإنه تحية من عند الله مباركة طيبة تهدى إليه من 
ن الخيرات ء مقبل الأمم الإنسانية ما جرى فيها شي

اعتقادا أو عملا فإنه )عليه السلام( أول من انتهض لدعوة 

التوحيد و دحض الشرك و ما يتبعه من العمل و قاسى في 
ذلك أشد المحنة فيما يقرب من ألف سنة لا يشاركه في 
ذلك أحد فله نصيب من كل خير واقع بينهم إلى يوم 

السعة القيامة، و لا يوجد في كلامه تعالى سلام على هذه 

 على أحد ممن دونه. 
و قيل: المراد بالعالمين عوالم الملائكة و الثقلين من 

 الجن و الإنس. 
تعليل لما  {إنِها كَذَلكَِ نََزِْي الَمُْحْسِنيَِ } قوله تعالى:

امتن عليه من الكرامة كإجابة ندائه و تنجيته و أهله من 

https://madrasatalwahy.org/


  392 
 

ين و الكرب العظيم و إبقاء ذريته و تركه عليه في الآخر

السلام عليه في العالمين، و تشبيه جزائه بجزاء عموم 

المحسنين من حيث أصل الجزاء الحسن لا في 
خصوصياته فلا يوجب ذلك اشتراك الجميع فيما اختص 

 به )عليه السلام( و هو ظاهر. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  393 
 

تعليل  {إنِههُ مِنْ عِبَادِناَ الَمُْؤْمِنيَِ } قوله تعالى:

ملة السابقة و ذلك لأنه )عليه لإحسانه المدلول عليه بالج

السلام( لكونه عبدا لله بحقيقة معنى الكلمة كان لا يريد 
و لا يفعل إلا ما يريده الله، و لكونه من المؤمنين حقا كان 
لا يرى من الاعتقاد إلا الحق و سرى ذلك إلى جميع أركان 

وجوده و من كان كذلك لا يصدر منه إلا الحسن الجميل 
 ين. فكان من المحسن
غْرَقْنَا الَِْخَرِينَ } قوله تعالى:

َ
ثم للتراخي  {ثُمه أ

الكلامي دون الزماني و المراد بالآخرين قومه 
 المشركون. 

برَْاهيِمَ } قوله تعالى: الشيعة هم  {وَ إنِه مِنْ شِيعَتهِِ لَِْ

القوم المشايعون لغيرهم الذاهبون على أثرهم و بالجملة 

فهو من شيعته تقدم أو تأخر كل من وافق غيره في طريقته 
وَ حِيلَ بيَنَْهُمْ وَ بيََْ مَا يشَْتَهُونَ كَمَا فُعِلَ } قال تعالى:

شْيَاعِهِمْ مِنْ قَبلُْ 
َ
 . 54سبأ:  {بأِ

لنوح أي إن  {شِيعَتهِِ }و ظاهر السياق أن ضمير 

إبراهيم كان ممن يوافقه في دينه و هو دين التوحيد، و قيل: 

https://madrasatalwahy.org/


  394 
 

الله عليه وآله و سلم( و لا دليل الضمير لمحمد )صلى 

 عليه من جهة اللفظ. 

قيل: و من حسن الإرداف في نظم الآيات تعقيب 
قصة نوح )عليه السلام( و هو آدم الثاني أبو البشر بقصة 
إبراهيم )عليه السلام( و هو أبو الأنبياء إليه تنتهي أنساب 

ة جل الأنبياء بعده و على دينه تعتمد أديان التوحيد الحي
اليوم كدين موسى و عيسى و محمد )صلى الله عليه وآله و 
سلم( ، و أيضا نوح )عليه السلام( نجاه الله من الغرق و 

 إبراهيم )عليه السلام( نجاه الله من الحرق. 
مجيئه ربه  {إذِْ جَاءَ رَبههُ بقَِلبٍْ سَليِمٍ } قوله تعالى:

المراد كناية عن تصديقه له و إيمانه به، و يؤيد ذلك أن 

بسلامة القلب عروه عن كل ما يضر التصديق و الإيمان 

بالله سبحانه من الشرك الجلي و الخفي و مساوئ الأخلاق 
و آثار المعاصي و أي تعلق بغيره ينجذب إليه الإنسان و 

 يختل به صفاء توجهه إليه سبحانه. 

https://madrasatalwahy.org/


  395 
 

و بذلك يظهر أن المراد بالقلب السليم ما لا تعلق له 

ء إن شاء الله في البحث ما في الحديث و سيجيبغيره تعالى ك

 الروائي الآتي. 
و قيل: المراد به السالم من الشرك، و يمكن أن يوجه 
بما يرجع إلى الأول و قيل: المراد به القلب الحزين، و هو 

 كما ترى. 
و  {مِنْ شِيعَتهِِ }و الظرف في الآية متعلق بقوله سابقا 

 الظروف يغتفر فيها ما لا 
  

https://madrasatalwahy.org/


  396 
 

 غتفر في غيرها، و قيل متعلق باذكر المقدر. ي 

بيِهِ وَ قوَمِْهِ مَا ذَا تَعْبُدُونَ } قوله تعالى:
َ
 {إذِْ قاَلَ لِْ

ء تعبدون؟ و إنما سألهم عن معبودهم و هو يرى أي أيّ شي
 أنهم يعبدون الأصنام تعجبا و استغرابا. 

ِ ترُِيدُونَ } قوله تعالى:  إفِكًَْ آلهَِةً دُونَ الَلَّه
َ
أي  {أ

تقصدون آلهة دون الله إفكا و افتراء، إنما قدم الإفك و 
 الآلهة لتعلق عنايته بذلك. 

 {فَنَظَرَ نَظْرَةً فِِ الَنُّجُومِ فَقَالَ إنَِّلِ سَقيِمٌ } قوله تعالى:

لا شك أن ظاهر الآيتين أن إخباره )عليه السلام( بأنه 
مرتبط بنظرته في النجوم و مبني عليه و نظرته في  سقيم

النجوم إما لتشخيص الساعة و خصوص الوقت كمن به 

حمى ذات نوبة يعين وقتها بطلوع كوكب أو غروبها أو 

وضع خاص من النجوم و إما للوقوف على الحوادث 
المستقبلة التي كان المنجمون يرون أن الأوضاع الفلكية 

لصابئون مبالغين فيها و كان في تدل عليها، و قد كان ا
 عهده )عليه السلام( منهم جم غفير. 

https://madrasatalwahy.org/


  397 
 

فعلى الوجه الأول لما أراد أهل المدينة أن يخرجوا 

كافة إلى عيد لهم نظر إلى النجوم و أخبرهم أنه سقيم 

 ستعتريه العلة فلا يقدر على الخروج معهم. 
و على الوجه الثاني نظر )عليه السلام( حينذاك إلى 

م نظرة المنجمين فأخبرهم أنها تدل على أنه سيسقم النجو

 فليس في وسعه الخروج معهم. 
و أول الوجهين أنسب لحاله )عليه السلام( و هو في 
إخلاص التوحيد بحيث لا يرى لغيره تعالى تأثيرا، و لا 

دليل لنا قويا يدل على أنه )عليه السلام( لم يكن به في تلك 
القرآن بإخباره بأنه سقيم و الأيام سقم أصلا، و قد أخبر 

ذكر سبحانه قبيل ذلك أنه جاء ربه بقلب سليم فلا يجوز 

 عليه كذب و لا لغو من القول. 

و لهم في الآيتين وجوه أخر أوجهها أن نظرته في 
النجوم و إخباره بالسقم من المعاريض في الكلام و 

المعاريض أن يقول الرجل شيئا يقصد به غيره و يفهم منه 
ا يقصده فلعله نظر )عليه السلام( في النجوم نظر غير م

الموحد في صنعه تعالى يستدل به عليه تعالى و على 

https://madrasatalwahy.org/


  398 
 

وحدانيته و هم يحسبون أنه ينظر إليها نظر المنجم فيها 

ليستدل بها على الحوادث ثم قال: إني سقيم يريد أنه 

سيعتريه سقم فإن الإنسان لا يخلو في حياته من سقم ما و 
 مرض ما 

  

https://madrasatalwahy.org/


  399 
 

 80الشعراء:  {وَ إذَِا مَرضِْتُ فَهُوَ يشَْفِيِ }: كما قال 

و هم يحسبون أنه يخبر عن سقمه يوم يخرجون فيه لعيد 

لهم، و المرجح عنده لجميع ذلك ما كان يهتم به من الرواغ 
 إلى أصنامهم و كسرها. 

لكن هذا الوجه مبني على أنه كان صحيحا غير سقيم 

 ليل يدل عليه. يومئذ، و قد سمعت أن لا د
على أن المعاريض غير جائزة على الأنبياء لارتفاع 

 الوثوق بذلك عن قولهم. 

هوْا عَنهُْ مُدْبرِِينَ } قوله تعالى: ضمير الجمع  {فَتَوَل
للقوم و ضمير الإفراد لإبراهيم )عليه السلام( أي خرجوا 

 من المدينة و خلفوه. 

كُلوُنَ مَا  فَرَاغَ إلَِ} قوله تعالى:
ْ
 لاَ تأَ

َ
آلهَِتهِِمْ فَقَالَ أ

الحياد و  الروغ و الرواغ و الروغان {لَكُمْ لَا تَنطِْقُونَ 
 الميل، و قيل أصله الميل في جانب ليخدع من يريده. 

كُلوُنَ }و في قوله: 
ْ
 لَا تأَ

َ
؟ تأييد لما ذكروا أن {أ

 ا عند آلهتهم. المشركين كانوا يضعون أيام أعيادهم طعام

https://madrasatalwahy.org/


  400 
 

كُلوُنَ مَا لَكُمْ لَا تَنطِْقُونَ }و قوله: 
ْ
 لَا تأَ

َ
؟ {أ

تكليم منه لآلهتهم و هي جماد و هو يعلم أنها جماد لا تأكل 

و لا تنطق لكن الوجد و شدة الغيظ حمله على أن يمثل 
موقفها موقف العقلاء ثم يؤاخذها مؤاخذة العقلاء كما 

 يفعل بالمجرمين. 

هي ذوات أبدان كهيئة من يتغذى و يأكل  فنظر إليها و
ء من الطعام فامتلأ غيظا و جاش وجدا فقال: و عندها شي

كُلوُنَ }
ْ
 لاَ تأَ

َ
مَا لَكُمْ }؟ فلم يسمع منها جوابا فقال: {أ

؟ و أنتم آلهة يزعم عبادكم أنكم عقلاء {لَا تَنطِْقُونَ 
قادرون مدبرون لأمورهم فلما لم يسمع لها حسا راغ عليها 

 با باليمين. ضر

باً باِلَِْمِيِ } قوله تعالى: أي تفرع  {فَرَاغَ عَليَهِْمْ ضََْ

على ذاك الخطاب أن مال على آلهتهم يضربهم ضربا باليد 
 اليمنى أو بقوة بناء على كون المراد باليمين القوة. 

و قول بعضهم: إن المراد باليمين القسم و المعنى 
بق منه و هو مال عليهم ضربا بسبب القسم الذي س

صْنَامَكُمْ }قوله
َ
كِيدَنه أ

َ
ِ لَْ  بعيد.  57الأنبياء:  {تاَللَّه

https://madrasatalwahy.org/


  401 
 

قْبَلوُا إلَِِهِْ يزَفُِّونَ } قوله تعالى:
َ
 الزف و الزفيف {فأَ

 الإسراع في المشي أي فجاءوا 
  

https://madrasatalwahy.org/


  402 
 

إلى إبراهيم و الحال أنهم يسرعون اهتماما بالحادثة  

 التي يظنون أنه الذي أحدثها. 

م إيجاز و حذف من خبر رجوعهم إلى و في الكلا
المدينة و وقوفهم على ما فعل بالأصنام و تحقيقهم الأمر 

 و ظنهم به )عليه السلام( مذكور في سورة الأنبياء. 

ُ } قوله تعالى:  تَعْبُدُونَ مَا تَنحِْتُونَ وَ الَلَّه
َ
قاَلَ أ
فيه إيجاز و حذف من حديث  {خَلقََكُمْ وَ مَا تَعْمَلوُنَ 

ض عليه و الإتيان به على أعين الناس و مسألته و القب

 غيرها. 
و الاستفهام للتوبيخ و فيه مع ذلك احتجاج على 
بطلان طريقتهم فهو يقول: لا يصلح ما نحته الإنسان بيده 

أن يكون ربا للإنسان معبودا له و الله سبحانه خلق 

الإنسان و ما يعمله و الخلق لا ينفك عن التدبير فهو رب 
 سان و من السفه أن يترك هذا و يعبد ذاك. الإن

مَا }و قد بان بذلك أن الأظهر كون ما في قوله: 
موصولة و التقدير ما تنحتونه، و كذا في قوله:  {تَنحِْتُونَ 

https://madrasatalwahy.org/


  403 
 

فيها مصدرية  {مَا}و جوز بعضهم كون  {وَ مَا تَعْمَلوُنَ }

 و هو في أولهما بعيد جدا. 

ه الإنسان أو إلى و لا ضير في نسبة الخلق إلى ما عمل
عمله لأن ما يريده الإنسان و يعمله من طريق اختياره 
مراد الله سبحانه من طريق إرادة الإنسان و اختياره و لا 

يوجب هذا النوع من تعلق الإرادة بالفعل بطلان تأثير 
إرادة الإنسان و خروج الفعل عن الاختيار و صيرورته 

 مجبرا عليه، و هو ظاهر. 

راد نسبة خلق أعمالهم إلى الله سبحانه بلا و لو كان الم
واسطة لا من طريق إرادتهم بل بتعلق إرادته بنفس عملهم 
و أفاد الجبر لكان القول أقرب إلى أن يكون عذرا لهم من 

 أن يكون توبيخا و تقبيحا، و كانت الحجة لهم لا عليهم. 

لقُْوهُ } قوله تعالى:
َ
 {فِِ الََْْحِيمِ  قاَلوُا ابِنُْوا لََُ بنُيَْاناً فَأ

النار  مصدر بنى يبني و المراد به المبني، و الجحيم البنيان

 في شدة تأججها. 
سْفَليَِ } قوله تعالى:

َ
رَادُوا بهِِ كَيدْاً فَجَعَلنَْاهُمُ الَْْ

َ
 {فأَ

 الكيد الحيلة و المراد احتيالهم إلى إهلاكه و إحراقه بالنار. 

https://madrasatalwahy.org/


  404 
 

سْفَليَِ }و قوله: 
َ
كناية عن جعل  {فَجَعَلنَْاهُمُ الَْْ

 إبراهيم فوقهم لا يؤثر فيه كيدهم 
  

https://madrasatalwahy.org/


  405 
 

 ياَ ناَرُ كُونِِ برَْداً وَ سَلامَاً عََ }: شيئا إذ قال سبحانه 
 . 69الأنبياء:  {إبِرَْاهيِمَ 

و قد اختتم بهذا فصل من قصص إبراهيم )عليه 
وثان و اختصامه السلام( و هو انتهاضه أولا على عبادة الأ

 لعبادها و انتهاء أمره إلى إلقائه النار و إبطاله تعالى كيدهم. 

ِ سَيَهْدِينِ  وَ قاَلَ إنَِّلِ ذَاهبٌِ إلَِ} قوله تعالى:  {رَبّل
فصل آخر من قصصه )عليه السلام( يذكر عزمه على 
المهاجرة من بين قومه و استيهابه من الله ولدا صالحا و 

 صة ذبحه و نزول الفداء. إجابته إلى ذلك و ق
ِ  وَ قاَلَ إنَِّلِ ذَاهبٌِ إلَِ}فقوله:  إلخ كالإنجاز لما  {رَبّل

عْتََلُِكُمْ وَ مَا تدَْعُونَ مِنْ  }وعدهم به مخاطبا لآزر
َ
وَ أ
ِ عَسِ دْعُوا رَبّل

َ
ِ وَ أ ِ شَقِيًّا  دُونِ الَلَّه كُونَ بدُِعََءِ رَبّل

َ
لاه أ

َ
أ

اده بالذهاب إلى ربه الذهاب و منه يعلم أن مر 48مريم: {
إلى مكان يتجرد فيه لعبادته تعالى و دعائه و هو الأرض 

 المقدسة. 
و قول بعضهم: إن المراد أذهب إلى حيث أمرني ربي 

 لا شاهد عليه. 

https://madrasatalwahy.org/


  406 
 

و كذا قول بعضهم: إن المراد أني ذاهب إلى لقاء ربي 

حيث يلقونني في النار فأموت و ألقى ربي سيهديني إلى 

 الجنة. 
إن ذيل الآية لا يناسبه و هو قوله:  -كما قيل  -و فيه 

الِْيَِ } ِ هَبْ لَِ مِنَ الَصه ناَهُ }و كذا قوله بعده:  {رَبل ْ فَبشَْه
 . {بغُِلَامٍ حَليِمٍ 

الِْيَِ } قوله تعالى: ِ هَبْ لَِ مِنَ الَصه حكاية  {رَبل
ِ }دعاء إبراهيم )عليه السلام( و مسألته الولد أي قال:  رَبل

 و قد قيده بكونه من الصالحين. « إلخ»{هَبْ لَِ 
ناَهُ بغُِلَامٍ حَليِمٍ } قوله تعالى: ْ أي فبشرناه أنا  {فَبشَْه

سنرزقه غلاما حليما و فيه إشارة إلى أنه يكون ذكرا و يبلغ 

حد الغلمان، و أخذ الغلومة في وصفه مع أنه بلغ مبلغ 

كماله و  الرجال للإشارة إلى حاله التي يظهر فيها صفة
صفاء ذاته و هو حلمه الذي مكنه من الصبر في ذات الله 

ُ مِنَ }إذ قال:  بتَِ افِْعَلْ مَا تؤُْمَرُ سَتَجِدُنَِّ إنِْ شَاءَ الَلَّه
َ
ياَ أ

ابرِِينَ   . {الَصه

https://madrasatalwahy.org/


  407 
 

و لم يوصف في القرآن من الأنبياء بالحلم إلا هذا النبي 

نه إبِرَْاهيِمَ إِ }الكريم في هذه الآية و أبوه في قوله تعالى: 
اهٌ مُنيِبٌ  وه

َ
 . 75هود:  {لََْليِمٌ أ

  

https://madrasatalwahy.org/


  408 
 

رى} قوله تعالى:
َ
عْىَ قَالَ ياَ بنَُىه إنَِّلِ أ ا بلَغََ مَعَهُ الَسه  فَلمَه

ذبََُْكَ فاَنْظُرْ مَا ذَا ترَى
َ
نَّلِ أ

َ
إلخ الفاء في أول  {فِِ الَمَْنَامِ أ

له و نشأ الآية فصيحة تدل على محذوف و التقدير فلما ولد 
و بلغ معه السعي، و المراد ببلوغ السعي بلوغه من العمر 
مبلغا يسعى فيه لحوائج الحياة عادة و هو سن الرهاق، و 

 المعنى فلما راهق الغلام قال له يا بني إلخ. 
رى}و قوله: 

َ
ذبََُْكَ  قاَلَ ياَ بنَُىه إنَِّلِ أ

َ
نَّلِ أ

َ
 {فِِ الَمَْنَامِ أ

رى}ه، و قوله: هي رؤيا إبراهيم ذبح ابن
َ
يدل على  {إنَِّلِ أ

رى}تكرر هذه الرؤيا له كما في قوله
َ
 {وَ قاَلَ الَمَْلكُِ إنَِّلِ أ

 . 33الخ: يوسف: 
هو من الرأي بمعنى  {فاَنْظُرْ مَا ذَا ترَى}و قوله: 

الاعتقاد أي فتفكر فيما قلت و عين ما هو رأيك فيه، و هذه 

السلام( فهم من منامه الجملة دليل على أن إبراهيم )عليه 
أنه أمر له بالذبح مثل له في مثال نتيجة الأمر و لذا طلب 

 من ابنه الرأي فيه و هو يختبره بما ذا يجيبه؟. 
بتَِ افِْعَلْ مَا تؤُْمَرُ سَتَجِدُنَِّ إنِْ شَاءَ }و قوله: 

َ
قاَلَ ياَ أ

ابرِِينَ  ُ مِنَ الَصه ِ }جواب ابنه، و قوله:  {الَلَّه بتَِ ا
َ
فْعَلْ ياَ أ

https://madrasatalwahy.org/


  409 
 

إظهار رضا بالذبح في صورة الأمر و قد قال:  {مَا تؤُْمَرُ 

و لم يقل اذبحني إشارة إلى أن أباه مأمور  {افْعَلْ مَا تؤُْمَرُ }

 بأمر ليس له إلا ائتماره و طاعته. 
ابرِِينَ }و قوله:  ُ مِنَ الَصه  {سَتَجِدُنَِّ إنِْ شَاءَ الَلَّه

و لا يأتي بما يهيج  تطييب منه لنفس أبيه أنه لا يجزع منه

وجد الوالد عن ولده المزمل بدمائه، و قد زاد في كلامه 
إنِْ شَاءَ }صفاء على صفاء إذ قيد وعده بالصبر بقوله: 

 ُ فأشار إلى أن اتصافه بهذه الصفة الكريمة أعني  {الَلَّه

الصبر ليس له من نفسه و لا أن زمامه بيده بل هو من 
به و له أن لا يشاء فينزعه  مواهب الله و مننه إن يشأ تلبس

 منه. 

سْلمََا وَ تلَههُ للِجَْبيِِ } قوله تعالى:
َ
ا أ  الإسلام {فَلمَه

أحد جانبي  الصرع و الجبين الرضا و الاستسلام: و التل
لبيان ما وقع عليه الصراع  {للِجَْبيِِ }الجبهة و اللام في 

داً }كقوله:  ذقْاَنِ سُجه
َ
ونَ للَِْ ، و 107اء: الإسر {يََرُِّ

المعنى فلما استسلما إبراهيم و ابنه لأمر الله و رضيا به و 

 صرعة إبراهيم على جبينه. 

https://madrasatalwahy.org/


  410 
 

و جواب لما محذوف إيماء إلى شدة المصيبة و مرارة 

 الواقعة. 

قتَْ } قوله تعالى: نْ ياَ إبِرَْاهيِمُ قَدْ صَده
َ
وَ ناَدَيْنَاهُ أ

ؤْيَا  معطوف على جواب  {الَرُّ
  

https://madrasatalwahy.org/


  411 
 

ؤْيَا}حذوف، و قوله: لما الم  قتَْ الَرُّ أي  {قَدْ صَده

أوردتها مورد الصدق و جعلتها صادقة و امتثلت الأمر 

الذي أمرناك فيها أي إن الأمر فيها كان امتحانيا يكفي في 
 امتثاله تهيؤ المأمور للفعل و إشرافه عليه فحسب. 

هَذَا لهَُوَ  إنِها كَذَلكَِ نََزِْي الَمُْحْسِنيَِ إنِه } قوله تعالى:
الإشارة بكذلك إلى قصة الذبح بما أنها محنة  {الَْْلَاءَُ الَمُْبيُِ 

شاقة و ابتلاء شديد و الإشارة بهذا إليها أيضا و هو تعليل 
 لشدة الأمر. 

و المعنى: إنا على هذه الوتيرة نجزي المحسنين 
فنمتحنهم امتحانات شاقة صورة هينة معنى فإذا أتموا 

اهم أحسن الجزاء في الدنيا و الآخرة، و ذلك الابتلاء جزين

 لأن الذي ابتلينا به إبراهيم لهو البلاء المبين. 

أي و فدينا ابنه  {وَ فَدَيْنَاهُ بذِِبحٍْ عَظِيمٍ } قوله تعالى:
بذبح عظيم و كان كبشا أتى به جبرئيل من عند الله سبحانه 

شأنه فداء على ما في الأخبار، و المراد بعظمة الذبح عظمة 
 بكونه من عند الله سبحانه و هو الذي فدى به الذبيح. 

https://madrasatalwahy.org/


  412 
 

تقدم الكلام  {وَ ترََكْنَا عَليَهِْ فِِ الَِْخِرِينَ } قوله تعالى:

 فيه. 

تحية منه تعالى عليه،  {إبِرَْاهيِمَ  سَلَامٌ عََ } قوله تعالى:
 و في تنكير سلام تفخيم له. 

كَذَلكَِ نََزِْي الَمُْحْسِنيَِ إنِههُ مِنْ عِبَادِناَ } قوله تعالى:
 تقدم تفسير الآيتين.  {الَمُْؤْمِنيَِ 

الِْيَِ } قوله تعالى: ناَهُ بإِسِْحَاقَ نبَيًِّا مِنَ الَصه ْ  {وَ بشَْه
 الضمير لإبراهيم )عليه السلام(. 

و اعلم أن هذه الآية المتضمنة للبشرى بإسحاق 
ناَهُ بغُِلَامٍ }بشرى السابقة بقوله: بوقوعها بعد ال ْ فَبشَْه

عْىَ }المتعقبة بقوله:  {حَليِمٍ  ا بلَغََ مَعَهُ الَسه إلى آخر  {فَلمَه

القصة ظاهرة كالصريحة أو هي صريحة في أن الذبيح غير 

إسحاق و هو إسماعيل )عليه السلام( و قد فصلنا القول 
رة في ذلك في قصص إبراهيم )عليه السلام( من سو

 الأنعام. 
إسِْحَاقَ وَ مِنْ  وَ باَرَكْنَا عَليَهِْ وَ عََ } قوله تعالى:

يِهتهِِمَا مُُسِْنٌ وَ ظَالمٌِ لِنفَْسِهِ   ذُرل

https://madrasatalwahy.org/


  413 
 

  

https://madrasatalwahy.org/


  414 
 

ء جعل الخير و النماء و المباركة على شي {مُبيٌِ  

الثبات فيه أي و جعلنا فيما أعطينا إبراهيم و إسحاق الخير 

 الثابت و النماء. 
يِهتهِِمَا}أن يكون قوله: و يمكن  إلخ قرينة  {وَ مِنْ ذُرل

إعطاء البركة و الكثرة في  {باَرَكْنَا}على أن المراد بقوله: 

 أولاده و أولاد إسحاق، و الباقي ظاهر. 
 )بحث روائي( 

قال:  {بقَِلبٍْ سَليِمٍ }في تفسير القمي في قوله تعالى: 
فيه أحد القلب السليم الذي يلقى الله عز و جل و ليس 

 سواه. 
 و فيه، قال: القلب السليم من الشك. 

و في روضة الكافي، بإسناده عن حجر عن أبي عبد الله  

قال أبو جعفر )عليه السلام(: عاب  )عليه السلام( قال:
آلهتهم فنظر نظرة في النجوم فقال إني سقيم. قال أبو جعفر 

 )عليه السلام(: و الله ما كان سقيما و ما كذب. 

ما كان و في معناه روايات أخر و في بعضها: :أقول

 إبراهيم سقيما و ما كذب إنما عنى سقيما في دينه مرتادا.

https://madrasatalwahy.org/


  415 
 

و قد تقدم الروايات في قصة حجاج إبراهيم )عليه  

السلام( قومه و كسره الأصنام و إلقائه في النار في تفسير 

 سور الأنعام و مريم و الأنبياء و الشعراء. 
أمير المؤمنين )عليه السلام( في  و في التوحيد، عن 

و حديث و قد سأله رجل عما اشتبه عليه من الآيات قال: 

ء من كتاب الله عز و جل تأويله قد أعلمتك أن رب شي
غير تنزيله و لا يشبه كلام البشر و سأنبئك بطرف منه 

 فتكتفي إن شاء الله. 

 إنَِّلِ ذَاهبٌِ إلََِ }من ذلك قول إبراهيم )عليه السلام(: 
ِ سَيَهْدِينِ  فذهابه إلى ربه توجهه إليه عبادة و اجتهادا  {رَبّل

 و قربة إلى الله عز و جل أ لا ترى أن تأويله غير تنزيله؟. 

و فيه، بإسناده عن الفتح بن يزيد الجرجاني عن أبي 

يا فتح إن لله إرادتين و  الحسن )عليه السلام( قال:
و هو يشاء ذلك و مشيئتين: إرادة حتم، و إرادة عزم ينهى 

 يأمر و هو 
  

https://madrasatalwahy.org/


  416 
 

لا يشاء أ و ما رأيت أنه نهى آدم و زوجته عن أن يأكلا 

من الشجرة و هو يشاء ذلك؟ و لو لم يشأ لم يأكلا، و لو 

أكلا لغلبت شهوتهما مشيئة الله تعالى، و أمر إبراهيم بذبح 
ابنه إسماعيل )عليه السلام( و شاء أن لا يذبحه و لو لم يشأ 

ه لغلبت مشيئة إبراهيم مشيئة الله عز و جل. أن لا يذبح

 قلت: فرجت عني فرج الله عنك. 
و عن أمالي الشيخ، بإسناده إلى سليمان بن يزيد قال: 

حدثني أبي عن أبيه عن أبي حدثنا علي بن موسى قال: 

جعفر عن أبيه عن آبائه )عليهم السلام( قال: الذبيح 
 إسماعيل )عليه السلام(.

ه في المجمع، عن أبي جعفر و أبي و روي مثل أقول:

عبد الله )عليهما السلام( ، و بهذا المضمون روايات كثيرة 

أخرى عن أئمة أهل البيت )عليهم السلام( ، و قد وقع في 
بعض رواياتهم أنه إسحاق و هو مطروح لمخالفة 

 الكتاب. 

https://madrasatalwahy.org/


  417 
 

سئل الصادق )عليه السلام( عن الذبيح  و عن الفقيه

يل لأن الله تعالى ذكر قصته في كتابه من كان؟ فقال: إسماع

الِْيَِ } ثم قال: ناَهُ بإِسِْحَاقَ نبَيًِّا مِنَ الَصه ْ  .{وَ بشَْه
هذا ما تقدم في بيان الآية أن الآية بسياقها  أقول:

 ظاهرة بل صريحة في ذلك. 

و في المجمع، عن ابن إسحاق: أن إبراهيم كان إذا 
زار إسماعيل و هاجر حمل على البراق فيغدو من الشام 
فيقيل بمكة و يروح من مكة فيبيت عند أهله بالشام حتى 

يذبحه فقال له: يا  1إذا بلغ معه السعي رأى في المنام أن
ثم انطلق بنا إلى هذا الشعب   2بني خذ الحبل و المدية

 ب. لنحتط

فلما خلا إبراهيم بابنه في شعب ثبير أخبره بما قد ذكره 

الله عنه فقال: يا أبت اشدد رباطي حتى لا أضطرب و 
اكفف عني ثيابك حتى لا ينتضح من دمي شيئا فتراه أمي 

و اشحذ شفرتك و أسرع مر السكين على حلقي ليكون 

                            
 أنه ظ  1
 المدية: السكين.  2

https://madrasatalwahy.org/


  418 
 

أهون علي فإن الموت شديد فقال له إبراهيم: نعم العون 

 ا بني على أمر الله. أنت ي

ثم ساق القصة و فيها ثم انحنى إليه بالمدية و قلب 
 جبرئيل المدية على قفاها و اجتر 

  

https://madrasatalwahy.org/


  419 
 

الكبش من قبل ثبير و اجتر الغلام من تحته و وضع  

الكبش مكان الغلام، و نودي من ميسرة مسجد الخيف: 

 يا إبراهيم قد صدقت الرؤيا. 
و الروايات في القصة كثيرة و لا تخلو من  أقول:
 اختلاف. 

روى العياشي بإسناده عن بريد بن معاوية  و فيه
قلت لأبي عبد الله )عليه السلام(: كم كان العجلي قال: 

بين بشارة إبراهيم بإسماعيل و بين بشارته بإسحاق )عليه 

السلام( ؟ قال: كان بين البشارتين خمس سنين قال الله 
ناَهُ بغُِلَامٍ حَليِمٍ } :سبحانه ْ يعني إسماعيل و هي  {فَبشَْه

  أول بشارة بشر الله به إبراهيم )عليه السلام( في الولد.
 [١٣٢الی  ١١٤(: الآیات ٣٧]سورة الصافات )

وَ نََهينَْاهُمَا وَ  ١١٤وَ لقََدْ مَنَنها عَََ مُوسََ وَ هَارُونَ }
ناَهُمْ فَكََنوُا هُمُ  ١١٥يمِ قوَْمَهُمَا مِنَ الَكَْربِْ الَعَْظِ  وَ نصَََْ

وَ هَدَيْنَاهُمَا  ١١٧وَ آتيَنَْاهُمَا الَكِْتَابَ الَمُْسْتَبيَِ  ١١٦الَغَْالِْيَِ 
اطَ الَمُْسْتَقيِمَ  َ ِ  ١١٩وَ ترََكْنَا عَليَهِْمَا فِِ الَِْخِرِينَ  ١١٨الَصَل

نََزِْي الَمُْحْسِنيَِ  إنِها كَذَلكَِ  ١٢٠وَ هَارُونَ  سَلَامٌ عََ مُوسَ

https://madrasatalwahy.org/


  420 
 

هُمَا مِنْ عِبَادِناَ الَمُْؤْمِنيَِ  ١٢١ وَ إنِه إلِِْاَسَ لمَِنَ  ١٢٢إنِه
 لَا تَتهقُونَ  ١٢٣الَمُْرسَْليَِ 

َ
 تدَْعُونَ بَعْلًا  ١٢٤إذِْ قاَلَ لقَِومِْهِ أ

َ
أ

حْسَنَ الََْْالقِِيَ 
َ
َ رَبهكُمْ وَ رَبه  ١٢٥وَ تذََرُونَ أ آباَئكُِمُ الَلَّه

ليَِ  وه
َ
ونَ  ١٢٦الَْْ هُمْ لمَُحْضَُْ بوُهُ فإَنِه ِ  ١٢٧فكََذه إلِاه عِبَادَ الَلَّه

 سَلَامٌ عََ  ١٢٩وَ ترََكْنَا عَليَهِْ فِِ الَِْخِرِينَ  ١٢٨الَمُْخْلصَِيَ 
ا إنِههُ مِنْ عِبَادِنَ  ١٣١إنِها كَذَلكَِ نََزِْي الَمُْحْسِنيَِ  ١٣٠إلِِْاَسِيَ 

  {١٣٢الَمُْؤْمِنيَِ 
  

https://madrasatalwahy.org/


  421 
 

 )بيان(  

ملخص قصة موسى و هارون و إشارة إلى قصة إلياس 
)عليه السلام(. و بيان ما أنعم الله عليهم و عذاب 

مكذبيهم و جانب الرحمة يربو فيها على جانب العذاب و 
 التبشير يزيد على الإنذار. 

 المن {رُونَ وَ لقََدْ مَنَنها عَََ مُوسََ وَ هَا} قوله تعالى:

الإنعام و من المحتمل أن يكون المراد به ما سيعده مما 
أنعم عليهما و على قومهما من التنجية و النصر و إيتاء 

إلخ  {وَ نََهينَْاهُمَا}الكتاب و الهداية و غيرها فيكون قوله: 

 من عطف التفسير. 
بِ وَ نََهينَْاهُمَا وَ قوَْمَهُمَا مِنَ الَكَْرْ } قوله تعالى:

و هو الغم الشديد من استضعاف فرعون لهم  {الَعَْظِيمِ 

يسومهم سوء العذاب و يذبح أبناءهم و يستحيي 
 نساءهم. 

ناَهُمْ فَكََنوُا هُمُ الَغَْالِْيَِ } قوله تعالى: و هو  {وَ نصَََْ

الذي أدى إلى خروجهم من مصر و جوازهم البحر و 

 هلاك فرعون و جنوده. 

https://madrasatalwahy.org/


  422 
 

أن مقتضى الظاهر أن يذكر  و بذلك يندفع ما توهم

النصر قبل التنجية لتوقفها عليه، و ذلك أن النصر إنما 

يكون فيما إذا كان للمنصور قوة ما لكنها لا تكفي لدفع 
الشر فتتم بالنصر و كان لبني إسرائيل عند الخروج من 
مصر بعض القوة فناسب إطلاق النصر على إعانتهم على 

رعون فإنهم كانوا ذلك بخلاف أصل تخليصهم من يد ف
أسراء مستعبدين لا قوة لهم فلا يناسب هذا الاعتبار إلا 

 ذكر التنجية دون النصر. 

أي  {وَ آتيَنَْاهُمَا الَكِْتَابَ الَمُْسْتبَيَِ } قوله تعالى:
يستبين المجهولات الخفية فيبينها و هي التي يحتاج إليها 

 الناس في دنياهم و آخرتهم. 

اطَ الَمُْسْتَقيِمَ وَ هَدَ } قوله تعالى: َ ِ المراد  {يْنَاهُمَا الَصَل

بها الهداية بتمام معنى الكلمة، و لذا خصها بهما و لم يشرك 
فيها معهما قومهما، و لقد تقدم كلام في معنى الهداية إلى 

 الصراط المستقيم في سورة الفاتحة. 
قوله إلى  - {وَ ترََكْنَا عَليَهِْمَا فِِ الَِْخِرِينَ } قوله تعالى:

 تقدم تفسيرها.  {الَمُْؤْمِنيَِ } -

https://madrasatalwahy.org/


  423 
 

قيل: إنه  {وَ إنِه إلِِْاَسَ لمَِنَ الَمُْرسَْليَِ } قوله تعالى:

 )عليه السلام( من آل هارون كان 
  

https://madrasatalwahy.org/


  424 
 

و لم يذكر في كلامه ما يستشهد به  1مبعوثا إلى بعلبك

 عليه. 

 تدَْ } قوله تعالى:
َ
 لاَ تَتهقُونَ أ

َ
عُونَ بَعْلًا إذِْ قاَلَ لقَِومِْهِ أ

حْسَنَ الََْْالقِِيَ 
َ
ليَِ } -إلى قوله  - {وَ تذََرُونَ أ وه

َ
 {الَْْ

شطر من دعوته )عليه السلام( يدعو قومه فيها إلى 

التوحيد و يوبخهم على عبادة بعل صنم كان لهم و ترك 
 عبادة الله سبحانه. 

و كلامه )عليه السلام( على ما فيه من التوبيخ و اللوم 

وَ تذََرُونَ }يتضمن حجة تامة على توحيده تعالى فإن قوله: 
ليَِ  وه

َ
َ رَبهكُمْ وَ رَبه آباَئكُِمُ الَْْ حْسَنَ الََْْالقِِيَ الَلَّه

َ
 {أ

يوبخهم أولا على ترك عبادة أحسن الخالقين، و الخلق و 

بذوات الأشياء يتعلق بالنظام الجاري الإيجاد كما يتعلق 

فيها الذي يسمى تدبيرا فكما أن الخلق إليه تعالى فالتدبير 
أيضا إليه فهو المدبر كما أنه الخالق، و أشار إلى ذلك بقوله: 

َ رَبهكُمْ }  بعد وصفه تعالى بأحسن الخالقين.  {الَلَّه

                            
و لعلهم أخذوه من بعل فقد قيل: أن بعلبك سمي به لأن بعلا كان منصوبا   1

 في معبد فيه. 

https://madrasatalwahy.org/


  425 
 

ثم أشار إلى أن ربوبيته تعالى لا تختص بقوم دون قوم 

صنام التي يتخذ كل قوم بعضا منها دون بعض كالأ

فيكون صنم ربا لقوم دون آخرين بل هو تعالى رب لهم و 
لآبائهم الأولين لا يختص ببعض دون بعض لعموم خلقه 

َ رَبهكُمْ وَ رَبه آباَئكُِمُ }و تدبيره، و إليه أشار بقوله:  الَلَّه
ليَِ  وه

َ
 . {الَْْ

بوُهُ فإَِ } قوله تعالى: ونَ فكََذه هُمْ لمَُحْضَُْ أي  {نه
مبعوثون ليحضروا العذاب، و قد تقدم أن الإحضار إذا 

 أطلق أفاد معنى الشر. 
ِ الَمُْخْلصَِيَ } قوله تعالى: دليل على أنه  {إلِاه عِبَادَ الَلَّه

 كان في قومه جمع منهم. 

إلى قوله  - {وَ ترََكْنَا عَليَهِْ فِِ الَِْخِرِينَ } قوله تعالى:

 تقدم الكلام في نظائرها.  {لمُْؤْمِنيَِ اَ } -
 )بحث روائي(  

 تدَْعُونَ بَعْلاً }في تفسير القمي في قوله تعالى: 
َ
قال:  {أ

 كان لهم صنم يسمونه بعلا. 

https://madrasatalwahy.org/


  426 
 

عن الصادق جعفر بن و في المعاني، بإسناده إلى قادح 

 محمد عن أبيه عن آبائه عن علي 
  

https://madrasatalwahy.org/


  427 
 

سلام على آل »)عليه السلام( في قول الله عز و جل: 

قال: يس محمد )صلى الله عليه وآله و سلم( و نحن « يس

 آل يس. 
و عن العيون، عن الرضا )عليه السلام( مثله،  أقول:

و هو مبني على قراءة آل يس كما قرأه نافع و ابن عامر و 

 يعقوب و زيد. 
 )كلام في قصة إلياس )عليه السلام( ( 

 قصته في القرآن - ١

لم يذكر اسمه )عليه السلام( في القرآن الكريم إلا في  

هذا الموضع و في سورة الأنعام عند ذكر هداية الأنبياء 
وَ إلِِْاَسَ كٌُّ مِنَ  وَ عِيسِ وَ زَكَرِيها وَ يَُيِْ}: حيث قال
الِْيَِ   . 85الأنعام:  {الَصه

لسورة إلا أنه كان و لم يذكر تعالى من قصته في هذه ا
يدعو إلى عبادة الله سبحانه قوما كانوا يعبدون بعلا فآمن 
به و أخلص الإيمان قوم منهم و كذبه آخرون و هم جل 

 القوم و إنهم لمحضرون. 

https://madrasatalwahy.org/


  428 
 

و قد أثنى الله سبحانه عليه في سورة الأنعام بما أثنى 

به على الأنبياء عامة و أثنى عليه في هذه السورة بأنه من 

المؤمنين المحسنين و حياه بالسلام بناء على القراءة  عباده
 .{سَلَامٌ عَََ إلِِْاَسِيَ }المشهورة: 

 الأحاديث فيه - ٢

ورد فيه )عليه السلام( أخبار مختلفة متهافتة كغالب  
الأخبار الواردة في قصص الأنبياء، الحاكية للعجائب 

روي عن ابن مسعود: أن إلياس هو إدريس و ما  كالذي

ن ابن عباس عن النبي )صلى الله عليه وآله و سلم(: أن ع
، و ما عن وهب و كعب الأحبار و الخضر هو إلياس

غيرهما: أن إلياس حي لا يموت إلى النفخة الأولى، و ما 

عن وهب: أن إلياس سأل الله أن يريحه من قومه فأرسل 

الله إليه دابة كهيئة الفرس في لون النار فوثب إليه فانطلق 
فكساه الله الريش و النور و قطع عنه لذة المطعم و  به

المشرب فصار في الملائكة، و ما عن كعب الأحبار: أن 
إلياس صاحب الجبال و البر و أنه الذي سماه الله بذي 

https://madrasatalwahy.org/


  429 
 

النون، و ما عن الحسن: أن إلياس موكل بالفيافي و الخضر 

 موكل بالجبال، و ما عن أنس: أن 
  

https://madrasatalwahy.org/


  430 
 

الله عليه وآله و سلم( في  إلياس لاقى النبي )صلى 

بعض أسفاره فقعدا يتحدثان ثم نزل عليهما مائدة من 

السماء فأكلا و أطعماني ثم ودعه و ودعني ثم رأيته مر على 
  1.السحاب نحو السماء إلى غير ذلك

 2و في بعض أخبار الشيعة أنه )عليه السلام( حي مخلد

 لكنها ضعاف و ظاهر آيات القصة لا يساعد عليه. 
و في البحار، في قصة إلياس )عليه السلام( عن 
قصص الأنبياء، بالإسناد عن الصدوق بإسناده إلى وهب 

بن منبه، و رواه الثعلبي في العرائس، عن ابن إسحاق و 
و الحديث طويل جدا، و  -علماء الأخبار أبسط منه 

:أنه بعد انشعاب ملك بني إسرائيل و تقسمه -ملخصه 

إلى بعلبك و كان لهم ملك منهم يعبد بينهم سار سبط منهم 

 صنما اسمه بعل و يحمل الناس على عبادته. 
و كانت له مرأة فاجرة قد تزوجت قبله بسبعة من 

الملوك و ولدت تسعين ولدا سوى أبناء الأبناء، و كان 

                            
 رواه في الدر المنثور في تفسير آيات القصة.  1
 رواه في البحار عن قصص الأنبياء.  2

https://madrasatalwahy.org/


  431 
 

الملك يستخلفها إذ غاب فتقضي بين الناس، و كان له 

ؤمن تريد كاتب مؤمن حكيم قد خلص من يدها ثلاثمائة م

قتلهم، و كان في جوار قصر الملك رجل مؤمن له بستان 
 و كان الملك يحترم جواره و يكرمه. 

ففي بعض ما غاب الملك قتلت المرأة الجار المؤمن 

و غصبت بستانه فلما رجع و علم به عاتبها فاعتذرت إليه 
و أرضته فآلى الله تعالى على نفسه أن ينتقم منهما إن لم يتوبا 

إليهم إلياس )عليه السلام( يدعوهم إلى عبادة الله فأرسل 

و أخبرهما بما آلى الله فاشتد غضبهم عليه و هموا بتعذيبه و 
قتله فهرب منهم إلى أصعب جبل هناك فلبث فيه سبع 

 سنين يعيش بنبات الأرض و ثمار الشجر. 

فأمرض الله ابنا للملك يحبه حبا شديدا فاستشفع 

إنه غضبان عليك إن لم تقتل  ببعل فلم ينفعه فقيل له:
إلياس فأرسل إليه فئة من قومه ليخدعوه و يقبضوا عليه 

فأرسل الله إليهم نارا فأحرقتهم ثم أرسل إليه فئة أخرى 
 من ذوي البأس مع كاتبه 

  

https://madrasatalwahy.org/


  432 
 

المؤمن فذهب معه إلياس صونا له من غضب  

الملك لكن الله سبحانه أمات ابنه فشغله حزنه عن إلياس 

 . فرجع سالما
ثم لما طال الأمر نزل إلياس من الجبل و استخفى عند 
أم يونس بن متى في بيتهاو يونس طفل رضيع ثم خرج بعد 

ستة أشهر إلى الجبل ثانيا و اتفق أن مات بعده يونس ثم 
أحياه الله بدعاء إلياس بعد ما خرجت أمه في طلبه 

 فوجدته فتضرعت إليه. 

إسرائيل و يمسك  ثم إنه سأل الله أن ينتقم له من بني
عنهم الأمطار فأجيب و سلط الله عليهم القحط فأجهدوا 
سنين فندموا فجاءوه فتابوا و أسلموا فدعا الله فأرسل 

 عليهم المطر فسقاهم و أحيا بلادهم. 

فشكوا إليه هدم الجدران و عدم البذر من الحبوب 
فأوحى إليه أن يأمرهم أن يبذروا الملح فأنبت لهم 

 الحمص و أن يبذروا الرمل فأنبت لهم منه الدخن. 
ثم لما كشف الله عنهم الضر نقضوا العهد و عادوا إلى 

أخبث ما كانوا عليه فأمل ذلك إلياس فدعا الله أن يريحه 

https://madrasatalwahy.org/


  433 
 

إليه فرسا من نار فوثب عليه إلياس  منهم فأرسل الله

فرفعه الله إلى السماء و كساه الريش و النور فكان مع 

 الملائكة. 
ثم سلط الله على الملك و امرأته عدوا فقصدهما و 
ظهر عليهما فقتلهما و ألقى جيفتهما في بستان ذلك الرجل 

المؤمن الذي قتلاه و غصبوا بستانه. و أنت بالتأمل فيما 
 واية لا ترتاب في ضعفها. تقصه الر

 [١٤٨الی  ١٣٣(: الآیات ٣٧]سورة الصافات )

هْلَهُ  ١٣٣وَ إنِه لوُطاً لمَِنَ الَمُْرسَْليَِ }
َ
إذِْ نََهينَْاهُ وَ أ

جََْعِيَ 
َ
رْناَ الَِْخَرِينَ  ١٣٥إلِاه عَجُوزاً فِِ الَغَْابرِِينَ  ١٣٤أ ثُمه دَمه

ونَ عَليَهِْمْ مُصْبحِِيَ  ١٣٦  فَلَا  ١٣٧وَ إنِهكُمْ لَِمَُرُّ
َ
وَ باِللهيلِْ أ

  ١٣٨تَعْقِلوُنَ 
  

https://madrasatalwahy.org/


  434 
 

بَقَ إلََِ الَفُْلكِْ  ١٣٩وَ إنِه يوُنسَُ لمَِنَ الَمُْرسَْليَِ 
َ
إذِْ أ

فاَلِْقََمَهُ  ١٤١فسََاهَمَ فَكََنَ مِنَ الَمُْدْحَضِيَ  ١٤٠الَمَْشْحُونِ 
نههُ كََنَ مِنَ الَمُْسَبلحِِيَ  ١٤٢الَُْْوتُ وَ هُوَ مُليِمٌ 

َ
 ١٤٣فَلوَْ لَا أ

فَنَبَذْناَهُ باِلعَْرَاءِ وَ هُوَ  ١٤٤يوَمِْ يُبعَْثُونَ  لَللَبَثَِ فِِ بَطْنهِِ إِ 
نبْتَنَْا عَليَهِْ شَجَرَةً مِنْ يَقْطِيٍ  ١٤٥سَقيِمٌ 

َ
رسَْلنَْاهُ  ١٤٦وَ أ

َ
وَ أ

وْ يزَِيدُونَ  إلَِ
َ
لفٍْ أ

َ
حِيٍ  فَآمَنُوا فَمَتهعْنَاهُمْ إلَِ ١٤٧مِائةَِ أ

١٤٨}  
 )بيان(  

ه السلام( ثم قصة يونس خلاصة قصة لوط )علي

)عليه السلام( و ابتلاء الله تعالى له بالحوت مأخوذا بما 
أعرض عن قومه عند ارتفاع العذاب عنهم بعد نزوله و 

 إشرافه عليهم. 

وَ إنِه لوُطاً لمَِنَ الَمُْرسَْليَِ إذِْ نََهينَْاهُ وَ } قوله تعالى:
جََْعِيَ 

َ
هْلَهُ أ

َ
العذاب النازل على  و إنما نجاه و أهله من {أ

قومه و هو الخسف و أمطار حجارة من سجيل على ما 

 ذكره الله تعالى في سائر كلامه. 

https://madrasatalwahy.org/


  435 
 

أي في الباقين  {إلِاه عَجُوزاً فِِ الَغَْابرِِينَ } قوله تعالى:

 في العذاب المهلكين به و هي امرأة لوط. 

رْناَ الَِْخَرِينَ } قوله تعالى: ك، التدمير الإهلا {ثُمه دَمه
 و الآخرين قومه الذين أرسل إليهم. 

ونَ عَلَيهِْمْ مُصْبحِِيَ وَ } قوله تعالى: وَ إنِهكُمْ لَِمَُرُّ
 فَلَا تَعْقِلُونَ 

َ
فإنهم على طريق الحجاز إلى الشام،  {باِللهيلِْ أ

و المراد بالمرور عليهم المرور على ديارهم الخربة و هي 
 اليوم مستورة بالماء على ما قيل. 

بَقَ إلََِ } وله تعالى:ق
َ
وَ إنِه يوُنسَُ لمَِنَ الَمُْرسَْليَِ إذِْ أ

 أي السفينة  {الَفُْلكِْ الَمَْشْحُونِ 
  

https://madrasatalwahy.org/


  436 
 

 هرب العبد من مولاه.  المملوءة من الناس و الإباق 

و المراد بإباقه إلى الفلك خروجه من قومه معرضا 

عنهم و هو )عليه السلام( و إن لم يعص في خروجه ذلك 
به و لا كان هناك نهي من ربه عن الخروج لكن خروجه ر

إذ ذاك كان ممثلا لإباق العبد من خدمة مولاه فأخذه الله 

بذلك، و قد تقدم بعض الكلام في ذلك في تفسير قوله 
نْ لَنْ نَقْدِرَ }تعالى: 

َ
وَ ذَا الَنُّونِ إذِْ ذَهَبَ مُغَاضِباً فَظَنه أ

 . 87الأنبياء:  {عَليَهِْ 

 {فسََاهَمَ فَكََنَ مِنَ الَمُْدْحَضِيَ } تعالى:قوله 
الغلبة أي فقارع من في  المساهمة المقارعة و الإدحاض

السفينة فكان من المغلوبين، و قد كان عرض لسفينتهم 

الحوت فاضطروا إلى أن يلقوا واحدا منهم في البحر ليبتلعه 

 و يخلي السفينة فقارعوا فأصابت يونس )عليه السلام(. 
 الالتقام {فاَلِْقََمَهُ الَُْْوتُ وَ هُوَ مُليِمٌ } له تعالى:قو

من ألام أي دخل في اللوم كأحرم إذا  الابتلاع، و مليم
 دخل في الحرم أو بمعنى صار ذا ملامة. 

https://madrasatalwahy.org/


  437 
 

نههُ كََنَ مِنَ الَمُْسَبلحِِيَ للَبَثَِ فِِ } قوله تعالى:
َ
فَلوَْ لاَ أ

عده من المسبحين و هم الذين  {يوَمِْ يُبعَْثُونَ  بَطْنهِِ إلَِ

تكرر منهم التسبيح و تمكن منهم حتى صار وصفا لهم 
يدل على دوام تلبسه زمانا بالتسبيح. قيل: أي من 
المسبحين قبل التقام الحوت إياه، و قيل: بل في بطن 

الحوت، و قيل: أي كان من المسبحين قبل التقام الحوت 
 و في بطنه. 

 كلامه تعالى قوله في و الذي حكي من تسبيحه في

نتَْ  فَنَادى}سورة الأنبياء: 
َ
نْ لَا إلَََِ إلِاه أ

َ
لمَُاتِ أ فِِ الَظُّ

المِِيَ  و لازم  87الأنبياء:  {سُبحَْانكََ إنَِّلِ كُنتُْ مِنَ الَظه
ذلك أن يكون من المسبحين في بطن الحوت خاصة أو فيه 

قام الحوت و فيما قبله فاحتمال كون المراد تسبيحه قبل الت

 مرجوح لا ينبغي أن يصار إليه. 
على أن تسبيحه مع اعترافه بالظلم في قوله: 

المِِيَ }  -ء على ما سيجي - {سُبحَْانكََ إنَِّلِ كُنتُْ مِنَ الَظه
فعله من ترك قومه و   1تسبيح له تعالى عما كان يشعر به

                            
 «.و ظن أن لن نقدر عليه»و هو أن الله لا يقدر عليه كما قال تعالى:    1

https://madrasatalwahy.org/


  438 
 

نههُ كََنَ مِنَ }ذهابه على وجهه، و قوله: 
َ
فَلوَْ لَا أ

إلخ يدل على أن تسبيحه كان هو السبب  {لمُْسَبلحِِيَ اَ 

المستدعي لنجاته، و لازم ذلك أن يكون إنما ابتلي بما ابتلي 
به لينزهه تعالى فينجو بذلك من الغم الذي ساقه إليه فعله 

 إلى ساحة العافية. 

و بذلك يظهر أن العناية في الكلام إنما هي بتسبيحه  
 لأقوال الثلاثة أوسطها. في بطن الحوت خاصة فخير ا

فالظاهر أن المراد بتسبيحه نداؤه في الظلمات بقوله: 

المِِيَ } نتَْ سُبحَْانكََ إنَِّلِ كُنتُْ مِنَ الَظه
َ
و قد  {لَا إلَََِ إلِاه أ

قدم التهليل ليكون كالعلة المبينة لتسبيحه كأنه يقول: لا 
ر به معبود بالحق يتوجه إليه غيرك فأنت منزه مما كان يشع

فعلى أني آبق منك معرض عن عبوديتك متوجه إلى سواك 

إني كنت ظالما لنفسي في فعلي فها أنا متوجه إليك متبرئ 
 مما كان يشعر به فعلى من التوجه عنك إلى غيرك. 

فهذا معنى تسبيحه و لو لا ذلك منه لم ينج أبدا إذ كان 
سبب نجاته منحصرا في التسبيح و التنزيه بالمعنى الذي 

 كر. ذ

https://madrasatalwahy.org/


  439 
 

 للَبَثَِ فِِ بَطْنهِِ إلَِ}و بذلك يظهر أن المراد بقوله: 
تأبيد مكثه في بطنه إلى أن يبعث فيخرج منه  {يوَمِْ يُبعَْثُونَ 

كالقبر الذي يقبر فيه الإنسان و يلبث فيه حتى يبعث 
مِنهَْا خَلَقْنَاكُمْ وَ فيِهَا }فيخرج منه قال تعالى: 

خْرىنعُيِدُكُمْ وَ مِنهَْا نُُرِْ 
ُ
 . 55طه:  {جُكُمْ تاَرَةً أ

و لا دلالة في الآية على كونه )عليه السلام( على تقدير 
اللبث حيا في بطن الحوت إلى يوم يبعثون أو ميتا و بطنه 
قبره مع بقاء بدنه و بقاء جسد الحوت على حالهما أو بنحو 

آخر فلا مساغ لاختلافهم في كونه )عليه السلام( حيا على 
د بيوم يبعثون هذا التقدير أو ميتا و بطنه قبره، و أن المرا

النفخة الأولى التي فيها يموت الخلائق أو النفخة الثانية أو 

 التأجيل بيوم القيامة كناية عن طول اللبث. 

النبذ طرح  {فَنَبَذْناَهُ باِلعَْرَاءِ وَ هُوَ سَقِيمٌ } قوله تعالى:
ء و الرمي به، و العراء المكان الذي لا سترة فيه الشي

 ء أو شجر. يستظل بها من سقف أو خبا

https://madrasatalwahy.org/


  440 
 

و المعنى على ما يعطيه السياق أنه صار من المسبحين 

فأخرجناه من بطن الحوت و طرحناه خارج الماء في أرض 

 لا ظل فيها يستظل به و هو سقيم. 
نبْتَنَْا عَليَهِْ شَجَرَةً مِنْ يَقْطِيٍ } قوله تعالى:

َ
 {وَ أ

من نوع القرع و يكون ورقه عريضا مستديرا و قد  اليقطين

 أنبتها الله عليه ليستظل بورقها. 
رسَْلنَْاهُ إلَِ} قوله تعالى:

َ
وْ يزَِيدُونَ  وَ أ

َ
لفٍْ أ

َ
 {مِائةَِ أ

أو في مورد الترقي و تفيد معنى بل، و المراد بهذه الجماعة 

 أهل نينوى. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  441 
 

أي آمنوا به  {حِيٍ  فَآمَنُوا فَمَتهعْنَاهُمْ إلَِ} قوله تعالى:

فلم نعذبهم و لم نهلكهم بما أشرف عليهم من العذاب 

 فمتعناهم بالحياة و البقاء إلى أجلهم المقدر لهم. 
و الآية في إشعارها برفع العذاب عنهم و تمتيعهم 

فَلوَْ لَا كََنتَْ قَرْيَةٌ آمَنَتْ فَنَفَعَهَا }تشير إلى قوله تعالى
 ُ ا آمَنُوا كَشَفْنَا عَنهُْمْ عَذَابَ إيِمَانُهَا إلِاه قوَمَْ يوُن سَ لمَه

نيَْا وَ مَتهعْنَاهُمْ إلَِ يَاةِ الَدُّ  . 98يونس:  {حِيٍ  الَْْزِْيِ فِِ الََْْ
على أن  -بل دلالة  -و لا يخلو السياق من إشعار 

رسَْلنَْاهُ }المراد من إرساله في قوله: 
َ
أمره بالذهاب  {وَ أ

إلخ إيمانهم  {فآَمَنُوا}م في قوله: ثانيا إلى القوم، و بإيمانه
 بتصديقه و اتباعه بعد ما آمنوا و تابوا حين رأوا العذاب. 

و من هنا يظهر ضعف ما استدل بعضهم بالآيتين أن 

إرساله إلى القوم كان بعد خروجه من بطن الحوت و أنه 
أمر أولا بالذهاب إلى أهل نينوى و دعوتهم إلى الله و كانوا 

م فاستعظم الأمر و خرج من بيته يسير في يعبدون الأصنا
الأرض لعل الله يصرف عنه هذا التكليف و ركب البحر 

فابتلاه الله بالحوت ثم لما نبذ بالعراء كلف ثانيا فأجاب و 

https://madrasatalwahy.org/


  442 
 

أطاع و دعاهم فاستجابوا فدفع الله عذابا كان يهددهم إن 

 لم يؤمنوا. 

و ذلك أن السياق كما سمعت يدل على كون إرساله 
ثان و أن إيمانهم كان إيمانا ثانيا بعد الإيمان و التوبة و  بأمر

أن تمتيعهم إلى حين كان مترتبا على إيمانهم به لا على كشف 

العذاب عنهم فلم يكن الله سبحانه ليتركهم لو لم يؤمنوا 
برسوله ثانيا كما آمنوا به و تابوا إليه أولا في غيبته فافهم 

 ذلك. 

 {ا الَنُّونِ إذِْ ذَهَبَ مُغَاضِباً وَ ذَ }على أن قوله تعالى
وَ لَا تكَُنْ كَصَاحِبِ الَُْْوتِ إذِْ }و قوله 87الأنبياء: 

لا يلائم ما ذكروه، و كذا  48ن:  {وَ هُوَ مَكْظُومٌ  ناَدى

ا آمَنُوا كَشَفْنَا عَنهُْمْ عَذَابَ }قوله إلِاه قوَمَْ يوُنسَُ لمَه
إذ لا يطلق الكشف  98يونس:  {نيَْاالَْْزِْيِ فِِ الََْْيَاةِ الَدُّ 

 إلا في عذاب واقع حال أو مشرف. 

https://madrasatalwahy.org/


  443 
 

 )كلام في قصة يونس )عليه السلام( في فصول(  
 قصته في القرآن  - ١

لم يتعرض القرآن الكريم إلا لطرف من قصته و قصة 

قومه فقد تعرض في سورة الصافات لإرساله ثم إباقه و 
 جاته و إرساله إلى ركوبه الفلك و التقام الحوت له ثم ن

  

https://madrasatalwahy.org/


  444 
 

وَ إنِه يوُنسَُ لمَِنَ }القوم و إيمانهم قال تعالى:  
بَقَ إلََِ الَفُْلكِْ الَمَْشْحُونِ فسََاهَمَ فَكََنَ مِنَ  .الَمُْرسَْليَِ 

َ
إذِْ أ

نههُ كََنَ  .فاَلِْقََمَهُ الَُْْوتُ وَ هُوَ مُليِمٌ  .الَمُْدْحَضِيَ 
َ
فلَوَْ لَا أ

 ِ فَنَبَذْناَهُ  .للَبَثَِ فِِ بَطْنهِِ إلََِ يوَمِْ يُبعَْثُونَ  .حِيَ مِنَ الَمُْسَبل
نبْتَنَْا عَليَهِْ شَجَرَةً مِنْ يَقْطِيٍ  .باِلعَْرَاءِ وَ هُوَ سَقيِمٌ 

َ
وَ .وَ أ

رسَْلنَْاهُ إلَِ
َ
وْ يزَيِدُونَ  أ

َ
لفٍْ أ

َ
فآَمَنُوا فَمَتهعْنَاهُمْ إلََِ  .مِائةَِ أ

  {.حِيٍ 
نبياء: لتسبيحه في بطن الحوت و تنجيته و في سورة الأ

نْ لَنْ }قال تعالى: 
َ
وَ ذَا الَنُّونِ إذِْ ذَهَبَ مُغَاضِباً فَظَنه أ

نتَْ  نَقْدِرَ عَليَهِْ فَنَادى
َ
نْ لَا إلَََِ إلِاه أ

َ
لمَُاتِ أ فِِ الَظُّ

المِِيَ فَاسْتَجَبنَْا لََُ وَ نََه  ينَْاهُ سُبحَْانكََ إنَِّلِ كُنتُْ مِنَ الَظه
 . 88 - 87الأنبياء:  {مِنَ الَغَْملِ وَ كَذَلكَِ نُنجِِْ الَمُْؤْمِنيَِ 

و في سورة ن: لندائه مكظوما و خروجه من بطنه و 
فاَصْبَِْ لُِْكْمِ رَبلكَِ وَ لَا تكَُنْ }اجتبائه قال تعالى: 

نْ تَ  .وَ هُوَ مَكْظُومٌ  كَصَاحِبِ الَُْْوتِ إذِْ ناَدى
َ
دَارَكَهُ لوَْ لاَ أ

فاَجْتَبَاهُ رَبُّهُ  .نعِْمَةٌ مِنْ رَبلهِِ لَنبُذَِ باِلعَْرَاءِ وَ هُوَ مَذْمُومٌ 
الِْيَِ   . 50ن:  {فَجَعَلَهُ مِنَ الَصه

https://madrasatalwahy.org/


  445 
 

و في سورة يونس: لإيمان قومه و كشف العذاب 

فَلوَْ لَا كََنتَْ قَرْيَةٌ آمَنَتْ فَنَفَعَهَا }عنهم قال تعالى: 
ا آمَنُوا كَشَفْنَا عَنهُْمْ عَذَابَ إيِمَانُهَا إلِاه   قوَمَْ يوُنسَُ لمَه

نيَْا وَ مَتهعْنَاهُمْ إلَِ يَاةِ الَدُّ  . 98يونس:  {حِيٍ  الَْْزِْيِ فِِ الََْْ
و خلاصة ما يستفاد من الآيات بضم بعضها إلى 

بعض و اعتبار القرائن الحافة بها أن يونس )عليه السلام( 
الله تعالى إلى قومه و هم جمع كثير  كان من الرسل أرسله

يزيدون على مائة ألف فدعاهم فلم يجيبوه إلا بالتكذيب و 

الرد حتى جاءهم عذاب أوعدهم به يونس ثم خرج من 
 بينهم. 

فلما أشرف عليهم العذاب و شاهدوه مشاهدة عيان 

أجمعوا على الإيمان و التوبة إلى الله سبحانه فكشف الله 

  الحياة الدنيا. عنهم عذاب الخزي في
ثم إن يونس )عليه السلام( استخبر عن حالهم فوجد 

العذاب انكشف عنهم و كأنه لم يعلم بإيمانهم و توبتهم فلم 
يعد إليهم و ذهب لوجهه على ما به من الغضب و السخط 

https://madrasatalwahy.org/


  446 
 

عليهم فكان ظاهر حاله حال من يأبق من ربه مغاضبا 

 فلك مشحون. عليه ظانا أن لا يقدر عليه و ركب البحر في 

فعرض لهم حوت عظيم لم يجدوا بدا من أن يلقوا إليه 
 واحدا منهم يبتلعه 

  

https://madrasatalwahy.org/


  447 
 

و ينجو الفلك بذلك فساهموا و قارعوا فيما بينهم  

فأصابت يونس )عليه السلام( فألقوه في البحر فابتلعه 

 الحوت و نجت السفينة. 
ثم إن الله سبحانه حفظه حيا سويا في بطنه أياما و 

يونس )عليه السلام( يعلم أنها بلية ابتلاه الله بها ليالي و 

نتَْ }مؤاخذة بما فعل و هو ينادي في بطنه: 
َ
نْ لَا إلَََِ إلِاه أ

َ
أ

المِِيَ   . 87الأنبياء  {سُبحَْانكََ إنَِّلِ كُنتُْ مِنَ الَظه
فاستجاب الله له فأمر الحوت أن يلفظه فنبذه بالعراء 

ليه شجرة من يقطين و هو سقيم فأنبت الله سبحانه ع
يستظل بأوراقها ثم لما استقامت حاله أرسله إلى قومه 

 فلبوا دعوته و آمنوا به فمتعهم الله إلى حين. 

و الأخبار الواردة من طرق أئمة أهل البيت )عليهم 

السلام( على كثرتها و بعض الأخبار من طرق أهل السنة 
مشتركة المتون في قصة يونس )عليه السلام( على النحو 

https://madrasatalwahy.org/


  448 
 

الذي يستفاد من الآيات و إن اختلفت في بعض 

  1الخصوصيات الخارجة عن ذلك
 قصته عند أهل الكتاب  - ٢

( مذكور باسم يوناه بن إمتاي في هو )عليه السلام
مواضع من العهد القديم و كذا في مواضع من العهد 

الجديد أشير في بعضها إلى قصة لبثه في بطن الحوت لكن لم 
 ء منهما. تذكر قصته الكاملة في شي

و نقل الآلوسي في روح المعاني، في قصته عند أهل 

 القصة:  2الكتاب و يؤيده ما في بعض كتبهم من إجمال
و كانت إذ  أن الله أمره بالذهاب إلى دعوة أهل نينوى

ذاك عظيمة جدا لا يقطع إلا في نحو ثلاثة أيام و كانوا قد 

عظم شرهم و كثر فسادهم، فاستعظم الأمر و هرب إلى 

                            
و لذلك نوردها لأنها في نفسها آحاد لا حجية لها في مثل المقام و لا يمكن   1

 ن راجعها.تصحيح خصوصياتها بالآيات و هو ظاهر لم
 قاموس الكتاب المقدس.  2

https://madrasatalwahy.org/


  449 
 

فوجد سفينة يريد أهلها الذهاب بها  2فجاء يافا 1ترسيس

 إلى ترسيس فاستأجر و أعطى 

سفينة فهاجت ريح عظيمة و الأجرة و ركب ال 
 كثرت الأمواج و أشرفت السفينة على الغرق. 

ففزع الملاحون و رموا في البحر بعض الأمتعة 

لتخف السفينة و عند ذلك نزل يونس إلى بطن السفينة و 
نام حتى علا نفسه فتقدم إليه الرئيس فقال له: ما بالك 

 لا يهلكنا. نائما؟ قم و ادع إلهك لعله يخلصنا مما نحن فيه و 

و قال بعضهم لبعض: تعالوا نتقارع لنعرف من 
أصابنا هذا الشر بسببه فتقارعوا فوقعت القرعة على يونس 
فقالوا له: أخبرنا ما ذا عملت: و من أين جئت؟ و إلى أين 

تمضي؟ و من أي كورة أنت؟ و من أي شعب أنت؟ فقال 

خبرهم لهم: أنا عبد الرب إله السماء خالق البر و البحر و أ
خبره فخافوا خوفا عظيما و قالوا له: لم صنعت ما صنعت؟ 

 يلومونه على ذلك. 

                            
 كانت مدينة عظيمة من مدائن آشور على ساحل دجلة.  1
 اسم مدينة.  2

https://madrasatalwahy.org/


  450 
 

ثم قالوا له: ما نصنع الآن بك؟ ليسكن البحر عنا؟ 

فقال: ألقوني في البحر يسكن فإنه من أجلي صار هذا 

الموج العظيم فجهد الرجال أن يردوه إلى البر فلم 
لنجاة جميع من يستطيعوا فأخذوا يونس و ألقوه في البحر 

في السفينة فسكن البحر و أمر الله حوتا عظيما فابتلعه فبقي 

في بطنه ثلاثة أيام و ثلاث ليال و صلى في بطنه إلى ربه و 
استغاث به فأمر سبحانه الحوت فألقاه إلى اليبس ثم قال 
 له: قم و امض إلى نينوى و ناد في أهلها كما أمرتك من قبل. 

نادى و قال: يخسف نينوى فمضى )عليه السلام( و 
بعد ثلاثة أيام فآمنت رجال نينوى بالله و نادوا بالصيام و 
لبسوا المسوح جميعا و وصل الخبر إلى الملك فقام عن 

كرسيه و نزع حلته و لبس مسحا و جلس على الرماد و 

نودي أن لا يذق أحد من الناس و البهائم طعاما و لا 
جعوا عن الشر و الظلم شرابا و جاروا إلى الله تعالى و ر

 فرحمهم الله و لم ينزل بهم العذاب. 
فحزن يونس و قال: إلهي من هذا هربت، فإني علمت 

أنك الرحيم الرءوف الصبور التواب. يا رب خذ نفسي 

https://madrasatalwahy.org/


  451 
 

فالموت خير لي من الحياة فقال: يا يونس حزنت من هذا 

 جدا؟ فقال: نعم يا رب. 

ع له هناك و خرج يونس و جلس مقابل المدينة و صن
مظلة و جلس تحتها إلى أن يرى ما يكون في المدينة؟ فأمر 
الله يقطينا فصعد على رأسه ليكون ظلا له من كربه ففرح 

باليقطين فرحا عظيما و أمر الله تعالى دودة فضربت 
 اليقطين فجف ثم هبت ريح 

  

https://madrasatalwahy.org/


  452 
 

سموم و أشرقت الشمس على رأس يونس فعظم  

 الأمر عليه و استطاب الموت. 

قال الرب: يا يونس أ حزنت جدا على اليقطين؟ ف
فقال: نعم يا رب حزنت جدا فقال تعالى: حزنت عليه و 
أنت لم تتعب فيه و لم تربه بل صار من ليلته و هلك من 

ليلته فأنا لا أشفق على نينوى المدينة العظيمة التي فيها 
أكثر من اثنتي عشرة ربوة من الناس قوم لا يعلمون 

شمالهم و بهائمهم كثيرة انتهى. و جهات يمينهم و لا 

اختلاف القصة مع ما يستفاد من القرآن الكريم ظاهرة 
كالفرار من الرسالة و عدم رضاه برفع العذاب عنهم مع 

 علمه بإيمانهم و توبتهم. 

فإن قلت: نظير ذلك وارد في القرآن الكريم كنسبة 

ن الإباق إليه في سورة الصافات و كذا مغاضبته و ظنه أ
 الله لن يقدر عليه على ما في سورة الأنبياء. 

قلت: بين النسبتين فرق فكتبهم المقدسة أعني 
العهدين لا تأبى عن نسبة المعاصي حتى الكبائر الموبقة 

إلى الأنبياء )عليهم السلام( فلا موجب لتوجيه ما نسب 

https://madrasatalwahy.org/


  453 
 

من المعاصي إليه بما يخرج به عن كونه معصية بخلاف 

ه ينزه ساحتهم عن لوث المعاصي حتى القرآن الكريم فإن

الصغائر فما ورد فيه مما يوهم ذلك يحمل على أحسن 
بَقَ }الوجوه بهذه القرينة الموجبة و لذا حملنا قوله: 

َ
 {إذِْ أ

نْ لَنْ نَقْدِرَ }و قوله: 
َ
على حكاية الحال  {مُغَاضِباً فَظَنه أ

 و إيهام فعله. 
 ثناؤه تعالى عليه - ٣

سورة »ه عليه بأنه من المؤمنين أثنى الله سبحان 

و أنه اجتباه و قد عرفت أن اجتباءه إخلاصه « 88الأنبياء 
سورة ن: »العبد لنفسه خاصة، و أنه جعله من الصالحين 

و عده في سورة الأنعام فيمن عده من الأنبياء و ذكر « 50

أنه فضلهم على العالمين و أنه هداهم إلى صراط مستقيم 

 . «87سورة الأنعام: »
 )بحث روائي( 

ما تقارع قوم في الفقيه، و قال الصادق )عليه السلام(: 

ففوضوا أمرهم إلى الله عز و جل إلا خرج سهم الحق، و 

قال: أي قضية أعدل من القرعة إذا فوض الأمر إلى الله. أ 

https://madrasatalwahy.org/


  454 
 

فسََاهَمَ فَكََنَ مِنَ } ليس الله عز و جل يقول:
 . {الَمُْدْحَضِيَ 

  

https://madrasatalwahy.org/


  455 
 

البصائر بإسناده عن حبة العرني  و في البحار، عن 

إن الله عرض  قال: قال أمير المؤمنين )عليه السلام(:

ولايتي على أهل السماوات و على أهل الأرض أقر بها من 
أقر و أنكرها من أنكر أنكرها يونس فحبسه الله في بطن 

 الحوت حتى أقر بها.

و في معناه روايات أخر، و المراد الولاية  أقول:
لإلهية التي هو )عليه السلام( أول من فتح بابها من الكلية ا

هذه الأمة و هي قيامه تعالى مقام عبده في تدبير أمره فلا 

يتوجه العبد إلا إليه و لا يريد إلا ما أراده و ذلك بسلوك 
طريق العبودية التي تنتهي بالعبد إلى أن يخلصه الله لنفسه 

 فلا يشاركه فيه غيره. 

به يونس )عليه السلام( مما لا و كان ظاهر ما أتى 

يرتضيه الله تعالى فلم يكن قابلا للانتساب إلى إرادته 
فابتلاه الله بما ابتلاه ليعترف بظلمه على نفسه و أنه تعالى 

منزه عن إرادة مثله فالبلايا و المحن التي يبتلى بها الأولياء 
من التربية الإلهية التي يربيهم بها و يكملهم و يرفع 

https://madrasatalwahy.org/


  456 
 

م بسببها و إن كان بعضها من جهة أخرى مؤاخذة درجاته

 ذات عتاب، و قد قيل البلاء للولاء. 

ما عن العلل، بإسناده عن أبي بصير قال:  و يؤيد ذلك
لأي علة صرف الله قلت لأبي عبد الله )عليه السلام(: 

العذاب عن قوم يونس و قد أظلهم و لم يفعل ذلك 

علم الله أنه سيصرفه  بغيرهم من الأمم؟ فقال: لأنه كان في
عنهم لتوبتهم و إنما ترك إخبار يونس بذلك لأنه أراد أن 
يفرغه لعبادته في بطن الحوت فيستوجب بذلك ثوابه و 

 كرامته. 
 [١٨٢الی  ١٤٩(: الآیات ٣٧]سورة الصافات ) 

 لرَِبلكَِ الَْْنََاتُ وَ لهَُمُ الَْْنَُونَ }
َ
مْ خَلقَْنَا  ١٤٩فاَسْتَفْتهِِمْ أ

َ
أ

هُمْ مِنْ إفِكِْهِمْ  ١٥٠لمَْلَائكَِةَ إنِاَثاً وَ هُمْ شَاهدُِونَ اَ  لَا إنِه
َ
أ

هُمْ لَكََذبِوُنَ  ١٥١لَِقَُولوُنَ  ُ وَ إنِه صْطَفَِ الَْْنََاتِ  ١٥٢وَلَدَ الَلَّه
َ
أ

رُونَ  ١٥٤مَا لَكُمْ كَيفَْ تََكُْمُونَ  ١٥٣عَََ الَْْنَيَِ   فَلَا تذََكه
َ
أ

مْ لَكُمْ  ١٥٥
َ
توُا بكِِتَابكُِمْ إنِْ كُنتُْمْ  ١٥٦ سُلطَْانٌ مُبيٌِ أ

ْ
فَأ

  ١٥٧صَادِقيَِ 
  

https://madrasatalwahy.org/


  457 
 

نهةُ  نهةِ نسََباً وَ لَقَدْ عَلمَِتِ الَِْْ وَ جَعَلوُا بيَنَْهُ وَ بيََْ الَِْْ
ونَ  هُمْ لمَُحْضَُْ ا يصَِفُونَ  ١٥٨إنِه ِ عَمه إلِاه عِبَادَ  ١٥٩سُبحَْانَ الَلَّه
ِ الَمُْخْلَصِيَ  نتُْمْ عَليَهِْ  ١٦١فإَنِهكُمْ وَ مَا تَعْبُدُونَ  ١٦٠الَلَّه

َ
مَا أ

وَ مَا مِنها إلِاه لََُ  ١٦٣إلِاه مَنْ هُوَ صَالِ الََْْحِيمِ  ١٦٢تنِيَِ بفَِا
افُّونَ  ١٦٤مَقَامٌ مَعْلوُمٌ  وَ إنِها لَنحَْنُ  ١٦٥وَ إنِها لَنحَْنُ الَصه

نه عِندَْناَ ١٦٧وَ إنِْ كََنوُا لََِقُولوُنَ  ١٦٦الَمُْسَبلحُِونَ 
َ
ذكِْراً  لوَْ أ

ليَِ  وه
َ
ِ الَمُْخْلصَِيَ  ١٦٨ مِنَ الَْْ فَكَفَرُوا  ١٦٩لَكُنها عِبَادَ الَلَّه

وَ لَقَدْ سَبَقَتْ كََمَِتُنَا لعِِبَادِناَ  ١٧٠بهِِ فَسَوفَْ يَعْلمَُونَ 
هُمْ لهَُمُ الَمَْنصُْورُونَ  ١٧١الَمُْرسَْليَِ  وَ إنِه جُندَْناَ لهَُمُ  ١٧٢إنِه
بصَِْهُْمْ فَسَوفَْ  ١٧٤مْ حَتَّه حِيٍ فَتَوَله عَنهُْ  ١٧٣الَغَْالُِْونَ 

َ
وَ أ

ونَ   فَبعَِذَابنَِا يسَْتَعْجِلوُنَ  ١٧٥يُبصَُِْ
َ
فَإذَِا نزََلَ بسَِاحَتهِِمْ  ١٧٦أ

وَ  ١٧٨وَ توََله عَنهُْمْ حَتَّه حِيٍ  ١٧٧فسََاءَ صَبَاحُ الَمُْنذَْريِنَ 
ونَ  بصَِْْ فَسَوفَْ يُبصَُِْ

َ
ا سُبحَْانَ رَبلكَِ  ١٧٩أ ةِ عَمه ِ الَعِْزه رَبل

ِ  ١٨١وَ سَلَامٌ عَََ الَمُْرسَْليَِ  ١٨٠يصَِفُونَ  ِ رَبل مْدُ لِلَّه وَ الََْْ
  {١٨٢الَعَْالمَِيَ 

  

https://madrasatalwahy.org/


  458 
 

 )بيان(  

قدم سبحانه ما بين به أنه رب معبود، عبده عباد 
مخلصون كالأنبياء المكرمين و كفر به آخرون فنجى عباده 

و أخذ الكافرين بأليم العذاب. ثم تعرض في هذه الآيات 
لما يعتقدونه في آلهتهم و هم الملائكة و الجن و أن 

 الملائكة بنات الله و بينه و بين الجنة نسبا. 

همية و البوذية و الصابئة ما كانوا يقولون و الوثنية البر
بأنوثة جميع الملائكة و إن قالوا بها في بعضهم لكن 
المنقول عن بعض قبائل العرب الوثنيين كجهينة و سليم 

و خزاعة و بني مليح القول بأنوثة الملائكة جميعا، و أما 
الجن فالقول بانتهاء نسبهم إليه في الجملة منقول عن 

 الجميع. 

الجملة يشير تعالى في الآيات إلى فساد قولهم ثم و ب
يبشر النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( بالنصر و يهددهم 
بالعذاب، و يختم السورة بتنزيهه تعالى و التسليم على 

 المرسلين و الحمد لله رب العالمين. 

https://madrasatalwahy.org/


  459 
 

 لرَِبلكَِ الَْْنََاتُ وَ لهَُمُ } قوله تعالى:
َ
فاَسْتَفْتهِِمْ أ

حلل سبحانه قولهم: إن الملائكة بنات الله إلى ما  {نُونَ الََْْ 

يستلزمه من اللوازم و هي أن الملائكة أولاده، و أنهم 
بنات، و أنه تعالى خص نفسه بالبنات و هم مخصوصون 
بالبنين ثم رد هذه اللوازم واحدا بعد واحد فرد قولهم: إن 

 }له البنات و لهم البنين بقوله: 
َ
لرَِبلكَِ الَْْنََاتُ  فاَسْتَفْتهِِمْ أ

و هو استفهام إنكاري لقولهم بما يلزمه من  {وَ لهَُمُ الََْْنُونَ 
تفضيلهم على الله لما أنهم يفضلون البنين على البنات و 

 يتنزهون منهن و يئدونهن. 
مْ خَلقَْنَا الَمَْلَائكَِةَ إنِاَثاً وَ هُمْ } قوله تعالى:

َ
أ

لقنا الملائكة إناثا و هم أم منقطعة أي بل أ خ {شَاهدُِونَ 

شاهدون يشهدون خلقهم و لم يكونوا شاهدين خلقهم و 

لا لهم أن يدعوا ذلك، و الذكورة و الأنوثة مما لا يثبت إلا 
 بنوع من الحس، و هذا رد لقولهم بأنوثة الملائكة. 

ُ وَ } قوله تعالى: هُمْ مِنْ إفِكِْهِمْ لََِقُولوُنَ وَلَدَ الَلَّه لَا إنِه
َ
أ

هُمْ لَكََذبِوُنَ إِ  رد لقولهم بالولادة بأنه من الإفك أي  {نه

صرف القول عن وجهه إلى غير وجهه أي من الحق إلى 

https://madrasatalwahy.org/


  460 
 

الباطل فيوجهون خلقهم بما يعدونه ولادة و يعبرون عنه 

 بها فهم آفكون كاذبون. 

صْطَفَِ الَْْنََاتِ عَََ الََْْنيَِ مَا لَكُمْ } قوله تعالى:
َ
أ

رُونَ كَيفَْ تََكُْمُ   فَلَا تذََكه
َ
  {ونَ أ

  

https://madrasatalwahy.org/


  461 
 

كرر الإنكار على اصطفاء البنات من بين لوازم قولهم 

 لشدة شناعته. 

لكون  {مَا لَكُمْ كَيفَْ تََكُْمُونَ }ثم وبخهم بقوله: 
 فلََا }قولهم حكما من غير دليل ثم عقبه بقوله: 

َ
أ

رُونَ  فضلا عن  -توبيخا و إشارة إلى أن قولهم ذلك  {تذََكه

الدليل على خلافه و لو تذكروا  -مما لا دليل عليه كونه 
لانكشف لهم فقد تنزهت ساحته تعالى عن أن يتجزأ فيلد 
أو يحتاج فيتخذ ولدا، و قد احتج عليهم بذلك في مواضع 

 من كلامه. 
و الالتفات من الغيبة إلى الخطاب للدلالة على اشتداد 

 السخط الموجب لتوبيخهم شفاها. 

 } قوله تعالى:
َ
توُا أ

ْ
مْ لَكُمْ سُلطَْانٌ مُبيٌِ فَأ

أم منقطعة و المراد  {بكِِتَابكُِمْ إنِْ كُنتُْمْ صَادِقيَِ 
بالسلطان و هو البرهان كتاب نازل من عند الله سبحانه 

يخبر فيه أن الملائكة بناته على ما يعطيه السياق إذ لما لم 
يثبت بعقل أو حس بقي أن يثبت بكتاب من عند الله نازل 

https://madrasatalwahy.org/


  462 
 

الوحي فلو كانت دعواهم حقة و هم صادقون فيها كان ب

 لهم أن يأتوا بالكتاب. 

و إضافة الكتاب إليهم بعناية فرضه دالا على 
 دعواهم. 

نهةِ نسََباً وَ لقََدْ } قوله تعالى: وَ جَعَلوُا بيَنَْهُ وَ بيََْ الَِْْ
ونَ  هُمْ لمَُحْضَُْ نهةُ إنِه و بين جعل النسب بينه  {عَلمَِتِ الَِْْ

الجنة قولهم: إن الجنة أولاده و قد تقدم تفصيل قولهم في 
 تفسير سورة هود في الكلام على عبادة الأصنام. 

ونَ }و قوله:  هُمْ لمَُحْضَُْ نهةُ إنِه أي  {وَ لقََدْ عَلمَِتِ الَِْْ
ونَ }للحساب أو للنار على ما يفيده إطلاق  و  {لمَُحْضَُْ

ن لله سيحاسبهم و كيف كان فهم يعلمون أنهم مربوبو

يجازيهم بما عملوا فبينهم و بين الله سبحانه نسبة الربوبية 

و العبودية لا نسب الولادة و من كان كذلك لا يستحق 
 العبادة. 

و من الغريب قول بعضهم: إن المراد بالجنة طائفة 
هُمْ }من الملائكة يسمون بها و لازمه إرجاع ضمير  إلى  {إنِه

https://madrasatalwahy.org/


  463 
 

هو مما لا شاهد له من كلامه تعالى الكفار دون الجنة. و 

 مضافا إلى بعده من السياق. 

ِ } قوله تعالى: ا يصَِفُونَ إلِاه عِبَادَ الَلَّه ِ عَمه سُبحَْانَ الَلَّه
نظرا إلى اتصال الآية بما  - {يصَِفُونَ }ضمير  {الَمُْخْلصَِيَ 

 راجع إلى الكفار المذكورين قبل، و الاستثناء منه  -قبلها 
  

https://madrasatalwahy.org/


  464 
 

طع و المعنى هو منزه عن وصفهم أو عما يصفه منق 

الكفار به من الأوصاف كالولادة و النسب و الشركة و 

نحوها لكن عباد الله المخلصين يصفونه تعالى وصفا 
 .-أو بما يليق به من الأوصاف  -يليق به 

ونَ }و قيل: إنه استثناء منقطع من ضمير  ، {لمَُحْضَُْ

بينهما من الجمل المتخللة  و ما {جَعَلوُا}و قيل: من فاعل 
 اعتراض، و هما وجهان بعيدان. 

و للآيتين باستقلالهما معنى أوسع من ذلك و أدق و 

إلى الناس، و الوصف مطلق  {يصَِفُونَ }هو رجوع ضمير 
يشمل كل ما يصفه به واصف، و الاستثناء متصل و 
المعنى هو منزه عن كل ما يصفه الواصفون إلا عباد الله 

  المخلصين.

و ذلك أنهم إنما يصفونه بمفاهيم محدودة عندهم و هو 
سبحانه غير محدود لا يحيط به حد و لا يدركه نعت فكل 

ما وصف به فهو أجل منه و كل ما توهم أنه هو فهو غيره 
لكن له سبحانه عباد أخلصهم لنفسه و خصهم بنفسه لا 

يشاركه فيهم أحد غيره فعرفهم نفسه و أنساهم غيره 

https://madrasatalwahy.org/


  465 
 

يعرفون غيره به فإذا وصفوه في نفوسهم  يعرفونه و

وصفوه بما يليق بساحة كبريائه و إذا وصفوه بألسنتهم و 

الألفاظ قاصرة و المعاني محدودة اعترفوا بقصور البيان و 
  أقروا بكلال اللسان

كما قال النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( و هو سيد 

على لا أحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت  المخلصين:
 فافهم ذلك.  1نفسك

نتُْمْ عَليَهِْ } قوله تعالى:
َ
فإَنِهكُمْ وَ مَا تَعْبُدُونَ مَا أ

تفريع على حكم  {بفَِاتنِيَِ إلِاه مَنْ هُوَ صَالِ الََْْحِيمِ 
المستثنى و المستثنى منه أو المستثنى خاصة، و المعنى 

و عباد الله المخلصون لا  -لما كان ما وصفتموه ضلالا 

فلستم بمضلين به إلا سالكي سبيل  -يضلون في وصفهم 

 النار. 
 {مَا تَعْبُدُونَ }في  {مَا}و الظاهر من السياق أن 

و الأصنام و آلهة موصولة و المراد بها الأصنام فحسب أ
نتُْمْ }الضلال كشياطين الجن، و ما في 

َ
نافية، و ضمير  {مَا أ

                            
 فقد أثنى على الله و تمم نقصه بأنه يريد ما يريده الله من الثناء على نفسه.  1

https://madrasatalwahy.org/


  466 
 

لله سبحانه و الظرف متعلق بفاتنين، و فاتنين  {عَليَهِْ }

من  {صَالِ }اسم فاعل من الفتنة بمعنى الإضلال و 

الصلو بمعنى الاتباع فصالي الجحيم هو المتبع للجحيم 
مفرغ تقديره ما أنتم السالك سبيل النار، و الاستثناء 

 بفاتنين أحدا إلا من هو صال الجحيم. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  467 
 

و المعنى فإنكم و آلهة الضلال التي تعبدونها لستم  

 جميعا بمضلين أحدا على الله إلا من هو متبع الجحيم. 

الأولى مصدرية أو موصولة و جملة  {مَا}و قيل: إن 
قبيل  تام مستقل من« كلام {فإَنِهكُمْ وَ مَا تَعْبُدُونَ }

قولهم: أنت و شأنك و المعنى فإنكم و ما تعبدون 

نْتُمْ عَليَهِْ بفَِاتنِيَِ }متقارنان ثم استونف و قيل: 
َ
و  {مَا أ

راجع  {عَليَهِْ }مضمن معنى الحمل و ضمير  {بفَِاتنِيَِ }
بتقدير  {مَا}إن كانت ما مصدرية و إلى  {مَا تَعْبُدُونَ }إلى 

ى ما أنتم بحاملين على مضاف إن كانت موصولة و المعن
 عبادتكم أو على عبادة ما تعبدونه إلا من هو صال الجيم. 

بمعنى الباء و الضمير « على»قيل: و يمكن أن يكون 

على  {بفَِاتنِيَِ }لما تعبدون أو لما أن كانت موصولة و 

ظاهر معناه من غير تضمين، و المعنى ما أنتم بمضلين 
 «. إلخ»دونه إلا أحدا بعبادتكم أو بعبادة ما تعب

و هذه كلها تكلفات من غير موجب و الكلام فيما في 
 الآية من الالتفات كالكلام فيما سبق منه. 

https://madrasatalwahy.org/


  468 
 

وَ مَا مِنها إلِاه لََُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ وَ إنِها لَنحَْنُ } قوله تعالى:
افُّونَ وَ إنِها لَنحَْنُ الَمُْسَبلحُِونَ  على  -الآيات الثلاث  {الَصه

اعتراض من كلام جبرئيل أو هو و  -عطيه السياق ما ي
أعوانه من ملائكة الوحي نظير قوله تعالى في سورة 

يدِْينَا وَ مَا }مريم
َ
مْرِ رَبلكَِ لََُ مَا بيََْ أ

َ
لُ إلِاه بأِ وَ مَا نَتَنَْه

 . 64الخ: مريم:  {خَلفَْنَا وَ مَا بيََْ ذَلكَِ 
عليه وآله و  و قيل: هي من كلام الرسول )صلى الله

سلم( يصف نفسه و المؤمنين به للكافرين تبكيتا لهم و 

و التقدير  {فاَسْتَفْتهِِمْ }تقريعا و هو متصل بقوله: 
فاستفتهم و قل: ما منا معشر المسلمين إلا له مقام معلوم 
على قدر أعماله يوم القيامة و إنا لنحن الصافون في الصلاة 

 لا يلائمه السياق. و إنا لنحن المسبحون. و هو تكلف 

و الآيات الثلاث مسوقة لرد قولهم بألوهية الملائكة 
بإيراد نفس اعترافهم بما ينتفي به قول الكفار و هم لا 

ينفون العبودية عن الملائكة بل يرون أنهم مربوبون لله 
سبحانه أرباب و آلهة لمن دونهم يستقلون بالتصرف فيما 

ء من هذا يرتبط شي فوض إليهم من أمر العالم من غير أن

https://madrasatalwahy.org/


  469 
 

التدبير إلى الله سبحانه و هذا هو الذي ينفيه الملائكة عن 

أنفسهم لا كونهم أسبابا متوسطة بينه تعالى و بين خلقه كما 

 بلَْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ }قال تعالى: 
  

https://madrasatalwahy.org/


  470 
 

ِ يَعْمَلوُنَ   مْرهِ
َ
الأنبياء:  {لَا يسَْبقُِونهَُ باِلقَْوْلِ وَ هُمْ بأِ

27 . 

أي معين  {وَ مَا مِنها إلِاه لََُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ }فقوله: 
مشخص أقيم فيه ليس له أن يتعداه بأن يفوض إليه أمر 
 فيستقل فيه بل مجبول على طاعة الله فيما يأمر به و عبادته. 

افُّونَ }و قوله:  أي نصف عند الله  {وَ إنِها لَنحَْنُ الَصه
ريها على ما يريد. كما في انتظار أوامره في تدبير العالم لنج

مَرَهُمْ وَ يَفْعَلُونَ مَا }قال تعالى: 
َ
َ مَا أ لَا يَعْصُونَ الَلَّه

هذا ما يفيده السياق، و ربما قيل: إن المراد إنا  {يؤُْمَرُونَ 
نصف للصلاة عند الله و هو بعيد من الفهم لا شاهد 

 عليه. 

منزهون له أي ال {وَ إنِها لَنحَْنُ الَمُْسَبلحُِونَ }و قوله: 

يسَُبلحُِونَ }تعالى عما لا يليق بساحة كبريائه كما قال تعالى: 
ونَ   . 20الأنبياء:  {الَلهيلَْ وَ الَنههَارَ لَا يَفْتَُُ

فالآيات الثلاث تصف موقف الملائكة في الخلقة و 
عملهم المناسب لخلقتهم و هو الاصطفاف لتلقي أمره 

https://madrasatalwahy.org/


  471 
 

لشريك و كل ما لا يليق تعالى و التنزيه لساحة كبريائه عن ا

 بكمال ذاته المتعالية. 

نه عِندَْناَ ذكِْراً } قوله تعالى:
َ
وَ إنِْ كََنوُا لَِقَُولوُنَ لوَْ أ

ِ الَمُْخْلَصِيَ  ليَِ لَكُنها عِبَادَ الَلَّه وه
َ
رجوع إلى  {مِنَ الَْْ

 السياق السابق. 

لقريش و  {وَ إنِْ كََنوُا لَِقَُولوُنَ }و الضمير في قوله: 
مخففة من الثقيلة، و المراد بذكر من  {إنِْ }من يتلوهم، و 

الأولين كتاب سماوي من جنس الكتب النازلة على 

 الأولين. 
و المعنى لو أن عندنا كتابا سماويا من جنس الكتب 
النازلة قبلنا على الأولين لاهتدينا و كنا عباد الله 

دم قيام المخلصين يريدون أنهم معذورون لو كفروا لع

 الحجة عليهم من قبل الله سبحانه. 
و هذا في الحقيقة هفوة منهم فإن مذهب الوثنية يحيل 

 النبوة و الرسالة و نزول الكتاب السماوي. 
الفاء  {فكََفَرُوا بهِِ فَسَوفَْ يَعْلمَُونَ } قوله تعالى:

فصيحة، و المعنى فأنزلنا عليهم الذكر و هو القرآن 

https://madrasatalwahy.org/


  472 
 

 يفوا بما قالوا فسوف يعلمون وبال الكريم فكفروا به و لم

 كفرهم 
  

https://madrasatalwahy.org/


  473 
 

 و هذا تهديد منه تعالى لهم. 

وَ لقََدْ سَبَقَتْ كََمَِتُنَا لعِِبَادِناَ الَمُْرسَْليَِ } قوله تعالى:
هُمْ لهَُمُ الَمَْنصُْورُونَ  كلمته تعالى لهم قوله الذي قاله  {إنِه

فيهم و هو حكمه و قضاؤه في حقهم و سبق الكلمة 
دمها عهدا أو تقدمها بالنفوذ و الغلبة و اللام تفيد معنى تق

النفع أي إنا قضينا قضاء محتوما فيهم إنهم لهم المنصورون 
 و قد أكد الكلام بوجوه من التأكيد.

و قد أطلق النصر من غير تقييده بدنيا أو آخرة أو 

إنِها لَننَصَُُْ }بنحو آخر بل القرينة على خلافه قال تعالى: 
شْهَادُ رسُُ 

َ
نيَْا وَ يوَمَْ يَقُومُ الَْْ يَاةِ الَدُّ ِينَ آمَنُوا فِِ الََْْ لنََا وَ الََّه

 . 51المؤمن: {

فالرسل )عليهم السلام( منصورون في الحجة لأنهم 

 على الحق و الحق غير مغلوب. 
و هم منصورون على أعدائهم إما بإظهارهم عليهم و 

رسَْلنَْا مِنْ قَبلْكَِ إلِاه  وَ  }إما بالانتقام منهم قال تعالى: 
َ
مَا أ

هْلِ الَقُْرى
َ
حَتَّه إذَِا }إلى أن قال  { رجَِالاً نوُحَِ إلَِِهِْمْ مِنْ أ

ناَ  هُمْ قَدْ كُذِبوُا جَاءَهُمْ نصََُْ نه
َ
سَ الَرُّسُلُ وَ ظَنُّوا أ

َ
اسِْتيَأْ

https://madrasatalwahy.org/


  474 
 

سُنَا عَنِ الَقَْومِْ 
ْ
َ مَنْ نشََاءُ وَ لَا يرَُدُّ بأَ  {الَمُْجْرمِِيَ  فَنُجِلِ

 . 110يوسف: 

يوَمَْ لَا }و هم منصورون في الآخرة كما قال تعالى: 
ِينَ آمَنُوا مَعَهُ  ُ الَنهبَِه وَ الََّه ، و قد 8التحريم:  {يَُزِْي الَلَّه

 تقدم آنفا آية في سورة المؤمن في هذا المعنى. 

الجند هو  {وَ إنِه جُندَْناَ لهَُمُ الَغَْالُِْونَ } قوله تعالى:
المجتمع الغليظ و لذا يقال للعسكر جند فهو قريب 

و قد قال تعالى في موضع آخر من   1المعنى من الحزب

ِينَ آمَنُوا فإَنِه  } كلامه: َ وَ رسَُولََُ وَ الََّه وَ مَنْ يَتَوَله الَلَّه
ِ هُمُ الَغَْالُِْ   . 56المائدة:  {ونَ حِزبَْ الَلَّه
هو المجتمع المؤتمر بأمره  {جُندَْناَ}و المراد بقوله: 

المجاهد في سبيله و هم المؤمنون خاصة أو الأنبياء و من 

تبعهم من المؤمنين و في الكلام على التقدير الثاني تعميم 
بعد التخصيص، و كيف كان فالمؤمنون منصورون 

 وَ لاَ }كمتبوعيهم من الأنبياء قال تعالى: 

                            
و لما رأى »و قال فيهم بعينهم:  9الأحزاب: « إذ جاءتكم جنود»قال تعالى:    1

 .22الأحزاب: « لأحزابالمؤمنون ا

https://madrasatalwahy.org/


  475 
 

  

https://madrasatalwahy.org/


  476 
 

عْلَوْنَ إنِْ كُنتُْمْ مُؤْمِنيَِ 
َ
نتُْمُ الَْْ

َ
 {تهَِنُوا وَ لاَ تََزَْنوُا وَ أ

 و قد مر بعض الآيات الدالة عليه آنفا.  139آل عمران: 

و الحكم أعني النصر و الغلبة حكم اجتماعي منوط 
على العنوان لا غير أي إن الرسل و هم عباد أرسلهم الله 

جند لله يعملون بأمره و يجاهدون في  و المؤمنون و هم

سبيله ما داموا على هذا النعت منصورون غالبون، و أما 
إذا لم يبق من الإيمان إلا اسمه و من الانتساب إلا حديثه 

 فلا ينبغي أن يرجى نصر و لا غلبة. 

تفريع على  {فَتَوَله عَنهُْمْ حَتَّه حِيٍ } قوله تعالى:
وعد للنبي )صلى الله عليه وآله حديث النصر و الغلبة ففيه 

و سلم( بالنصر و الغلبة و إيعاد للمشركين و لقريش 

 خاصة. 

حَتَّه }و الأمر بالإعراض عنهم ثم جعله مغيا بقوله: 
يلوح إلى أن الأمد غير بعيد و كان كذلك فهاجر  {حِيٍ 

النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( بعد قليل و أباد الله 
 زوة بدر و غيرها. صناديد قريش في غ

https://madrasatalwahy.org/


  477 
 

ونَ } قوله تعالى: بصَِْهُْمْ فسََوفَْ يُبصَُِْ
َ
الأمر  {وَ أ

بالإبصار و الإخبار بإبصارهم عاجلا و عطف الكلام على 

الأمر بالتولي معجلا يفيد بحسب القياس أن المعنى 
أنظرهم و أبصر ما هم عليه من الجحود و العناد قبال 

حودهم و إنذارك و تخويفك فسوف يبصرون وبال ج

 استكبارهم. 
 فبَعَِذَابنَِا يسَْتَعْجِلُونَ فإَذَِا نزََلَ } قوله تعالى:

َ
أ

توبيخ لهم  {بسَِاحَتهِِمْ فَسَاءَ صَبَاحُ الَمُْنذَْريِنَ 

لاستعجالهم و قولهم: متى هذا الوعد؟ متى هذا الفتح؟ و 
إيذان بأن هذا العذاب مما لا ينبغي أن يستعجل لأنه يعقب 

 و صباحا مشئوما. يوما بئيسا 

و نزول العذاب بساحتهم كناية عن نزوله بهم على 

فسََاءَ صَبَاحُ }نحو الشمول و الإحاطة، و قوله: 
أي بئس صباحهم صباحا، و المنذرون هم  {الَمُْنذَْريِنَ 

 المشركون من قريش. 
بصَِْْ فَسَوفَْ } قوله تعالى:

َ
وَ توََله عَنهُْمْ حَتَّه حِيٍ وَ أ

و تأكيد لما مر بتكرار الآيتين على ما قيل، و  {نَ يُبصَُِْ

https://madrasatalwahy.org/


  478 
 

احتمل بعضهم أن يكون المراد بما تقدم التهديد بعذاب 

الدنيا و بهذا، التهديد بعذاب الآخرة. و لا يخلو من وجه 

بصَِْْ }فإن الواقع في الآية 
َ
  {وَ أ
  

https://madrasatalwahy.org/


  479 
 

وَ }من غير مفعول كما في الآية السابقة من قوله: 
بصَِْهُْمْ 

َ
و الحذف يشعر بالعموم و أن المراد إبصار ما  {أ

عليه عامة الناس من الكفر و الفسوق و يناسبه التهديد 
 بعذاب يوم القيامة. 

ا يصَِفُونَ } قوله تعالى: ةِ عَمه ِ الَعِْزه  {سُبحَْانَ رَبلكَِ رَبل

تنزيه له تعالى عما يصفه به الكفار المخالفون لدعوة النبي 
 و سلم( مما تقدم ذكره في السورة. )صلى الله عليه وآله 

أي  {رَبلكَِ }و الدليل عليه إضافة التنزيه إلى قوله: 

الرب الذي تعبده و تدعو إليه، و إضافة الرب ثانيا إلى 
العزة المفيد لاختصاصه تعالى بالعزة فهو منيع الجانب 
على الإطلاق فلا يذله مذل و لا يغلبه غالب و لا يفوته 

داء الحق المهددون بالعذاب ليسوا هارب فالمشركون أع

 له بمعجزين. 
تسليم على  {وَ سَلَامٌ عَََ الَمُْرسَْليَِ } قوله تعالى:

عامة المرسلين و صون لهم من أن يصيبهم من قبله تعالى 
 ما يسوؤهم و يكرهونه. 

https://madrasatalwahy.org/


  480 
 

ِ الَعَْالمَِيَ } قوله تعالى: ِ رَبل تقدم الكلام  {وَ الََْْمْدُ لِلَّه

 سورة الفاتحة.  فيه في تفسير
 )بحث روائي( 

في الدر المنثور، أخرج محمد بن نضر و ابن عساكر 
أن رسول الله )صلى الله عليه وآله و  عن العلاء بن سعيد:

سلم( قال يوما لجلسائه: أطت السماء و حق لها أن تئط، 

ليس منها موضع قدم إلا عليه ملك راكع أو ساجد. ثم 
 .{افُّونَ وَ إنِها لَنحَْنُ الَمُْسَبلحُِونَ وَ إنِها لَنحَْنُ الَصه } قرأ

و روي هذا المعنى عنه )صلى الله عليه وآله و  أقول: 

 بغير هذا الطريق.  سلم(
و فيه، أخرج ابن مردويه عن أنس: أن النبي )صلى الله 

استووا عليه وآله و سلم( كان إذا قام إلى الصلاة قال: 

صفوفكم يريد الله بكم  تقدم يا فلان تأخر يا فلان أقيموا
افُّونَ وَ إنِها لَنحَْنُ }هدى الملائكة ثم يتلو:  وَ إنِها لَنحَْنُ الَصه

 . {الَمُْسَبلحُِونَ 

قال )عليه السلام( في وصف  و في نهج البلاغة: 

 الملائكة: و صافون لا يتزايلون و مسبحون لا يسأمون. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  481 
 

 ( ٨٨( سورة ص مكية و هي ثمان و ثمانون آية )٣٨)
 [١٦الی  ١(: الآیات ٣٨]سورة ص )

ِكْرِ } ِ الَرهحَْْنِ الَرهحِيمِ ص وَ الَقُْرْآنِ ذيِ الََّل  ١بسِْمِ الَلَّه
ةٍ وَ شِقَاقٍ  ِينَ كَفَرُوا فِِ عِزه هْلكَْنَا مِنْ  ٢بلَِ الََّه

َ
كَمْ أ

نْ  ٣قَبلْهِِمْ مِنْ قَرْنٍ فَنَادَوْا وَ لَاتَ حِيَ مَنَاصٍ 
َ
وَ عَجِبُوا أ

ابٌ جَاءَهُمْ مُنذِْرٌ مِنهُْمْ وَ قَ   ٤الَ الَكََْفرُِونَ هَذَا سَاحِرٌ كَذه
 جَعَلَ الَِْلهَِةَ إلَِهاً وَاحِداً إنِه هَذَا لشَََْ 

َ
وَ  ٥ءٌ عُجَابٌ أ

وا عََ  نِ امِْشُوا وَ اصِْبَُِ
َ
 مِنهُْمْ أ

ُ
آلهَِتكُِمْ إنِه  انِطَْلقََ الَمَْلََ

لمِْلهةِ الَِْخِرَةِ إنِْ هَذَا مَا سَمِعْنَا بهَِذَا فِِ اَ  ٦ءٌ يرَُادُ هَذَا لشَََْ 
ِكْرُ مِنْ بيَنْنَِا بلَْ هُمْ فِِ شَكلٍ  ٧إلِاه اخِْتلَِاقٌ  نزِْلَ عَليَهِْ الََّل

ُ
 أ
َ
أ

ا يذَُوقوُا عَذَابِ  مْ عِندَْهُمْ خَزَائنُِ  ٨مِنْ ذكِْرِي بلَْ لمَه
َ
أ

ابِ  مْ لهَُمْ مُلكُْ اَ  ٩رحََْْةِ رَبلكَِ الَعَْزِيزِ الَوْهَه
َ
مَاوَاتِ وَ أ لسه

سْبَابِ 
َ
تَقُوا فِِ الَْْ رضِْ وَ مَا بيَنَْهُمَا فَليَْْْ

َ
جُندٌْ مَا  ١٠الَْْ

حْزَابِ 
َ
بتَْ قَبلَْهُمْ قوَمُْ نوُحٍ وَ  ١١هُنَالكَِ مَهْزُومٌ مِنَ الَْْ كَذه

وْتاَدِ 
َ
صْحَابُ  ١٢عََدٌ وَ فرِعَْوْنُ ذُو الَْْ

َ
وَ ثَمُودُ وَ قوَمُْ لوُطٍ وَ أ

حْزَابُ اَ 
َ
ولئَكَِ الَْْ

ُ
يكَْةِ أ

َ
بَ الَرُّسُلَ فَحَقه  ١٣لْْ إنِْ كٌُّ إلِاه كَذه

https://madrasatalwahy.org/


  482 
 

وَ مَا يَنظُْرُ هَؤُلاءَِ إلِاه صَيحَْةً وَاحِدَةً مَا لهََا مِنْ  ١٤عِقَابِ 
نَا قَبلَْ يوَمِْ الَْْسَِابِ  ١٥فوََاقٍ  لْ لَناَ قطِه ِ   {١٦وَ قاَلوُا رَبهنَا عَجل

  

https://madrasatalwahy.org/


  483 
 

 )بيان(  

يدور الكلام في السورة حول كون النبي )صلى الله 
عليه وآله و سلم( منذرا بالذكر النازل عليه من عند الله 

 سبحانه الداعي إلى التوحيد و إخلاص العبودية له تعالى. 
فتبدأ بذكر اعتزاز الكفار و شقاقهم و بالجملة 

استكبارهم عن اتباعه و الإيمان به و صد الناس عنه و 

 بباطل القول في ذلك و رده في فصل. تفوههم 
ثم تأمر النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( بالصبر و 
ذكر قصص عباده الأولين في فصل ثم يذكر مآل حال 

المتقين و الطاغين في فصل. ثم تأمر النبي )صلى الله عليه 
وآله و سلم( بإبلاغ نذارته و دعوته إلى توحيد الله و أن 

إلى النار على ما قضى به الله يوم أمر مآل أتباع الشيطان 

الملائكة بالسجدة لآدم فأبى إبليس فرجمه و قضى عليه و 
 على من تبعه النار في فصل. 

 و السورة مكية بشهادة سياق آياتها. 

ِينَ } قوله تعالى: ِكْرِ بلَِ الََّه ص وَ الَقُْرْآنِ ذيِ الََّل
ةٍ وَ شِقَاقٍ  كر ذكر الله تعالى المراد بالذ {كَفَرُوا فِِ عِزه

https://madrasatalwahy.org/


  484 
 

بتوحيده و ما يتفرع عليه من المعارف الحقة من المعاد و 

المخالفة، قال  النبوة و غيرهما، و العزة الامتناع، و الشقاق

و أصله أن يصير كل من الفريقين في شق  في مجمع البيان:
أي في جانب و منه يقال: شق فلان العصا إذا خالف 

 انتهى. 

وَ الَقُْرْآنِ ذيِ }الآيات أن قوله: و المستفاد من سياق 
ِكْرِ   {يس وَ الَقُْرْآنِ الََْْكِيمِ }قسم نظير ما في قوله:  {الََّل

لا عطف على ما  {ن وَ الَقَْلَمِ } {ق وَ الَقُْرْآنِ الَمَْجِيدِ }

تقدمه، و أما المقسم عليه فالذي يدل عليه الإضراب في 
ِينَ كَفَرُوا فِِ عِزه }قوله:  أنه أمر يمتنع  {ةٍ وَ شِقَاقٍ بلَِ الََّه

عن قبوله القوم و يكفرون به عزة و شقاقا و قد هلك فيه 

قرون كثيرة ثم ذكر إنذار النبي )صلى الله عليه وآله و 

سلم( و ما قاله الكفار عليه و ما أمرهم به ملؤهم حول 
أنه أعني المقسم عليه  إنذاره )صلى الله عليه وآله و سلم(

ك لمن المنذرين، و يشهد على ذلك نحو من قولنا: إن
أيضا التعرض في السورة بإنذاره )صلى الله عليه وآله و 

 بالذكر مرة بعد أخرى.  سلم(

https://madrasatalwahy.org/


  485 
 

ِكْرِ }و قد قيل في قوله:  من  {ص وَ الَقُْرْآنِ ذيِ الََّل

حيث الإعراب و المعنى وجوه كثيرة لا محصل لأكثرها 

 تركنا إيرادها لعدم الجدوى. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  486 
 

أقسم بالقرآن المتضمن  -و الله أعلم  -و المعنى  

للذكر إنك لمن المنذرين بل الذين كفروا في امتناع عن 

 قبوله و اتباعه و مخالفة له. 
هْلكَْنَا مِنْ قَبلْهِِمْ مِنْ قَرْنٍ فَنَادَوْا } قوله تعالى:

َ
كَمْ أ

 أهل عصر واحد، و المناص القرن {وَ لَاتَ حِيَ مَنَاصٍ 

نوص أي تأخر كما أنه بالباء الموحدة بالنون مصدر ناص ي
بمعنى التقدم على ما في المجمع، و قيل: هو بمعنى 

 الفرار. 

و المعنى: كثيرا ما أهلكنا من قبل هؤلاء الكفار من 
قرن و أمة بتكذيبهم الرسل المنذرين فنادوا عند نزول 
العذاب بالويل كقولهم: يا ويلنا إنا كنا ظالمين أو 

سبحانه و ليس الحين حين تأخر الأخذ و بالاستغاثة بالله 

 العذاب أو ليس الحين حين فرار. 
نْ جَاءَهُمْ مُنذِْرٌ مِنهُْمْ وَ قاَلَ } قوله تعالى:

َ
وَ عَجِبُوا أ
ابٌ  ء منذر أي تعجبوا من مجي {الَكََْفرُِونَ هَذَا سَاحِرٌ كَذه

 من نوعهم بأن كان بشرا فإن الوثنية تنكر رسالة البشر. 

https://madrasatalwahy.org/


  487 
 

ابٌ }و قوله:   {وَ قَالَ الَكََْفرُِونَ هَذَا سَاحِرٌ كَذه

يشيرون بهذا إلى النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( يرمونه 

بالسحر لكونهم عاجزين عن الإتيان بمثل ما أتى به و هو 
القرآن، و بالكذب لزعمهم أنه يفتري على الله بنسبة 

 . القرآن و ما فيه من المعارف الحقة إليه تعالى

 جَعَلَ الَِْلهَِةَ إلَِهاً وَاحِداً إنِه هَذَا لشَََْ } قوله تعالى:
َ
ءٌ أ

بتخفيف الجيم اسم مبالغة من العجب  العجاب {عُجَابٌ 
 و هو بتشديد الجيم أبلغ. 

و هو من تتمة قول الكافرين و الاستفهام للتعجيب 
و الجعل بمعنى التصيير و هو كما قيل تصيير بحسب 

عتقاد و الدعوى لا بحسب الواقع كما في قوله القول و الا

ِينَ هُمْ عِبَادُ الَرهحَْْنِ إنِاَثاً  }تعالى  {وَ جَعَلوُا الَمَْلَائكَِةَ الََّه

 فمعنى جعله )صلى الله عليه وآله و سلم( 19الزخرف: 
الآلهة إلها واحدا هو إبطاله ألوهية الآلهة من دون الله و 

 إله إلا هو.  حكمه بأن الإله هو الله لا
نِ امِْشُوا وَ } قوله تعالى:

َ
 مِنهُْمْ أ

ُ
وَ انِطَْلقََ الَمَْلََ

وا عََ  نسبة الانطلاق  {ءٌ يرَُادُ آلهَِتكُِمْ إنِه هَذَا لشَََْ  اصِْبَُِ

https://madrasatalwahy.org/


  488 
 

إلى ملإهم و أشرافهم و قولهم ما قالوا يلوح إلى أن أشراف 

 قريش اجتمعوا على النبي )صلى الله عليه وآله و سلم(

ليحلوا مشكلة دعوته إلى التوحيد و رفض الآلهة بنوع من 
ء منه ثم الاستمالة و كلموه في ذلك فما وافقهم في شي

 انطلقوا و قال بعضهم لبعض أو قالوا 
  

https://madrasatalwahy.org/


  489 
 

و هذا يؤيد ما « إلخ»لأتباعهم أن امشوا و اصبروا  

ء في البحث الروائي الآتي ورد في أسباب النزول مما سيجي

 إن شاء الله. 
وا عََ }و قوله:  نِ امِْشُوا وَ اصِْبَُِ

َ
بتقدير  {آلهَِتكُِمْ  أ

القول أي قائلين أن امشوا و اصبروا على آلهتكم و لا 

تتركوا عبادتها و إن عابها و قدح فيها، و ظاهر السياق أن 
القول قول بعضهم لبعض، و يمكن أن يكون قولهم 

 لتبعتهم. 

ظاهره أنه إشارة إلى ما  {ادُ ءٌ يرَُ إنِه هَذَا لشَََْ }و قوله: 
يدعو إليه النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( و يطلبه و أن 

ء يراد بالطبع و هو السيادة و الرئاسة و إنما مطلوبه شي

جعل الدعوة ذريعة إليه فهو نظير قول الملإ من قوم نوح 

نْ يَتَفَ }لعامتهم: 
َ
لَ مَا هَذَا إلِاه بشٌََْ مِثلُْكُمْ يرُِيدُ أ ضه

 . 24المؤمنون:  {عَليَكُْمْ 

و قيل: المعنى إن هذا الذي شاهدناه من إسراره 
على ما يطلبه و تصلبه في دينه  )صلى الله عليه وآله و سلم(

 ء عظيم يراد من قبله. لشي

https://madrasatalwahy.org/


  490 
 

ء من نوائب الدهر و قيل: المعنى إن هذا الأمر لشي

 يراد بنا فلا حيلة إلا أن تمشوا و تصبروا. 

المعنى إن الصبر خلق محمود يراد منا في مثل  و قيل:
هذه الموارد، و قيل غير ذلك و هي وجوه ضعيفة لا 

 يلائمها السياق. 

مَا سَمِعْنَا بهَِذَا فِِ الَمِْلهةِ الَِْخِرَةِ إنِْ هَذَا } قوله تعالى:
أرادوا بالملة الآخرة المذهب الذي تداوله  {إلِاه اخِْتلَِاقٌ 

المعاصرين لهم أو المقارنين  الآخرون من الأمم

لعصرهم قبال الملل الأولى التي تداولها الأولون كأنهم 
يقولون: ليس هذا من الملة الآخرة التي يرتضيها أهل 

 الدنيا اليوم بل من أساطير الأولين. 

و قيل: المراد بالملة الآخرة النصرانية لأنها آخر 

الملل و هم لا يقولون بالتوحيد بل بالتثليث. و ضعفه 
 ظاهر إذ لم يكن للنصرانية وقع عندهم كالإسلام. 

 أي كذب و افتعال.  {إنِْ هَذَا إلِاه اخِْتلَِاقٌ }و قوله: 
ِكْرُ مِنْ بيَْ } قوله تعالى: نزْلَِ عَليَهِْ الََّل

ُ
 أ

َ
استفهام  {ننَِاأ

إنكاري بداعي التكذيب أي لا مرجح عند محمد )صلى 

https://madrasatalwahy.org/


  491 
 

الله عليه وآله و سلم( يترجح به علينا فينزل عليه الذكر 

 دوننا فهو في إنكار 
  

https://madrasatalwahy.org/


  492 
 

الاختصاص بنزول الذكر نظير قولهم: ما أنت إلا  

 بشر مثلنا في نفي الاختصاص بالرسالة. 

ا  بلَْ هُمْ فِِ شَكلٍ مِنْ } قوله تعالى: ذكِْرِي بلَْ لمَه
إضراب عن جميع ما قالوه أي إنهم لم  {يذَُوقوُا عَذَابِ 

يقولوا عن إيمان و اعتقاد به بل هم في شك من ذكري و 

 هو القرآن. 
و ليس شكهم فيه من جهة خفاء دلالة آية النبوة و 
قصورها عن إفادة اليقين بل تعلق قلوبهم بما عندهم من 

يصرفهم عن النظر في دلالة الآية  الباطل و لزومهم التقليد
 الإلهية المعجزة فشكوا في الذكر و الحال أنه آية معجزة. 

ا يذَُوقوُا عَذَابِ }و قوله:  إضراب عن  {بلَْ لمَه

الإضراب أي ليس إنكارهم و عدم إيمانهم به عن شك 

منهم فيه بل لأنهم لعتوهم و استكبارهم لا يعترفون 
يذوقوا عذابي فيضطروا إلى  بحقيته و لو لم يكن شك، حتى

 الاعتراف كما فعل غيرهم. 
ا يذَُوقوُا عَذَابِ }و في قوله:  أي لم يذوقوا بعد  {لمَه

 عذابي، تهديد بعذاب واقع. 

https://madrasatalwahy.org/


  493 
 

مْ عِندَْهُمْ خَزَائنُِ رحََْْةِ رَبلكَِ الَعَْزِيزِ } قوله تعالى:
َ
أ

ابِ  مْ }الكلام في موقع الإضراب و  {الَوْهَه
َ
منقطعة و  {أ

ِكْرُ مِنْ بيَنْنَِا}لكلام ناظر إلى قولهم: ا نزْلَِ عَليَهِْ الََّل
ُ
 أ

َ
 {أ

أي بل أ عندهم خزائن رحمة ربك التي ينفق منها على من 
يشاء حتى يمنعوك منها بل هي له تعالى و هو أعلم حيث 

 يجعل رسالته و يخص برحمته من يشاء. 
ابِ }و تذييل الكلام بقوله:  لتأييد  {الَعَْزِيزِ الَوْهَه

ء من خزائن رحمته لأنه محصل الجملة أي ليس عندهم شي

عزيز منيع جانبه لا يداخل في أمره أحد، و لا لهم أن 
 يصرفوا رحمته عن أحد لأنه وهاب كثير الهبات. 

رضِْ وَ مَا } قوله تعالى:
َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ مْ لهَُمْ مُلكُْ الَسه

َ
أ

سْبَابِ 
َ
تَقُوا فِِ الَْْ مْ } {بيَنَْهُمَا فَليَْْْ

َ
منقطعة، و الأمر في  {أ

تَقُوا}قوله:  للتعجيز و الارتقاء الصعود، و  {فَليَْْْ
التي يتوسل بها إلى الصعود  المعارج و المناهج الأسباب

يراد بارتقاء الأسباب التسبيب  إلى السماوات و يمكن أن
 بالعلل و الحيل الذي يحصل به لهم المنع و الصرف. 

https://madrasatalwahy.org/


  494 
 

و المعنى: بل لهم ملك السماوات و الأرض فيكون 

 لهم أن يتصرفوا فيها فيمنعوا 
  

https://madrasatalwahy.org/


  495 
 

نزول الوحي السماوي إلى بشر أرضي فإن كان كذلك 

فليصعدوا معارج السماوات أو فليتسببوا الأسباب و 

 نزول الوحي عليك. ليمنعوا من 
حْزَابِ } قوله تعالى:

َ
 {جُندٌْ مَا هُنَالكَِ مَهْزُومٌ مِنَ الَْْ

حْزَابِ }الهزيمة الخذلان و 
َ
جُندٌْ }بيان لقوله:  {مِنَ الَْْ

للتقليل و التحقير، و الكلام مسوق لتحقير  {مَا}و  {مَا
أمرهم رغما لما يشعر به ظاهر كلامهم من التعزز و 

 . الإعجاب بأنفسهم

و  {مَا}و تتميمه بلفظة  {جُندٌْ }يدل على ذلك تنكير 
الإشارة إلى مكانتهم بهنالك الدال على البعيد و عدهم من 
الأحزاب المتحزبين على الرسل الذين قطع الله دابر 

الماضين منهم كما سيذكر و لذلك عد هذا الجند مهزوما 

 قبل انهزامهم. 
مون هنالك و المعنى: هم جند ما أقلاء أذلاء منهز

من أولئك الأحزاب المتحزبين على الرسل الذين 
 كذبوهم فحق عليهم عقابي. 

https://madrasatalwahy.org/


  496 
 

بتَْ قَبلَْهُمْ قوَمُْ نوُحٍ وَ عََدٌ وَ فرِعَْوْنُ } قوله تعالى: كَذه
وْتاَدِ 

َ
ذو الأوتاد  {فَحَقه عِقَابِ } -إلى قوله  - {ذُو الَْْ

وصف فرعون و الأوتاد جمع وتد و هو معروف. قيل: 
ي بذي الأوتاد لأنه كانت له ملاعب من أوتاد يلعب سم

له عليها، و قيل: لأنه كان يعذب من غضب عليه من 

المجرمين بالأوتاد يوتد يديه و رجليه و رأسه على 
الأرض فيعذبه و قيل: معناه ذو الجنود أوتاد الملك، و 

ء منها يعول قيل: غير ذلك من الوجوه، و لا دليل على شي

 عليه. 
اب الأيكة قوم شعيب و قد تقدم في سورة و أصح

أي ثبت في  {فَحَقه عِقَابِ }الحجر و الشعراء، و قوله: 

 حقهم و استقر فيهم عقابي فأهلكتهم. 

وَ مَا يَنظُْرُ هَؤُلاءَِ إلِاه صَيحَْةً وَاحِدَةً مَا } قوله تعالى:
الرجوع و المهلة  النظر الانتظار و الفواق {لهََا مِنْ فوََاقٍ 

ليسيرة، و المعنى و ما ينتظر هؤلاء المكذبون من أمتك ا
إلا صيحة واحدة تقضي عليهم و تهلكهم ما لها من رجوع 

 أو مهلة و هي عذاب الاستئصال. 

https://madrasatalwahy.org/


  497 
 

قالوا: و المراد من الصيحة صيحة يوم القيامة لأن 

أمة محمد )صلى الله عليه وآله و سلم( مؤخر عنهم العذاب 

ت في تفسير سورة يونس أن إلى قيام الساعة، و قد عرف
 ظاهر آيات الكتاب يعطي خلاف ذلك فراجع. 

  

https://madrasatalwahy.org/


  498 
 

نَا قَبلَْ يوَمِْ } قوله تعالى:  لْ لَناَ قطِه ِ وَ قاَلوُا رَبهنَا عَجل
القط النصيب و الحظ، و هذه الكلمة استعجال  {الَْْسَِابِ 

منهم للعذاب قبل يوم القيامة استهزاء بحديث يوم 
 ذاب فيه. الحساب و الوعيد بالع

 )بحث روائي( 

في الكافي، بإسناده عن جابر عن أبي جعفر )عليه 

أقبل أبو جهل بن هشام و معه قوم من  السلام( قال:
قريش فدخلوا على أبي طالب فقالوا: إن ابن أخيك قد 
آذانا و آذى آلهتنا فادعه و مره فليكف عن آلهتنا و نكف 

 عن إلهه. 
 )صلى الله عليه قال: فبعث أبو طالب إلى رسول الله

وآله و سلم( فدعاه فلما دخل النبي )صلى الله عليه وآله و 

سلم( لم ير في البيت إلا مشركا فقال: السلام على من اتبع 
الهدى ثم جلس فخبره أبو طالب بما جاءوا به فقال: أ و 
هل لهم في كلمة خير لهم من هذا يسودون بها العرب و 

نعم و ما هذه الكلمة؟  يطئون أعناقهم؟ فقال أبو جهل:

 قال: تقولون: لا إله إلا الله. 

https://madrasatalwahy.org/


  499 
 

قال: فوضعوا أصابعهم في آذانهم و خرجوا و هم 

يقولون: ما سمعنا بهذا في الملة الآخرة إن هذا إلا اختلاق 

ِكْرِ } فأنزل الله في قولهم: إلى قوله  - {ص وَ الَقُْرْآنِ ذيِ الََّل
 .{إلِاه اخِْتلَِاقٌ } -

نْ }في قوله تعالى:  و في تفسير القمي
َ
وَ عَجِبُوا أ

قال: لما أظهر رسول الله )صلى الله  {جَاءَهُمْ مُنذِْرٌ مِنهُْمْ 
عليه وآله و سلم( الدعوة اجتمعت قريش إلى أبي طالب 
فقالوا: يا أبا طالب إن ابن أخيك قد سفه أحلامنا و سب 

ن الذي يحمله آلهتنا و أفسد شبابنا و فرق جماعتنا فإن كا
على ذلك العدم جمعنا له مالا حتى يكون أغنى رجل في 

 قريش و نملكه علينا. 

فأخبر أبو طالب رسول الله )صلى الله عليه وآله و 

سلم( بذلك فقال: و الله لو وضعوا الشمس في يميني و 
القمر في يساري ما أردته و لكن يعطونني كلمة يملكون 

عجم و يكونون ملوكا في الجنة بها العرب و يدين لهم بها ال
فقال لهم أبو طالب ذلك فقالوا: نعم و عشر كلمات فقال 

لهم رسول الله )صلى الله عليه وآله و سلم( تشهدون أن 

https://madrasatalwahy.org/


  500 
 

لا إله إلا الله و أني رسول الله فقالوا: ندع ثلاثمائة و ستين 

 إلها و نعبد إلها واحدا؟. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  501 
 

نْ }فأنزل الله سبحانه:  
َ
جَاءَهُمْ مُنذِْرٌ وَ عَجِبُوا أ

ابٌ   -إلى قوله  - {مِنهُْمْ وَ قاَلَ الَكََْفرُِونَ هَذَا سَاحِرٌ كَذه

ِكْرُ مِنْ بيَنْنَِا }أي تخليط  {إلِاه اخِْتلَِاقٌ } نزِْلَ عَلَيهِْ الََّل
ُ
 أ

َ
أ

حْزَابِ } -إلى قوله  - {بلَْ هُمْ فِِ شَكلٍ مِنْ ذكِْرِي
َ
 {مِنَ الَْْ

 ه يوم الأحزاب. يعني الذين تحزبوا علي

و القصة مروية من طريق أهل السنة أيضا و في  أقول:
لما عرض  بعض رواياتهم أنه )صلى الله عليه وآله و سلم(

عليهم كلمة التوحيد قالوا له: سلنا غير هذه قال: لو 

جئتموني بالشمس حتى تضعوها في يدي ما سألتكم 
إياه  غيرها فغضبوا و قالوا و الكلمة كناية عن تمليكهم

زمام نظام العالم الأرضي فإن الشمس و القمر من أعظم 

المؤثرات فيه، و قد أخذ على ما يظهر أن للحسن من 

 القدر ليصح ما أريد من التمثيل. 
سألت و في العلل، بإسناده إلى إسحاق بن عمار قال: 

أبا الحسن موسى بن جعفر )عليه السلام( كيف صارت 
الصلاة ركعة و سجدتين؟ و كيف إذا صارت سجدتين لم 

ء ففرغ قلبك تكن ركعتين؟ فقال: إذا سألت عن شي

https://madrasatalwahy.org/


  502 
 

لتفهم. إن أول صلاة صلاها رسول الله )صلى الله عليه 

وآله و سلم( إنما صلاها في السماء بين يدي الله تبارك و 

 م عرشه. تعالى قدا
و ذلك أنه لما أسري به و صار عند عرشه قال يا محمد 
ادن من صاد فاغسل مساجدك و طهرها و صل لربك فدنا 

رسول الله )صلى الله عليه وآله و سلم( إلى حيث أمره الله 
 تبارك و تعالى فتوضأ و أسبغ وضوءه. 

قلت: جعلت فداك و ما صاد الذي أمر أن يغتسل 

ر من ركن من أركان العرش يقال لها منه؟ فقال: عين تنفج
ص وَ الَقُْرْآنِ } ماء الحيوان و هو ما قال الله عز و جل:

ِكْرِ   )الحديث(.  {ذيِ الََّل

و روي هذا المعنى أعني أن )ص( نهر يخرج  أقول:

من ساق العرش في المعاني، عن سفيان الثوري عن 
و روي ذلك في مجمع البيان، عن  الصادق )عليه السلام( 

ابن عباس: أنه اسم من أسماء الله تعالى قال: و روي ذلك 
 عن الصادق )عليه السلام(.

https://madrasatalwahy.org/


  503 
 

عن علي )عليه  و في المعاني، بإسناده إلى الأصبغ 

لْ لَناَ } السلام( في قول الله عز و جل: ِ وَ قاَلوُا رَبهنَا عَجل
نَا قَبلَْ يوَمِْ الَْْسَِابِ    قال: نصيبهم من العذاب. {قطِه
  

https://madrasatalwahy.org/


  504 
 

 [٢٩الی  ١٧(: الآیات ٣٨ص ) ]سورة

يدِْ }
َ
اصِْبَِْ عَََ مَا يَقُولوُنَ وَ اذُكُْرْ عَبدَْناَ دَاوُدَ ذَا الَْْ

ابٌ  وه
َ
بَالَ مَعَهُ يسَُبلحِْنَ باِلعَْشَِلِ وَ  ١٧إنِههُ أ رْناَ الَِْْ إنِها سَخه

اقِ  شََْ ابٌ  ١٨الَِْْ وه
َ
يَْْ مَُشُْورَةً كٌُّ لََُ أ شَدَدْناَ مُلكَْهُ  وَ  ١٩وَ الَطه

  ٢٠وَ آتيَنَْاهُ الَْْكِْمَةَ وَ فصَْلَ الَْْطَِابِ 
ُ
تاَكَ نَبَأ

َ
وَ هَلْ أ

رُوا الَمِْحْرَابَ  دَاوُدَ فَفَزِعَ  إذِْ دَخَلوُا عََ  ٢١الََْْصْمِ إذِْ تسََوه
بَعْضٍ  بَعْضُنَا عََ  مِنهُْمْ قاَلوُا لَا تَََّفْ خَصْمَانِ بغَى

ِ وَ لَا تشُْطِطْ وَ اهِْدِناَ إلَِفاَحْكُمْ بَ  سَوَاءِ  ينَْنَا باِلَْْقل
اطِ  َ ِ خِِ لََُ تسِْعٌ وَ تسِْعُونَ نَعْجَةً وَ لََِ نَعْجَةٌ  ٢٢الَصَل

َ
إنِه هَذَا أ

نِِ فِِ الَْْطَِابِ  كْفِلنْيِهَا وَ عَزه
َ
قَالَ لَقَدْ  ٢٣وَاحِدَةٌ فَقَالَ أ

نعَِاجِهِ وَ إنِه كَثيِْاً مِنَ  ظَلمََكَ بسُِؤَالِ نَعْجَتكَِ إلَِ
ِينَ آمَنُوا وَ عَمِلوُا  الَُْْلطََاءِ لَِبَغِْى بَعْضُهُمْ عََ  بَعْضٍ إلِاه الََّه

مَا فَتَنهاهُ فاَسْتَغْفَرَ  نه
َ
الَِْاتِ وَ قَليِلٌ مَا هُمْ وَ ظَنه دَاوُدُ أ الَصه

ناَبَ 
َ
ناَ لََُ ذَلكَِ وَ إنِه لََُ عِندَْناَ فَغَفَرْ  ٢٤رَبههُ وَ خَره رَاكعِاً وَ أ

ياَ دَاوُدُ إنِها جَعَلنَْاكَ خَليِفَةً فِِ  ٢٥وَ حُسْنَ مَآبٍ  لزَُلفِْ
ِ وَ لَا تتَهبعِِ الَهَْوى رضِْ فاَحْكُمْ بيََْ الَنهاسِ باِلَْْقل

َ
 الَْْ

https://madrasatalwahy.org/


  505 
 

ِينَ يضَِلُّونَ عَنْ  ِ إنِه الََّه ِ  فَيُضِلهكَ عَنْ سَبيِلِ الَلَّه سَبيِلِ الَلَّه
  ٢٦لهَُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بمَِا نسَُوا يوَمَْ الَْْسَِابِ 

  

https://madrasatalwahy.org/


  506 
 

رضَْ وَ مَا بيَنَْهُمَا باَطِلاً ذَلكَِ 
َ
مَاءَ وَ الَْْ وَ مَا خَلقَْنَا الَسه

ِينَ كَفَرُوا مِنَ الَنهارِ  ِينَ كَفَرُوا فوََيلٌْ للَِّه مْ  ٢٧ظَنُّ الََّه
َ
أ

ِينَ آ الَِْاتِ كََلمُْفْسِدِينَ فِِ نََعَْلُ الََّه مَنُوا وَ عَمِلوُا الَصه
ارِ  مْ نََعَْلُ الَمُْتهقِيَ كََلفُْجه

َ
رضِْ أ

َ
نزَْلْناَهُ إلَِِكَْ  ٢٨الَْْ

َ
كتَِابٌ أ
لْْاَبِ 

َ
ولوُا الَْْ

ُ
رَ أ بهرُوا آياَتهِِ وَ لِِتََذَكه   {٢٩مُبَارَكٌ لَِِده

 )بيان( 

رميهم النبي )صلى لما حكى سبحانه عن المشركين 
الله عليه وآله و سلم( و دعوته الحقة باختلاق و أنها ذريعة 
إلى التقدم و الرئاسة و أنه لا مرجح له عليهم حتى يختص 

بالرسالة و الإنذار. ثم استهزائهم بيوم الحساب و عذابه 
الذي ينذرون به، أمر النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( 

فواتهم و لا يوهن عزمه و أن يذكر بالصبر و أن لا يزلزله ه

عدة من عباده الأوابين له الراجعين إليه فيما دهمهم من 
 الحوادث. 

و هؤلاء تسعة من الأنبياء الكرام ذكرهم الله سبحانه: 

داود و سليمان و أيوب و إبراهيم و إسحاق و يعقوب و 

https://madrasatalwahy.org/


  507 
 

إسماعيل و اليسع و ذو الكفل )عليهم السلام( ، و بدأ 

 السلام( و ذكر بعض قصصه.  بداود )عليه

اصِْبَِْ عَََ مَا يَقُولوُنَ وَ اذُكُْرْ عَبدَْناَ } قوله تعالى:
ابٌ  وه

َ
يدِْ إنِههُ أ

َ
الأيد القوة و كان )عليه السلام(  {دَاوُدَ ذَا الَْْ

ذا قوة في تسبيحه تعالى يسبح و يسبح معه الجبال و الطير 

قوة و بطش في  و ذا قوة في ملكه و ذا قوة في علمه و ذا
الحروب و قد قتل جالوت الملك كما قصه الله في سورة 

 البقرة. 

اسم مبالغة من الأوب بمعنى الرجوع و  و الأواب
 المراد به كثرة رجوعه إلى ربه. 

بَالَ مَعَهُ يسَُبلحِْنَ باِلعَْشَِلِ } قوله تعالى: رْناَ الَِْْ إنِها سَخه
اقِ  شََْ  {يسَُبلحِْنَ }متعلق بقوله:  {هُ مَعَ }الظاهر أن  {وَ الَِْْ

بيان لمعنى التسخير و قدم الظرف  {مَعَهُ يسَُبلحِْنَ }و جملة 
لتعلق العناية بتبعيتها لداود و اقتدائها في التسبيح لكن 

 قوله تعالى في موضع 
  

https://madrasatalwahy.org/


  508 
 

يَْْ }آخر:  بَالَ يسَُبلحِْنَ وَ الَطه رْناَ مَعَ دَاوُدَ الَِْْ  {وَ سَخه

تعلق الظرف بسخرنا، و قد وقع في  يؤيد 79الأنبياء: 

يَْْ }موضع آخر من كلامه تعالى:  بِِّ مَعَهُ وَ الَطه ول
َ
ياَ جِبَالُ أ

 الرواح و الصباح.  و الإشراق . و العشي10سبأ:  {
رْناَ}و قوله:  فيه للتعليل و الآية و « إن»إلخ  {إنِها سَخه

ذا  ما عطف عليها من الآيات بيان لكونه )عليه السلام(
 أيد في تسبيحه و ملكه و علمه و كونه أوابا إلى ربه. 

ابٌ } قوله تعالى: وه
َ
يَْْ مَُشُْورَةً كٌُّ لََُ أ  {وَ الَطه

المحشورة من الحشر بمعنى الجمع بإزعاج أي و سخرنا 
 معه الطير مجموعة له تسبح معه. 

ابٌ }و قوله:  وه
َ
استئناف يقرر ما تقدمه من  {كٌُّ لََُ أ

تسبيح الجبال و الطير أي كل من الجبال و الطير أواب أي 

كثير الرجوع إلينا بالتسبيح فإن التسبيح من مصاديق 
إلى داود  {لََُ }الرجوع إليه تعالى. و يحتمل رجوع ضمير 

 على بعد. 
و لم يكن تأييد داود )عليه السلام( في أصل جعله 

ء مسبح لله  تسبيحا فإن كل شيتعالى للجبال و الطير

https://madrasatalwahy.org/


  509 
 

ِ وَ وَ إنِْ مِنْ شَْ }سبحانه قال تعالى:  ءٍ إلِاه يسَُبلحُِ بََِمْدِه
بل في موافقة  44الإسراء:  {لَكِنْ لَا تَفْقَهُونَ تسَْبيِحَهُمْ 

تسبيحها لتسبيحه و قرع تسبيحها أسماع الناس و قد تقدم 
 تفسير قوله كلام في معنى تسبيح الأشياء لله سبحانه في

ِ وَ إنِْ مِنْ شَْ }تعالى:  )الآية( و أنه  {ءٍ إلِاه يسَُبلحُِ بََِمْدِه

 بلسان القال دون لسان الحال. 
وَ شَدَدْناَ مُلكَْهُ وَ آتيَنَْاهُ الَْْكِْمَةَ وَ } قوله تعالى:
قال الراغب: الشد العقد القوي يقال  {فصَْلَ الَْْطَِابِ 

انتهى فشد الملك من ء قويت عقده. شددت الشي
الاستعارة بالكناية و المراد به تقوية الملك و تحكيم 
أساسه بالهيبة و الجنود و الخزائن و حسن التدبير و سائر 

 ما يتقوى به الملك. 

و الحكمة في الأصل بناء نوع من الحكم و المراد بها 
المعارف الحقة المتقنة التي تنفع الإنسان و تكمله، و قيل: 

المراد النبوة، و قيل الزبور و علم الشرائع، و قيل غير 
 ذلك و هي وجوه ردية. 

https://madrasatalwahy.org/


  510 
 

و فصل الخطاب تفكيك الكلام الحاصل من مخاطبة 

ينطبق على القضاء بين واحد لغيره و تمييز حقه من باطله و 

 المتخاصمين في خصامهم. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  511 
 

و قيل: المراد به الكلام القصد ليس بإيجازه مخلا و  

لا بإطنابه مملا، و قيل: فصل الخطاب قول أما بعد فهو 

وَ هَلْ })عليه السلام( أول من قال: أما بعد، و الآية التالية 
 الََْْصْمِ 

ُ
تاَكَ نَبَأ

َ
 إلخ تؤيد ما قدمناه.  {أ

رُوا } وله تعالى:ق  الََْْصْمِ إذِْ تسََوه
ُ
تاَكَ نَبَأ

َ
وَ هَلْ أ

الخصم مصدر كالخصومة أريد به القوم الذي  {الَمِْحْرَابَ 
استقر فيهم الخصومة، و التسور الارتقاء إلى أعلى السور و 

بمعنى الارتقاء إلى سنام البعير  هو الحائط الرفيع كالتسنم

 ذروة الجبل، و قد فسر بمعنى الارتقاء إلى و التذري
المحراب بالغرفة و العلية، و الاستفهام للتعجيب و 

 التشويق إلى استماع الخبر. 

و المعنى هل أتاك يا محمد خبر القوم المتخاصمين 

 إذ علوا سور المحراب محراب داود )عليه السلام(. 
إلى  {دَاوُدَ فَفَزعَِ مِنهُْمْ  إذِْ دَخَلوُا عََ } قوله تعالى:

رُوا}هذه ظرف لقوله:  {إذِْ }خر الآية لفظة آ كما أن  {تسََوه
 الََْْصْمِ }الأولى ظرف لقوله:  {إذِْ }

ُ
و محصل المعنى  {نَبَأ

أنهم دخلوا على داود و هو في محرابه لا من الطريق العادي 

https://madrasatalwahy.org/


  512 
 

بل بتسوره بالارتقاء إلى سوره و الورود عليه منه و لذا فزع 

غير الطريق العادي و بغير منهم لما رآهم دخلوا عليه من 

 إذن. 
انقباض  قال الراغب: الفزع {فَفَزِعَ مِنهُْمْ }و قوله: 

ء المخيف و هو من جنس و نفار يعتري الإنسان من الشي

الجزع و لا يقال: فزعت من الله كما يقال: خفت منه. 
 انتهى. 

و قد تقدم أن الخشية تأثير القلب بحيث يستتبع 

ي رذيلة مذمومة إلا الخشية من الاضطراب و القلق و ه
الله سبحانه و لذا كان الأنبياء )عليهم السلام( لا يخشون 

َ }غيره قال تعالى:  حَداً إلِاه الَلَّه
َ
الأحزاب:  {وَ لَا يََشَْوْنَ أ

39 . 

و أن الخوف هو التأثير عن المكروه في مقام العمل 
مقام  بتهيئة ما يتحرز به من الشر و يدفع به المكروه لا في

الإدراك فليس برذيلة مذمومة لذاته بل هو حسن فيما 
ا تََّاَفَنه مِنْ } :يحسن الاتقاء قال تعالى خطابا لرسوله وَ إمِه

 . 58الأنفال:  {قوَْمٍ خِيَانةًَ 

https://madrasatalwahy.org/


  513 
 

و إذا كان الفزع هو الانقباض و النفار الحاصل من 

 ء المخوف كان أمرا راجعا الشي
  

https://madrasatalwahy.org/


  514 
 

ك فلم يكن رذيلة بذاته بل إلى مقام العمل دون الإدرا 

كان فضيلة عند تحقق مكروه ينبغي التحرز منه فلا ضير في 

و  {فَفَزعَِ مِنهُْمْ }نسبته إلى داود )عليه السلام( في قوله: 
 هو من الأنبياء الذين لا يخشون إلا الله. 

قاَلوُا لَا تَََّفْ خَصْمَانِ بغََى بَعْضُنَا عَََ }و قوله: 
ما عليه داود )عليه السلام( من الفزع لما رأوا  {بَعْضٍ 

و  {لَا تَََّفْ }أرادوا تطييب نفسه و إسكان روعه فقالوا: 
هو نهي عن الفزع بالنهي عن سببه الذي هو الخوف 

إلخ أي نحن خصمان أي فريقان  {خَصْمَانِ بغَىَ }
 متخاصمان تجاوز بعضنا ظلما على بعض. 

ِ }و قوله:  إلخ  {وَ لَا تشُْطِطْ فاَحْكُمْ بيَنَْنَا باِلَْْقل

الشطط الجور أي فاحكم بيننا حكما مصاحبا للحق و لا 

 تجر في حكمك و دلنا على وسط العدل من الطريق. 
خِِ } قوله تعالى:

َ
إلى آخر الآية بيان  {إنِه هَذَا أ

خِِ }لخصومتهم و قوله: 
َ
كلام لواحد من أحد  {إنِه هَذَا أ

خر بأن هذا أخ له الفريقين يشير إلى آخر من الفريق الآ

 إلخ. 

https://madrasatalwahy.org/


  515 
 

و بهذا يظهر فساد ما استدل بعضهم بالآية على أن أقل 

رُوا}الجمع اثنان لظهور قوله:  في  {إذِْ دَخَلوُا} {إذِْ تسََوه

خِِ } {خَصْمَانِ }كونهم جمعا و دلالة قوله: 
َ
على  {هَذَا أ

 الاثنينية. 
و ذلك لجواز أن يكون في كل واحد من جانبي التثنية 

هَذَانِ خَصْمَانِ اخِْتَصَمُوا }ن فرد واحد قال تعالى: أكثر م
ِينَ كَفَرُوا و جواز أن  19الخ: الحج:  {فِِ رَبلهِِمْ فاَلَّه

يكون أصل الخصومة بين فردين ثم يلحق بكل منهما غيره 

 لإعانته في دعواه. 
لََُ تسِْعٌ وَ تسِْعُونَ نَعْجَةً وَ لََِ نَعْجَةٌ وَاحِدَةٌ }و قوله: 

نِِ فِِ الَْْطَِابِ فَ  كْفِلنْيِهَا وَ عَزه
َ
النعجة الأنثى من  {قَالَ أ

كْفِلنْيِهَا}الضأن، و 
َ
أي اجعلها في كفالتي و تحت  {أ

نِِ فِِ الَْْطَِابِ }سلطتي و  أي غلبني فيه و الباقي  {عَزه
 ظاهر. 

قاَلَ لقََدْ ظَلمََكَ بسُِؤَالِ نَعْجَتكَِ إلََِ } قوله تعالى:
جواب داود )عليه  {وَ قَليِلٌ مَا هُمْ } -إلى قوله  - {نعَِاجِهِ 

السلام( ، و لعله قضاء تقديري قبل استماع كلام 

https://madrasatalwahy.org/


  516 
 

المتخاصم الآخر فإن من الجائز أن يكون عنده من القول 

 ما يكشف عن كونه محقا فيما يطلبه و يقترحه على 
  

https://madrasatalwahy.org/


  517 
 

صاحبه لكن صاحب النعجة الواحدة ألقى كلامه  

العطوفة منه )عليه السلام( فبادر إلى بوجه هيج الرحمة و 

لقََدْ ظَلمََكَ بسُِؤَالِ }هذا التصديق التقديري فقال: 
 . {نعَِاجِهِ  نَعْجَتكَِ إلَِ

مضمن  -على ما قيل  -فاللام للقسم، و السؤال 

معنى الإضافة و لذا عدي إلى المفعول الثاني بإلى، و 
المعنى أقسم لقد ظلمك بسؤال إضافة نعجتك إلى 

 نعاجه. 

 وَ إنِه كَثيِْاً مِنَ الَُْْلطََاءِ لَِبَغِْى بَعْضُهُمْ عََ }و قوله: 
الَِْاتِ وَ قَليِلٌ مَا هُمْ  ِينَ آمَنُوا وَ عَمِلوُا الَصه  {بَعْضٍ إلِاه الََّه

من تمام كلام داود )عليه السلام( يقرر به كلامه الأول و 

 الخلطاء الشركاء المخالطون. 

مَا فَتَنهاهُ فَاسْتَغْفَرَ رَبههُ وَ } قوله تعالى: نه
َ
وَ ظَنه دَاوُدُ أ

ناَبَ 
َ
أي علم داود أنما فتناه بهذه الواقعة  {خَره رَاكعِاً وَ أ

أي أنها إنما كانت فتنة فتناه بها و الفتنة الامتحان، و قيل: 
ظن بمعناه المعروف الذي هو خلاف اليقين و ذكر 

د ما قدمناه و لو كان الظن استغفاره و توبته مطلقين يؤي

https://madrasatalwahy.org/


  518 
 

بمعناه المعروف كان الاستغفار و التوبة على تقدير كونها 

على ما ذكره  -فتنة واقعا و إطلاق اللفظة يدفعه، و الخر 

سقوط يسمع منه خرير و الخرير يقال لصوت  -الراغب 
 -الماء و الريح و غير ذلك مما يسقط من علو، و الركوع 

 حناء. مطلق الان -على ما ذكره 

الرجوع إليه  -على ما ذكره الراغب  -و الإنابة إلى الله 
بالتوبة و إخلاص العمل و هي من النوب بمعنى رجوع 

 ء مرة بعد أخرى. الشي

و المعنى: و علم داود أن هذه الواقعة إنما كانت 
و  -مما وقع منه  -امتحانا امتحناه و أنه أخطأ فاستغفر ربه 

 خر منحنيا و تاب إليه. 

و أكثر المفسرين تبعا للروايات على أن هؤلاء الخصم 

الداخلين على داود )عليه السلام( كانوا ملائكة أرسلهم 
 الله سبحانه إليه ليمتحنه و ستعرف حال الروايات. 

لكن خصوصيات القصة كتسورهم المحراب و 
دخولهم عليه دخولا غير عادي بحيث أفزعوه، و كذا 

من الله له لا واقعة عادية، و قوله تنبهه بأنه إنما كان فتنة 

https://madrasatalwahy.org/


  519 
 

ِ وَ لَا تتَهبعِِ }تعالى بعد:  فاَحْكُمْ بيََْ الَنهاسِ باِلَْْقل
 الظاهر في أن الله ابتلاه بما ابتلى  {الَهَْوى

  

https://madrasatalwahy.org/


  520 
 

لينبهه و يسدده في خلافته و حكمه بين الناس، كل  

ذلك يؤيد كونهم من الملائكة و قد تمثلوا له في صورة 

 لإنس. رجال من ا
و على هذا فالواقعة تمثل، تمثل فيه الملائكة في صورة 
متخاصمين لأحدهما نعجة واحدة يسألها آخر له تسع و 

تسعون نعجة و سألوه القضاء فقال لصاحب النعجة 
إلخ و كان قوله )عليه السلام(  {لقََدْ ظَلَمَكَ }الواحدة: 

و حكما منه في ظرف التمثل كما ل -لو كان قضاء منجزا  -

كان رآهم فيما يرى النائم فقال لهم ما قال و حكم فيهم بما 
حكم و من المعلوم أن لا تكليف في ظرف التمثل كما لا 
تكليف في عالم الرؤيا و إنما التكليف في عالمنا المشهود و 

هو عالم المادة و لم تقع الواقعة فيه و لا كان هناك 

تمثل متخاصمان و لا نعجة و لا نعاج إلا في ظرف ال
فكانت خطيئة داود )عليه السلام( في هذا الظرف من 

التمثل و لا تكليف هناك كخطيئة آدم )عليه السلام( في 
الجنة من أكل الشجرة قبل الهبوط إلى الأرض و تشريع 

الشرائع و جعل التكاليف، و استغفاره و توبته مما صدر 

https://madrasatalwahy.org/


  521 
 

منه كاستغفار آدم و توبته مما صدر منه و قد صرح الله 

لافته في كلامه كما صرح بخلافة آدم )عليه السلام( في بخ

كلامه و قد مر توضيح ذلك في قصة آدم )عليه السلام( 
 من سورة البقرة في الجزء الأول من الكتاب. 

و أما على قول بعض المفسرين من أن المتخاصمين 

الداخلين عليه كانوا بشرا و القصة على ظاهرها فينبغي أن 
إلخ قضاء تقديريا أي إنك  {دْ ظَلمََكَ لقََ }يؤخذ قوله: 

مظلوم لو لم يأت خصيمك بحجة بينة، و إنما ذلك لحفظ 

على ما قامت عليه الحجة من طريقي العقل و النقل أن 
الأنبياء معصومون بعصمة من الله لا يجوز عليهم كبيرة و 

 لا صغيرة. 

على أن الله سبحانه صرح قبلا بأنه آتاه الحكمة و 

 و لا يلائم ذلك خطأه في القضاء.  فصل الخطاب
 {وَ حُسْنَ مَآبٍ  وَ إنِه لََُ عِندَْناَ لزَُلفِْ} قوله تعالى:

المرجع، و  المنزلة و الحظوة، و المآب الزلفة و الزلفى
 للتفخيم، و الباقي ظاهر.  {مَآبٍ }و  {لزَُلفِْ}تنكير 

https://madrasatalwahy.org/


  522 
 

رضِْ ياَ دَاوُدُ إنِها جَعَلنَْاكَ خَليِفَةً } قوله تعالى:
َ
 { فِِ الَْْ

إلى آخر الآية الظاهر أن الكلام بتقدير القول و التقدير 

 فغفرنا له ذلك و قلنا يا داود إلخ. 
و ظاهر الخلافة أنها خلافة الله فتنطبق على ما في قوله 

رضِْ }تعالى
َ
وَ إذِْ قاَلَ رَبُّكَ للِمَْلَائكَِةِ إنَِّلِ جَاعِلٌ فِِ الَْْ

 و من شأن الخلافة أن يحاكي الخليفة  30البقرة:  {خَليِفَةً 
  

https://madrasatalwahy.org/


  523 
 

من استخلفه في صفاته و أعماله فعلى خليفة الله في  

الأرض أن يتخلق بأخلاق الله و يريد و يفعل ما يريده الله 

و يحكم و يقضي بما يقضي به الله و الله يقضي بالحق و 
 يسلك سبيل الله و لا يتعداها. 

فاَحْكُمْ بيََْ }و لذلك فرع على جعل خلافته قوله: 
و هذا يؤيد أن المراد بجعل خلافته  {الَنهاسِ باِلَْْقلِ 

إخراجها من القوة إلى الفعل في حقه لا مجرد الخلافة 
الشأنية لأن الله أكمله في صفاته و آتاه الملك يحكم بين 

 الناس. 
و قول بعضهم: إن المراد بخلافته المجعولة خلافته 

فاَحْكُمْ بيََْ الَنهاسِ }ريع قوله: ممن قبله من الأنبياء و تف
لأن الخلافة نعمة عظيمة شكرها العدل أو أن  {باِلَْْقلِ 

المترتب هو مطلق الحكم بين الناس الذي هو من آثار 
الخلافة و تقييده بالحق لأن سداده به، تصرف في اللفظ من 

 غير شاهد. 
ِ  وَ لاَ تتَهبعِِ الَهَْوىَ فَيُضِلهكَ عَنْ }و قوله:   {سَبيِلِ الَلَّه

العطف و المقابلة بينه و بين ما قبله يعطيان أن المعنى و 

https://madrasatalwahy.org/


  524 
 

لا تتبع في قضائك الهوى هوى النفس فيضلك عن الحق 

 الذي هو سبيل الله فتفيد الآية أن سبيل الله هو الحق. 

قال بعضهم: إن في أمره )عليه السلام( بالحكم بالحق 
ه ممن يلي أمور الناس أن و نهيه عن اتباع الهوى تنبيها لغير

يحكم بينهم بالحق و لا يتبع الباطل و إلا فهو )عليه 

السلام( من حيث إنه معصوم لا يحكم إلا بالحق و لا يتبع 
 الباطل. 

و فيه أن أمر تنبيه غيره بما وجه إليه من التكليف في 

محله لكن عصمة المعصوم و عدم حكمه إلا بالحق لا 
ر و النهي إليه فإن العصمة لا يمنع توجه التكليف بالأم

توجب سلب اختياره و ما دام اختياره باقيا جاز بل وجب 

توجه التكليف إليه كما يتوجه إلى غيره من الناس، و لو لا 

توجه التكليف إلى المعصوم لم يتحقق بالنسبة إليه واجب 
و محرم و لم تتميز طاعة من معصية فلغا معنى العصمة التي 

 المعصية. هي المصونية عن 
ِ لهَُمْ }و قوله:  ِينَ يضَِلُّونَ عَنْ سَبيِلِ الَلَّه إنِه الََّه

تعليل للنهي عن  {عَذَابٌ شَدِيدٌ بمَِا نسَُوا يوَمَْ الَْْسَِابِ 

https://madrasatalwahy.org/


  525 
 

اتباع الهوى بأنه يلازم نسيان يوم الحساب و في نسيانه 

 عذاب شديد و المراد بنسيانه عدم الاعتناء بأمره. 

على أن كل ضلال عن سبيل الله  و في الآية دلالة
 سبحانه بمعصية من المعاصي لا 

  

https://madrasatalwahy.org/


  526 
 

 ينفك عن نسيان يوم الحساب. 

رضَْ وَ مَا } قوله تعالى:
َ
مَاءَ وَ الَْْ وَ مَا خَلقَْنَا الَسه

إلى آخر الآية، لما انتهى الكلام إلى ذكر يوم  {بيَنَْهُمَا باَطِلاً 
الحساب عطف عنان البيان عليه فاحتج عليه بحجتين 

وَ مَا خَلقَْنَا }إحداهما ما ساقه في هذه الآية بقوله: 
مَاءَ  إلخ و هو احتجاج من طريق الغايات إذ لو لم  {الَسه

يكن خلق السماء و الأرض و ما بينهما و هي أمور مخلوقة 
توجد و تفنى مؤديا إلى غاية ثابتة باقية غير مؤجلة  مؤجلة

كان باطلا و الباطل بمعنى ما لا غاية له ممتنع التحقق في 
الأعيان. على أنه مستحيل من الحكيم و لا ريب في حكمته 

 تعالى. 

و ربما أطلق الباطل و أريد به اللعب و لو كان المراد 

مَاوَاتِ وَ وَ مَا خَلَ }ذلك كانت الآية في معنى قوله قْنَا الَسه
رضَْ وَ مَا بيَنَْهُمَا لاعَِبيَِ مَا خَلَقْنَاهُمَا إلِاه باِلَْْقلِ 

َ
 {الَْْ

 . 39الدخان: 
و قيل: الآية عطف على ما قبلها بحسب المعنى كأنه 

قيل: و لا تتبع الهوى لأنه يكون سببا لضلالك و لأنه تعالى 

https://madrasatalwahy.org/


  527 
 

الباطل بل خلقه لم يخلق العالم لأجل اتباع الهوى و هو 

 للتوحيد و متابعة الشرع. 

ِينَ آمَنُوا وَ عَمِلوُا }و فيه أن الآية التالية:  مْ نََعَْلُ الََّه
َ
أ

رضِْ 
َ
الَِْاتِ كََلمُْفْسِدِينَ فِِ الَْْ إلخ لا تلائم هذا  {الَصه

 المعنى. 

ِينَ }و قوله:  ِينَ كَفَرُوا فوََيلٌْ للَِّه ذَلكَِ ظَنُّ الََّه
أي خلق العالم باطلا لا غاية له و انتفاء  {نَ الَنهارِ كَفَرُوا مِ 

يوم الحساب الذي يظهر فيه ما ينتجه حساب الأمور ظن 

 الذين كفروا بالمعاد فويل لهم من عذاب النار. 
ِينَ آمَنُوا وَ عَمِلوُا } قوله تعالى: مْ نََعَْلُ الََّه

َ
أ

مْ نََعَْلُ الَمُْتهقِيَ 
َ
رضِْ أ

َ
الَِْاتِ كََلمُْفْسِدِينَ فِِ الَْْ الَصه

ارِ  هذه هي الحجة الثانية على المعاد و تقريرها أن  {كََلفُْجه

للإنسان كسائر الأنواع كمالا بالضرورة و كمال الإنسان 
م و العمل من القوة إلى الفعل هو خروجه في جانبي العل

بأن يعتقد الاعتقادات الحقة و يعمل الأعمال الصالحة 
اللتين يهديه إليهما فطرته الصحيحة و هما الإيمان بالحق و 

https://madrasatalwahy.org/


  528 
 

العمل الصالح اللذين بهما يصلح المجتمع الإنساني الذي 

 في الأرض. 

فالذين آمنوا و عملوا الصالحات و هم المتقون هم 
 الإنسان و المفسدون الكاملون من 

  

https://madrasatalwahy.org/


  529 
 

في الأرض بفساد اعتقادهم و عملهم و هم الفجار  

هم الناقصون الخاسرون في إنسانيتهم حقيقة، و مقتضى 

هذا الكمال و النقص أن يكون بإزاء الكمال حياة سعيدة و 
 عيش طيب و بإزاء خلافه خلاف ذلك. 

و من المعلوم أن هذه الحياة الدنيا التي يشتركان فيها 

تحت سيطرة الأسباب و العوامل المادية و نسبتها إلى  هي
الكامل و الناقص و المؤمن و الكافر على السواء فمن 
أجاد العمل و وافقته الأسباب المادية فاز بطيب العيش و 

 من كان على خلاف ذلك لزمه الشقاء و ضنك المعيشة. 
فلو كانت الحياة مقصورة على هذه الحياة الدنيوية 

ها إلى الفريقين على السواء و لم تكن هناك حياة التي نسبت

تختص بكل منهما و تناسب حاله كان ذلك منافيا للعناية 

الإلهية بإيصال كل ذي حق حقه و إعطاء المقتضيات ما 
 تقتضيه. 

ة بين الفريقين و إلغاء ما   1و إن شئت فقل: تسوي
 يقتضيه صلاح هذا و فساد ذلك خلاف عدله تعالى. 

                            
 الحجة الأولى برهانية و الثانية جدلية.   1

https://madrasatalwahy.org/


  530 
 

لا تنفي استواء حال المؤمن و  -ما ترى ك -و الآية 

الكافر و إنما قررت المقابلة بين من آمن و عمل صالحا و 

بين من لم يكن كذلك سواء كان غير مؤمن أو مؤمنا غير 
 صالح و لذا أتت بالمقابلة ثانيا بين المتقين و الفجار. 

به } قوله تعالى: نزَْلْناَهُ إلَِِكَْ مُبَارَكٌ لَِِده
َ
رُوا كتَِابٌ أ

لَْْابِ 
َ
ولوُا الَْْ

ُ
رَ أ أي هذا كتاب من وصفه  {آياَتهِِ وَ لِِتََذَكه

كذا و كذا، و توصيفه بالإنزال المشعر بالدفعة دون 
التنزيل الدال على التدريج لأن ما ذكر من التدبر و التذكر 

 يناسب اعتباره مجموعا لا نجوما مفرقة. 
بهرُوا}و المقابلة بين  لَْْابِ لَِِ }و  {لِِدَه

َ
ولوُا الَْْ

ُ
رَ أ  {تَذَكه
 تفيد أن المراد بضمير الجمع الناس عامة. 

و المعنى: هذا كتاب أنزلناه إليك كثير الخيرات و 

البركات للعامة و الخاصة ليتدبره الناس فيهتدوا به أو تتم 
لهم الحجة و ليتذكر به أولو الألباب فيهتدوا إلى الحق 

 يانه. باستحضار حجته و تلقيها من ب
  

https://madrasatalwahy.org/


  531 
 

 )بحث روائي(  

روي في الدر المنثور، بطريق عن أنس و عن مجاهد  
و السدي و بعدة طرق عن ابن عباس قصة دخول الخصم 

على داود )عليه السلام( على اختلاف ما في الروايات و 
روى مثلها القمي في تفسيره، و رواها في العرائس، و غيره 

  و قد لخصها في مجمع البيان، كما يأتي:

أن داود كان كثير الصلاة فقال: يا رب فضلت علي 
إبراهيم فاتخذته خليلا و فضلت علي موسى فكلمته تكليما 
فقال: يا داود إنا ابتليناهم بما لم نبتلك بمثله فإن شئت 

 ابتليتك فقال: نعم يا رب فابتلني. 
فبينا هو في محرابه ذات يوم إذ وقعت حمامة فأراد أن 

وة المحراب فذهب ليأخذها فاطلع يأخذها فطارت إلى ك

تغتسل فهواها و هم « أوريا بن حيان»من الكوة فإذا امرأة 
بتزويجها فبعث بأوريا إلى بعض سراياه و أمر بتقديمه أمام 

 التابوت الذي فيه السكينة ففعل ذلك و قتل. 

فلما انقضت عدتها تزوجها و بنى بها فولد له منها 

رابه إذ دخل عليه رجلان سليمان فبينا هو ذات يوم في مح

https://madrasatalwahy.org/


  532 
 

ففزع منهما فقالا: لا تخف خصمان بغى بعضنا على بعض 

و قليل ما هم، فنظر أحد الرجلين إلى صاحبه  -إلى قوله  -

ثم ضحك فتنبه داود على أنهما ملكان بعثهما الله إليه في 
صورة خصمين ليبكتاه على خطيئته فتاب و بكى حتى 

 نبت الزرع من كثرة دموعه. 

: إنه مما لا شبهة -و نعم ما قال  -ال في المجمع ثم ق
في فساده فإن ذلك مما يقدح في العدالة فكيف يجوز أن 
يكون أنبياء الله الذين هم أمناؤه على وحيه و سفراؤه بينه 

و بين خلقه بصفة من لا تقبل شهادته و على حالة تنفر عن 
 الاستماع إليه و القبول منه. 

من التوراة غير أن التي فيها و القصة مأخوذة  أقول:

 أشنع و أفظع فعدلت بعض التعديل على ما سيلوح لك. 

ففي التوراة ما ملخصه: و كان في وقت المساء أن  
داود قام عن سريره و تمشي على سطح بيت الملك فرأى 

من على السطح امرأة تستحم و كانت المرأة جميلة المنظر 
 جدا. 

https://madrasatalwahy.org/


  533 
 

« بتشبع»قيل: إنها فأرسل داود و سأل عن المرأة ف

 فأرسل « أوريا الحتي»امرأة 
  

https://madrasatalwahy.org/


  534 
 

داود رسلا و أخذها فدخلت عليه فاضطجع معها و  

هي مطهرة من طمثها ثم رجعت إلى بيتها و حبلت المرأة 

 فأرسلت و أخبرت داود أنها حبلى. 
و كان أوريا في جيش لداود يحاربون بني عمون 

أوريا إليه  فكتب داود إلى يوآب أمير جيشه يأمره بإرسال

و أرسله  1و لما أتاه و أقام عنده أياما كتب مكتوبا إلى يوآب
بيد أوريا، و كتب في المكتوب يقول: اجعلوا أوريا في 
وجه الحرب الشديدة و ارجعوا من ورائه فيضرب و 

 يموت ففعل به ذلك فقتل و أخبر داود بذلك. 
فلما سمعت امرأة أوريا أنه قد مات ندبت بعلها و لما 
مضت المناحة أرسل داود و ضمها إلى بيته و صارت له 

امرأة و ولدت له ابنا و أما الأمر الذي فعله داود فقبح في 

 عيني الرب. 
فأرسل الرب ناثان النبي إلى داود فجاء إليه و قال له 

كان رجلان في مدينة واحدة واحد منهما غني و الآخر 
ما الفقير فلم فقير، و كان للغني غنم و بقر كثيرة جدا و أ

                            
 ملخص من الإصحاح الحادي عشر و الثاني عشر من صموئيل الثاني.  1

https://madrasatalwahy.org/


  535 
 

ء إلا نعجة واحدة صغيرة قد اقتناها و رباها يكن له شي

فجاء ضيف إلى الرجل الغني فعفا أن يأخذ من غنمه و من 

بقره ليهيئ للضيف الذي جاء إليه فأخذ نعجة الرجل 
الفقير و هيأ لضيفه، فحمي غضب داود على الرجل جدا 

عل ذلك و قال لناثان: حي هو الرب إنه يقتل الرجل الفا

و ترد النعجة أربعة أضعاف لأنه فعل هذا الأمر و لأنه لم 
 يشفق. 

فقال ناثان لداود: أنت هو الرجل يعاتبك الرب و 

يقول: سأقيم عليك الشر من بيتك و آخذ نساءك أمام 
عينيك و أعطيهن لقريبك فيضطجع معهن قدام جميع 

 إسرائيل و قدام الشمس جزاء لما فعلت بأوريا و امرأته. 

فقال داود لناثان: قد أخطأت إلى الرب فقال ناثان 

لداود: الرب أيضا قد نقل عنك خطيئتك. لا تموت غير 
أنه من أجل أنك قد جعلت بهذا الأمرأعداء الرب 

يشمتون فالابن المولود لك من المرأة يموت، فأمرض 
الله الصبي سبعة أيام ثم قبضه ثم ولدت مرأة أوريا بعده 

 . لداود ابنه سليمان

https://madrasatalwahy.org/


  536 
 

و في العيون في باب مجلس الرضا عند المأمون مع 

 أصحاب الملل و المقالات: قال 
  

https://madrasatalwahy.org/


  537 
 

و أما داود فما يقول الرضا )عليه السلام( لابن جهم:  

من قبلكم فيه؟ قال: يقولون: إن داود كان يصلي في محرابه 

إذ تصور له إبليس على صورة طيرأحسن ما يكون من 
الطيو فقطع داود صلاته و قام يأخذ الطير إلى الدار فخرج 
في أثره فطار الطير إلى السطح فصعد في طلبه فسقط الطير 

 في دار أوريا بن حيان. 
اود في أثر الطير فإذا بامرأة أوريا تغتسل فلما فاطلع د

نظر إليها هواها و كان قد أخرج أوريا في بعض غزواته 

فكتب إلى صاحبه أن قدم أوريا أمام التابوت فقدم فظفر 
أوريا بالمشركين فصعب ذلك على داود فكتب إليه ثانية 
أن قدمه أمام التابوت فقدم فقتل أوريا و تزوج داود 

 بامرأته. 

قال: فضرب الرضا )عليه السلام( يده على جبهته و 
قال: إنا لله و إنا إليه راجعون لقد نسبتم نبيا من أنبياء الله 

إلى التهاون بصلاته حتى خرج في أثر الطير ثم بالفاحشة 
 ثم بالقتل. 

https://madrasatalwahy.org/


  538 
 

فقال: يا ابن رسول الله ما كانت خطيئته؟ فقال: 

ا خلق الله خلقا ويحك إن داود )عليه السلام( إنما ظن أنه م

هو أعلم منه فبعث الله عز و جل إليه الملكين فتسورا 
المحراب فقالا: خصمان بغى بعضنا على بعض فاحكم 
بيننا بالحق و لا تشطط و اهدنا إلى سواء الصراط إن هذا 

أخي له تسع و تسعون نعجة و لي نعجة واحدة فقال 
عليه أكفلنيها و عزني في الخطاب فعجل داود على المدعى 

فقال لقد ظلمك بسؤال نعجتك إلى نعاجه و لم يسأل 

المدعي البينة على ذلك، و لم يقبل على المدعى عليه 
فيقول له: ما تقول؟ فكان هذا خطيئة رسم الحكم لا ما 

ياَ دَاوُدُ إنِها } ذهبتم إليه أ لا تسمع الله عز و جل يقول:
رضِْ فاَحْكُمْ 

َ
 {بيََْ الَنهاسِ باِلَْْقلِ  جَعَلنَْاكَ خَليِفَةً فِِ الَْْ

  إلى آخر الآية.
فقال: يا ابن رسول الله ما قصته مع أوريا؟ قال الرضا 

)عليه السلام(: إن المرأة في أيام داود كانت إذا مات بعلها 
أو قتل لا تتزوج بعده أبدا فأول من أباح الله عز و جل له 

زوج أن يتزوج بامرأة قتل بعلها داود )عليه السلام( فت

https://madrasatalwahy.org/


  539 
 

بامرأة أوريا لما قتل و انقضت عدتها فذلك الذي شق على 

 الناس من قتل أوريا.

و في أمالي الصدوق، بإسناده إلى أبي عبد الله )عليه  
أنه قال لعلقمة: إن رضا الناس لا يملك و  السلام(:

ألسنتهم لا تضبط أ لم ينسبوا داود )عليه السلام( إلى أنه 

ة أوريا فهواها، و أنه قدم تبع الطير حتى نظر إلى امرأ
 )الحديث(.  زوجها أمام التابوت حتى قتل ثم تزوج بها.

  

https://madrasatalwahy.org/


  540 
 

 )كلام في قصص داود )عليه السلام( في فصول(  
 قصته في القرآن  - ١

لم يقع من قصته في القرآن إلا إشارات فقد ذكر 

سبحانه أنه كان في جيش طالوت الملك حين حارب 
الملك بعد طالوت و الحكمة جالوت فقتل داود فأتاه الله 

و جعله خليفة له يحكم بين « 251البقرة: »و علمه مما يشاء 

و قد أيد الله « 26و  20: ص»الناس و آتاه فصل الخطاب 
الأنبياء: »ملكه و سخر معه الجبال و الطير يسبحن معه 

و ألان له الحديد يعمل و ينسج منه الدروع « 19، ص 79

 «.11سبأ:  80الأنبياء: »
 جميل الثناء عليه في القرآن  - ٢

عده سبحانه من الأنبياء و أثنى عليه بما أثنى عليهم و 
و آتاه « 163النساء: »{وَ آتيَنَْا دَاوُدَ زَبُوراً }خصه بقوله: 

و آتاه الحكمة و فصل « 15النمل:  10سبأ: »فضلا و علما 

و « 26و  20ص: »الخطاب و جعله خليفة في الأرض 
ص: »واب و إن له عنده لزلفى و حسن مآب وصفه بأنه أ

 «. 25و  19

https://madrasatalwahy.org/


  541 
 

 حول قصة المتخاصمين  - ٣

التدبر في آيات الكتاب المتعرضة لقصة دخول 

المتخاصمين على داود )عليه السلام( لا يعطي أزيد من 
كونه امتحانا منه تعالى له )عليه السلام( في ظرف التمثل 

لعدل فلا يجور في ليربيه تربية إلهية و يعلمه رسم القضاء ا

 الحكم و لا يعدل عن العدل. 
و أما ما تضمنته غالب الروايات من قصة أوريا و 
امرأته فهو مما يجل عنه الأنبياء و يتنزه عنه ساحتهم و قد 

تقدم في بيان الآيات و البحث الروائي محصل الكلام في 

 ذلك. 
 [٤٠الی  ٣٠(: الآیات ٣٨]سورة ص )

اوُدَ } ابٌ وَ وَهَبنَْا لِدَ وه
َ
إذِْ  ٣٠ سُليَمَْانَ نعِْمَ الَعَْبدُْ إنِههُ أ

يَادُ  افنَِاتُ الَِْْ فَقَالَ إنَِّلِ  ٣١عُرضَِ عَليَهِْ باِلعَْشَِلِ الَصه
ِ حَتَّه توََارَتْ باِلْْجَِابِ  حْبَبتُْ حُبه الََْْيِْْ عَنْ ذكِْرِ رَبّل

َ
أ

ه فَطَفِقَ  ٣٢  رُدُّوهَا عَََ
  

https://madrasatalwahy.org/


  542 
 

عْنَاقِ مَسْحاً باِلسُّ 
َ
وَ لقََدْ فَتَنها سُليَمَْانَ وَ  ٣٣وقِ وَ الَْْ

لقَْينَْا عََ 
َ
ناَبَ  أ

َ
ِ اغِْفِرْ لَِ وَ  ٣٤كُرسِْيلهِِ جَسَداً ثُمه أ قاَلَ رَبل

ابُ  نتَْ الَوْهَه
َ
حَدٍ مِنْ بَعْدِي إنِهكَ أ

َ
هَبْ لَِ مُلكًَْ لاَ ينَبَْغِى لِْ

ِيحَ تَِْ  ٣٥ رْناَ لََُ الَرل صَابَ فسََخه
َ
مْرهِِ رخَُاءً حَيثُْ أ

َ
وَ  ٣٦رِي بأِ

يَاطِيَ كُه بَنهاءٍ وَ غَوهاصٍ  نيَِ فِِ  ٣٧الَشه وَ آخَرِينَ مُقَره
صْفَادِ 

َ
مْسِكْ بغَِيِْْ حِسَابٍ  ٣٨الَْْ

َ
وْ أ

َ
 ٣٩هَذَا عَطَاؤُناَ فاَمْنُُْ أ

  {٤٠وَ حُسْنَ مَآبٍ  وَ إنِه لََُ عِندَْناَ لزَُلفِْ
 ن( )بيا

القصة الثانية من قصص العباد الأوابين التي أمر 

 النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( أن يصبر و يذكرها. 
اوُدَ سُليَمَْانَ نعِْمَ الَعَْبدُْ إنِههُ }: قوله تعالى: وَ وهََبنَْا لِدَ

ابٌ  وه
َ
 أي وهبناه له ولدا و الباقي ظاهر مما تقدم.  {أ

افنَِاتُ } قوله تعالى: إذِْ عُرضَِ عَليَهِْ باِلعَْشَِلِ الَصه
يَادُ  مقابل الغداة و هو آخر النهار بعد الزوال،  العشي {الَِْْ

على ما في المجمع، جمع الصافنة من الخيل و  و الصافنات

هي التي تقوم على ثلاث قوائم و ترفع إحدى يديها حتى 

د و الياء تكون على طرف الحافر. قال: و الجياد جمع جوا

https://madrasatalwahy.org/


  543 
 

هاهنا منقلبة عن واو و الأصل جواد و هي السراع من 

 الخيل كأنها تجود بالركض. انتهى. 

حْبَبتُْ حُبه الََْْيِْْ عَنْ ذكِْرِ } قوله تعالى:
َ
فَقَالَ إنَِّلِ أ
ِ حَتَّه توََارَتْ باِلْْجَِابِ  الضمير لسليمان، و المراد  {رَبّل

لعرب تسمي الخيل فإن ا -على ما قيل  -بالخير: الخيل 

الخير خيرا و عن النبي )صلى الله عليه وآله و سلم(: 
 معقود بنواصي الخيل إلى يوم القيامة. 

  

https://madrasatalwahy.org/


  544 
 

و قيل: المراد بالخير المال الكثير و قد استعمل بهذا  

إنِْ ترََكَ }المعنى في مواضع من كلامه تعالى كقوله: 
 . 180البقرة:  {خَيْْاً 

حْبَبْ }و قوله: 
َ
ِ إنَِّلِ أ  {تُ حُبه الََْْيِْْ عَنْ ذكِْرِ رَبّل

حْبَبتُْ }قالوا: إن 
َ
 {عَنْ }مضمن معنى الإيثار و  {أ

بمعنى على، و المراد إني آثرت حب الخيل على ذكر ربي و 
هو الصلاة محبا إياه أو أحببت الخيل حبا مؤثرا إياه على 
ذكر ربي فاشتغلت بما عرض علي من الخيل عن الصلاة 

 س. حتى غربت الشم
الضمير على ما  {حَتَّه توََارَتْ باِلْْجَِابِ }و قوله: 

قالوا للشمس و المراد بتواريها بالحجاب غروبها و 

استتارها تحت حجاب الأفق، و يؤيد هذا المعنى ذكر 

العشي في الآية السابقة إذ لو لا ذلك لم يكن غرض ظاهر 
 يترتب على ذكر العشي. 

فمحصل معنى الآية أني شغلني حب الخيل حين 
عرض الخيل علي عن الصلاة حتى فات وقتها بغروب 

الشمس، و إنما كان يحب الخيل في الله ليتهيأ به للجهاد في 

https://madrasatalwahy.org/


  545 
 

سبيل الله فكان الحضور للعرض عبادة منه فشغلته عبادة 

 عن عبادة غير أنه يعد الصلاة أهم. 

ذلك أنه أمر بإجراء  للخيل و {توََارَتْ }و قيل: ضمير 
الخيل فشغله النظر في جريها حتى غابت عن نظره و 
توارت بحجاب البعد، و قد تقدم أن ذكر العشي يؤيد 

المعنى السابق و لا دليل على ما ذكره من حديث الأمر 
 بالجري من لفظ الآية. 

وقِ وَ } قوله تعالى: ه فَطَفقَِ مَسْحاً باِلسُّ رُدُّوهَا عَََ
عْنَ 

َ
للشمس و هو أمر  {رُدُّوهَا}قيل: الضمير في  {اقِ الَْْ

منه للملائكة برد الشمس ليصلي صلاته في وقتها، و قوله: 
عْنَاقِ }

َ
وقِ وَ الَْْ أي شرع يمسح  {فَطَفقَِ مَسْحاً باِلسُّ

ساقيه و عنقه و يأمر أصحابه أن يمسحوا سوقهم و 

أعناقهم و كان ذلك وضوءهم ثم صلى و صلوا، و قد ورد 
ك في بعض الروايات عن أئمة أهل البيت )عليهم ذل

 السلام(. 

https://madrasatalwahy.org/


  546 
 

و قيل: الضمير للخيل و المعنى قال: ردوا الخيل فلما 

ردت. شرع يمسح مسحا بسوقها و أعناقها و يجعلها 

 مسبلة في سبيل الله جزاء ما اشتغل بها عن الصلاة. 
و قيل: الضمير للخيل و المراد بمسح أعناق الخيل و 

بالسيف و قطعها و المسح القطع فهو  سوقها ضربها

)عليه السلام( غضب عليها في الله لما شغلته عن ذكر الله 
فأمر بردها ثم ضرب بالسيف أعناقها و سوقها فقتلها 

 جميعا. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  547 
 

و فيه أن مثل هذا الفعل مما تتنزه ساحة الأنبياء  

)عليهم السلام( عن مثله فما ذنب الخيل لو شغله النظر 

صلاة حتى تؤاخذ بأشد المؤاخذة فتقتل تلك إليها عن ال
القتلة الفظيعة عن آخرها مع ما فيه من إتلاف المال 

 المحترم. 

برواية أبي بن كعب عن  و أما استدلال بعضهم عليه
فَطَفقَِ }النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( في قوله تعالى: 

عْنَاقِ 
َ
وقِ وَ الَْْ اقها قطع سوقها و أعن {مَسْحاً باِلسُّ

ثم أضاف إليها و قد جعلها بذلك قربانا لله و كان  بالسيف
تقريب الخيل مشروعا في دينه فليس من التقريب ذكر في 

 الحديث و لا في غيره. 

على أنه )عليه السلام( لم يشتغل عن العبادة بالهوى بل 

 شغلته عبادة عن عبادة كما تقدمت الإشارة إليه. 
إن ساعده لفظ الآية و  فالمعول عليه هو أول الوجوه

 إلا فالوجه الثاني. 
لقَْينَْا عََ } قوله تعالى:

َ
كُرسِْيلهِِ  وَ لقََدْ فَتَنها سُليَمَْانَ وَ أ

ناَبَ 
َ
 الجسد هو الجسم الذي لا روح فيه.  {جَسَداً ثُمه أ

https://madrasatalwahy.org/


  548 
 

قيل: المراد بالجسد الملقى على كرسيه هو سليمان 

كلام ألقيناه على نفسه لمرض امتحنه الله به و تقدير ال

 كرسيه جسدا أي كجسد لا روح فيه من شدة المرض. 
و إخراج الكلام « ألقيناه»و فيه أن حذف الضمير من 

على صورته التي في الآية الظاهرة في أن الملقى هو الجسد 

 مخل بالمعنى المقصود لا يجوز حمل أفصح الكلام عليه. 
ن الآية و لسائر المفسرين أقوال مختلفة في المراد م

تبعا للروايات المختلفة الواردة فيها و الذي يمكن أن 

يؤخذ من بينها إجمالا أنه كان جسد صبي له أماته الله و 
ِ }ألقى جسده على كرسيه، و لقوله:  ناَبَ قاَلَ رَبل

َ
ثُمه أ

إشعار أو دلالة على أنه كان له )عليه السلام(  {اغِْفِرْ لَِ 

اته الله سبحانه و ألقاه على فيه رجاء أو أمنية في الله فأم

 كرسيه فنبهه أن يفوض الأمر إلى الله و يسلم له. 
ِ اغِْفِرْ لَِ وَ هَبْ لَِ مُلكًَْ لَا } قوله تعالى: قاَلَ رَبل

ابُ  نتَْ الَوْهَه
َ
حَدٍ مِنْ بَعْدِي إنِهكَ أ

َ
ظاهر السياق  {ينَبَْغِى لِْ

اء الجسد أن الاستغفار مرتبط بما في الآية السابقة من إلق

على كرسيه، و الفصل لكون الكلام في محل دفع الدخل 

https://madrasatalwahy.org/


  549 
 

ناَبَ }كأنه لما قيل: 
َ
ِ }قيل: فما ذا قال؟ فقيل:  {ثُمه أ قاَلَ رَبل

 إلخ.  {اغِْفِرْ لَِ 
  

https://madrasatalwahy.org/


  550 
 

وَ هَبْ لَِ مُلكًَْ لَا ينَبَْغِى }و ربما استشكل في قوله:  
حَدٍ مِنْ بَعْدِي

َ
تراط أن أن فيه ضنا و بخلا، فإن فيه اش {لِْ

 لا يؤتى مثل ما أوتيه من الملك لأحد من العالمين غيره. 
و يدفعه أن فيه سؤال ملك يختص به لا سؤال أن يمنع 
غيره عن مثل ما آتاه و يحرمه ففرق بين أن يسأل ملكا 

 اختصاصيا و أن يسأل الاختصاص بملك أوتيه. 
مْ } قوله تعالى:

َ
ِيحَ تَِرِْي بأِ رْناَ لََُ الَرل ِ رخَُاءً فسََخه رهِ

صَابَ 
َ
متفرع على سؤاله الملك و إخباره عن  {حَيثُْ أ

إجابة دعوته و بيان الملك الذي لا ينبغي لأحد غيره و 
 هو تسخير الريح و الجن. 

و الرخاء بالضم اللينة و الظاهر أن المراد بكون 

الريح تجري بأمره رخاء مطاوعتها لأمره و سهولة جريانها 

السلام( فلا يرد أن توصيف الريح على ما يريده )عليه 
وَ لسُِليَمَْانَ }هاهنا بالرخاء يناقض توصيفه في قوله: 

 ِ مْرهِ
َ
ِيحَ عََصِفَةً تَِرِْي بأِ  بكونها عاصفة.  81الأنبياء:  {الَرل

https://madrasatalwahy.org/


  551 
 

و ربما أجيب عنه بأن من الجائز أن يجعلها الله رخوة 

تارة و عاصفة أخرى حسب ما أراد سليمان )عليه 

 السلام(. 
صَابَ }و قوله: 

َ
أي حيث شاء سليمان )عليه  {حَيثُْ أ

 السلام( و قصد و هو متعلق بتجري. 

يَاطِيَ كُه بَنهاءٍ وَ غَوهاصٍ } قوله تعالى: أي و  {وَ الَشه
سخرنا له الشياطين من الجن كل بناء منهم يبني له في البر 
و كل غواص يعمل له في البحر فيستخرج اللئالئ و 

 غيرها. 
صْفَادِ } قوله تعالى:

َ
نيَِ فِِ الَْْ الأصفاد  {وَ آخَرِينَ مُقَره

جمع صفد و هو الغل من الحديد، و المعنى سخرنا له 

 آخرين منهم مجموعين في الأغلال مشدودين بالسلاسل. 

مْسِكْ بغَِيِْْ } قوله تعالى:
َ
وْ أ

َ
هَذَا عَطَاؤُناَ فاَمْنُُْ أ

ك عطاؤنا لك بغير أي هذا الذي ذكر من المل {حِسَابٍ 

حساب و الظاهر أن المراد بكونه بغير حساب أنه لا ينفد 
مْسِكْ }بالعطاء و المن و لذا قيل: 

َ
وْ أ

َ
أي أنهما  {فاَمْنُُْ أ

 يستويان في عدم التأثير فيه. 

https://madrasatalwahy.org/


  552 
 

و قيل: المراد بغير حساب أنك لا تحاسب عليه يوم 

القيامة، و قيل: المراد أن إعطاءه تفضل لا مجازاة و قيل 

 غير ذلك. 
 {وَ حُسْنَ مَآبٍ  وَ إنِه لََُ عِندَْناَ لزَُلفِْ} قوله تعالى:

 تقدم معناه. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  553 
 

 )بحث روائي(  

حْبَبتُْ }و في المجمع في قوله تعالى:  
َ
 حُبه فَقَالَ إنَِّلِ أ

 ِ )الآية( قيل: إن هذه الخيل كانت  {الََْْيِْْ عَنْ ذكِْرِ رَبّل

شغلته عن صلاة العصر حتى فات وقتها: عن علي )عليه 
 السلام( و في رواية أصحابنا: أنه فاته أول الوقت. 

سألت عليا عن هذه الآية و فيه، قال ابن عباس: 

ا فقال: ما بلغك فيها يا ابن عباس؟ قلت: سمعت كعب
يقول: اشتغل سليمان بعرض الأفراس حتى فاتته الصلاة 
فقال: ردوها علي يعني الأفراس و كانت أربعة عشر فأمر 

بضرب سوقها و أعناقها بالسيف فقتلها فسلبه الله ملكه 
 أربعة عشر يوما لأنه ظلم الخيل بقتلها. 

فقال علي: كذب كعب لكن اشتغل سليمان بعرض 

د جهاد العدو حتى توارت الأفراس ذات يوم لأنه أرا
الشمس بالحجاب فقال بأمر الله للملائكة الموكلين 
بالشمس: ردوها علي فردت فصلى العصر في وقتها و إن 

أنبياء الله لا يظلمون و لا يأمرون بالظلم لأنهم معصومون 

 مطهرون. 

https://madrasatalwahy.org/


  554 
 

و قول كعب الأحبار: فسلبه الله ملكه إشارة  أقول:

 إليه. إلى حديث الخاتم الذي سنشير 

و في الفقيه، روي عن الصادق )عليه السلام( أنه قال: 
إن سليمان بن داود عرض عليه ذات يوم بالعشي الخيل 
فاشتغل بالنظر إليها حتى توارت الشمس بالحجاب فقال 

للملائكة: ردوا الشمس علي حتى أصلي صلاتي في وقتها 
فردوها فقام و مسح ساقيه و عنقه بمثل ذلك و كان ذلك 

ءهم للصلاة ثم قام فصلى فلما فرغ غابت الشمس و وضو

وَ وَهَبنَْا } طلعت النجوم، و ذلك قول الله عز و جل:
اوُدَ سُليَمَْانَ  وقِ وَ } -إلى قوله  - {لِدَ مَسْحاً باِلسُّ

عْنَاقِ 
َ
 . {الَْْ

و الرواية لا بأس بها لو ساعد لفظ الآية أعني  أقول:

وقِ }قوله:  عْنَاقِ فَطَفقَِ مَسْحاً باِلسُّ
َ
على ما فيها من  { وَ الَْْ

المعنى، و أما مسألة رد الشمس فلا إشكال فيه بعد ثبوت 

إعجاز الأنبياء، و قد ورد ردها لغيره )عليه السلام( 
كيوشع بن نون و علي بن أبي طالب )عليه السلام( في النقل 

 المعتبر و لا يعبأ بما أورده الرازي في تفسيره الكبير،. 

https://madrasatalwahy.org/


  555 
 

)عليه السلام( الخيل و ضربه أعناقها  و أما عقره

 بالسيف فقد روي في ذلك عدة روايات 
  

https://madrasatalwahy.org/


  556 
 

من طرق أهل السنة و أورده القمي في تفسيره، و  

كأنها تنتهي إلى كعب كما مر في رواية ابن عباس المتقدمة 

 و كيف كان فلا يعبأ بها كما تقدم. 
و قد بلغ من إغراقهم في القصة أن رووا أن الخيل 

عشرين ألف فرس ذات أجنة و مثله ما روي في كانت 

عن كعب أنه حجاب من  {حَتَّه توََارَتْ باِلْْجَِابِ }قوله: 
 ياقوتة خضراء محيط بالخلائق منه اخضرت السماء. 

و مثل هذه الروايات أعاجيب من القصص رووها في 

لقَْينَْا عَََ كُرسِْيلهِِ جَسَداً }قوله تعالى: 
َ
)الآية( كما  {وَ أ

ي: أنه ولد له ولد فأمر بإرضاعه و حفظه في السحاب رو
إشفاقا عليه من مردة الجن و في بعضها خوفا عليه من 

 ملك الموت فوقع يوما جسده على كرسيه ميتا. 

و ما روي أنه قال يوما: لأطوفن الليلة بمائة امرأة من 
نسائي تلد لي كل واحدة منهن لي فارسا يجاهد في سبيل الله 

فلم تحمل منهن إلا واحدة بشق من ولد و كان  و لم يستثن
يحبه فخبأه له بعض الجن من ملك الموت فأخذه من مخبئه 

 و قبضه على كرسي سليمان. 

https://madrasatalwahy.org/


  557 
 

و ما روي في روايات كثيرة تنتهي عدة منها إلى ابن 

عباس و هو يصرح في بعضها أنه أخذه عن كعب: أن ملك 

ملكه و سليمان كان في خاتمه فتخطفه شيطان منه فزال 
تسلط الشيطان على ملكه أياما ثم أعاد الله الخاتم إليه فعاد 

، و قد أوردوا في القصة أمورا إلى ما كان عليه من الملك

ينبغي أن تنزه ساحة الأنبياء )عليهم السلام( عن ذكرها 
فضلا عن نسبتها إليهم. قالوا: و جلوس الشيطان على 

لقَْينَْا عَََ وَ }كرسي سليمان هو المراد بقوله تعالى: 
َ
 أ

 )الآية(.  {كُرسِْيلهِِ جَسَداً 
كلها مما لا يعبأ بها على ما تقدمت الإشارة إليه  1فهذه

 و إنما هي مما لعبت بها أيدي الوضع.
 [ ٤٨الی  ٤١(: الآیات ٣٨]سورة ص )

نِىَ } نَّلِ مَسه
َ
يُّوبَ إذِْ ناَدىَ رَبههُ أ

َ
وَ اذُكُْرْ عَبدَْناَ أ

يطَْانُ   بنُِصْبٍ الَشه
  

                            
 ليراجع في الحصول على عامة هذه الروايات الدر المنثور.   1

https://madrasatalwahy.org/


  558 
 

ارُْكُضْ برِجِْلكَِ هَذَا مُغْتَسَلٌ باَردٌِ وَ  ٤١وَ عَذَابٍ 
ابٌ  هْلَهُ وَ مِثلَْهُمْ مَعَهُمْ رحََْْةً مِنها وَ  ٤٢شَََ

َ
وَ وَهَبنَْا لََُ أ
لَْْابِ 

َ
ولِِ الَْْ

ُ
وَ خُذْ بيَِدِكَ ضِغْثاً فَاضَْبِْ بهِِ  ٤٣ذكِْرىَ لِْ

ابٌ وَ لَا تََنَْثْ إنِها وجََدْ  وه
َ
وَ  ٤٤ناَهُ صَابرِاً نعِْمَ الَعَْبدُْ إنِههُ أ

يدِْي وَ 
َ
ولِِ الَْْ

ُ
اذُكُْرْ عِبَادَناَ إبِرَْاهيِمَ وَ إسِْحَاقَ وَ يَعْقُوبَ أ

بصَْارِ 
َ
ارِ  ٤٥الَْْ خْلَصْنَاهُمْ بَِِالصَِةٍ ذكِْرَى الَده

َ
هُمْ  ٤٦إنِها أ وَ إنِه

خْيَارِ عِندَْناَ لمَِنَ الَمُْصْطَفَيَْ 
َ
وَ اذُكُْرْ إسِْمَاعِيلَ وَ  ٤٧ الَْْ

خْيَارِ 
َ
  {٤٨الَيَْسَعَ وَ ذَا الَكِْفْلِ وَ كٌُّ مِنَ الَْْ

 )بيان( 

القصة الثالثة مما أمر النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( 
أن يصبر و يذكرها و هي قصة أيوب النبي )عليه السلام( 
و ما ابتلي به من المحنة ثم أكرمه الله بالعافية و العطية. ثم 

الأمر بذكر إبراهيم و خمسة من ذريته من الأنبياء )عليهم 
 السلام(. 

يُّوبَ إذِْ ناَدىوَ اذُكُْرْ عَ } قوله تعالى:
َ
نَّلِ  بدَْناَ أ

َ
رَبههُ أ

يطَْانُ بنُِصْبٍ وَ عَذَابٍ  نِىَ الَشه دعاء منه )عليه  {مَسه

السلام( و سؤال للعافية و أن يكشف عنه ربه ما أصابه من 

https://madrasatalwahy.org/


  559 
 

سوء الحال، و لم يصرح بما يريده و يسأله تواضعا و تذللا 

 لحاجة.  غير أن نداءه تعالى بلفظ ربي يشعر بأنه يناديه

إلخ بدل  {إذِْ ناَدىَ }التعب، و قوله:  و النصب
يُّوبَ }أو  {عَبدَْناَ}اشتمال من 

َ
نِىَ }و قوله:  {أ نَّلِ مَسه

َ
 {أ

 إلخ حكاية ندائه. 

و الظاهر من الآيات التالية أن مراده من النصب و 
العذاب ما أصابه من سوء الحال في بدنه و أهله و هو الذي 

نَّلِ }ذكره عنه )عليه السلام( في سورة الأنبياء من ندائه 
َ
أ

احِِْيَ  رحَْمُ الَره
َ
نتَْ أ

َ
ُّ وَ أ نِىَ الَضُّْ بناء على شمول الضر  {مَسه

لم يشر في هذه السورة و لا في مصيبته في نفسه و أهله و 
سورة الأنبياء إلى ذهاب ماله و إن وقع ذكر المال في 

 الروايات. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  560 
 

و الظاهر أن المراد من مس الشيطان له بالنصب و  

العذاب استناد نصبه و عذابه من الشيطان بنحو من 

السببية و التأثير و هو الذي يظهر من الروايات، و لا ينافي 
نحوه إلى الشيطان استناده أيضا إلى استناد المرض و 

بعض الأسباب العادية الطبيعية لأن السببين ليسا 

عرضيين متدافعين بل أحدهما في طول الآخر و قد 
هْلَ الَقُْرى}أوضحنا ذلك في تفسير قوله تعالى: 

َ
نه أ

َ
 وَ لوَْ أ

مَ  قَوْا لَفَتَحْنَا عَليَهِْمْ برََكََتٍ مِنَ الَسه  {اءِ آمَنُوا وَ اتِه

 في الجزء الثامن من الكتاب.  96الأعراف: 
و لا دليل يدل على امتناع وقوع هذا النوع من التأثير 

مَا الََْْمْرُ وَ }للشيطان في الإنسان و قد قال تعالى:  إنِه
زْلَامُ رجِْسٌ مِنْ عَمَلِ 

َ
نصَْابُ وَ الَْْ

َ
الَمَْيسَُِْ وَ الَْْ

يطَْانِ  أنفسها إليه، و قال حاكيا  فنسبها 90المائدة:  {الَشه
يطَْانِ إنِههُ }عن موسى )عليه السلام(:  هَذَا مِنْ عَمَلِ الَشه

 يشير إلى الاقتتال.  15القصص:  {عَدُوٌّ مُضِلٌّ مُبيٌِ 
و لو أغمض عن الروايات أمكن أن يحتمل أن يكون 

المراد بانتساب ذلك إلى الشيطان إغراؤه الناس بوسوسته 

https://madrasatalwahy.org/


  561 
 

لاقتراب منه و ابتعادهم و طعنهم فيه أن أن يتجنبوا من ا

لو كان نبيا لم تحط به البلية من كل جانب و لم يصر إلى ما 

 صار إليه من العاقبة السوأى و شماتتهم و استهزائهم به. 
و قد أنكر في الكشاف، ما تقدم من الوجه قائلا: لا 
يجوز أن يسلط الله الشيطان على أنبيائه )عليهم السلام( 

ن تعذيبهم و إتعابهم وطره و لو قدر على ذلك لم ليقضي م
يدع صالحا إلا و قد نكبه و أهلكه، و قد تكرر في القرآن 

 أنه لا سلطان له إلا الوسوسة فحسب. انتهى. 

و فيه أن الذي يخص الأنبياء و أهل العصمة أنهم 
لمكان عصمتهم في أمن من تأثير الشيطان في نفوسهم 

 أبدانهم و سائر ما ينسب إليهم بالوسوسة، و أما تأثيره في

بإيذاء أو إتعاب أو نحو ذلك من غير إضلال فلا دليل 

يدل على امتناعه، و قد حكى الله سبحانه عن فتى موسى 
فَإنَِّلِ نسَِيتُ الَُْْوتَ وَ }و هو يوشع النبي )عليه السلام( 
ذكُْرَهُ 

َ
نْ أ

َ
يطَْانُ أ نسَْانيِهُ إلِاه الَشه

َ
  .63الكهف:  {مَا أ

و لا يلزم من تسلطه على نبي بالإيذاء و الإتعاب 

 لمصلحة تقتضيه كظهور صبره في 

https://madrasatalwahy.org/


  562 
 

  

https://madrasatalwahy.org/


  563 
 

الله سبحانه و أوبته إليه أن يقدر على ما يشاء فيمن  

 يشاء من عباد الله تعالى إلا أن يشاء الله ذلك و هو ظاهر. 

ارُْكُضْ برِجِْلكَِ هَذَا مُغْتَسَلٌ باَردٌِ وَ } قوله تعالى:
ابٌ  وقوع الآية عقيب ندائه و مسألته يعطي أنه إيذان  {شَََ

إلخ  {ارُْكُضْ برِجِْلكَِ }باستجابة دعائه و أن قوله تعالى: 

حكاية لما أوحي إليه عند الكشف عن الاستجابة أو هو 
« إلخ»بإضمار القول و التقدير فاستجبنا له و قلنا: اركض 

 و سياق الأمر مشعر بل كاشف عن أنه كان لا يقدر على

القيام و المشي بقدميه و كان مصابا في سائر بدنه فأبرأ الله 
ما في رجليه من ضر و أظهر له عينا هناك و أمره أن يغتسل 
منها و يشرب حتى يبرأ ظاهر بدنه و باطنه و يتأيد بذلك 

 ما سيأتي من الرواية. 

و في الكلام إيجاز بالحذف و التقدير فركض برجله و 
  من مرضه. اغتسل و شرب فبرأه الله

هْلَهُ وَ مِثلَْهُمْ مَعَهُمْ رحََْْةً } قوله تعالى:
َ
وَ وَهَبنَْا لََُ أ

لْْاَبِ 
َ
ولِِ الَْْ

ُ
ورد في الرواية أنه ابتلي فيما  {مِنها وَ ذكِْرىَ لِْ

ابتلي بموت جميع أهله إلا امرأته و أن الله أحياهم له و 

https://madrasatalwahy.org/


  564 
 

رقوا عنه وهبهم له و مثلهم معهم، و قيل: إنهم كانوا قد تف

أيام ابتلائه فجمعهم الله إليه بعد برئه و تناسلوا فكانوا 

 مثلي ما كانوا عددا. 
لْْاَبِ }و قوله: 

َ
ولِِ الَْْ

ُ
مفعول  {رحََْْةً مِنها وَ ذكِْرىَ لِْ

له أي فعلنا به ما فعلنا ليكون رحمة منا و ذكرى لأولي 

 الألباب يتذكرون به. 
غْثاً فَاضَْبِْ بهِِ وَ لَا وَ خُذْ بيَِدِكَ ضِ } قوله تعالى:

ابٌ  وه
َ
في  {تََنَْثْ إنِها وجََدْناَهُ صَابرِاً نعِْمَ الَعَْبدُْ إنِههُ أ

ء الكف من الشجرة و الحشيش و مل الضغث المجمع:
الشماريخ و نحو ذلك انتهى، و كان )عليه السلام( قد 
حلف لئن عوفي أن يجلد امرأته مائة جلدة لأمر أنكره 

على ما سيأتي من الرواية فلما عافاه الله تعالى أمره أن عليها 

يأخذ بيده ضغثا بعدد ما حلف عليه من الجلدات فيضربها 
 به و لا يحنث. 

و في سياق الآية تلويح إلى ذلك و إنما طوي ذكر 
 المرأة و سبب الحلف تأدبا و رعاية لجانبه. 

https://madrasatalwahy.org/


  565 
 

ليناه به من أي فيما ابت {إنِها وجََدْناَهُ صَابرِاً }و قوله: 

 المرض و ذهاب الأهل و المال، 
  

https://madrasatalwahy.org/


  566 
 

أو لقوله:  {وَ اذُكُْرْ }و الجملة تعليل لقوله:  

أي لتسميته عبدا و إضافته إليه تعالى، و الأول  {عَبدَْناَ}

 أولى. 
ابٌ }و قوله:  وه

َ
مدح له )عليه  {نعِْمَ الَعَْبدُْ إنِههُ أ

 السلام(. 

ا إبِرَْاهيِمَ وَ إسِْحَاقَ وَ وَ اذُكُْرْ عِبَادَنَ } قوله تعالى:
بصَْارِ 

َ
يدِْي وَ الَْْ

َ
ولِِ الَْْ

ُ
مدحهم بتوصيفهم بأن  {يَعْقُوبَ أ

لهم الأيدي و الأبصار و يد الإنسان و بصره إنما يمدحان 

إذا كانا يد إنسان و بصر إنسان و استعملا فيما خلقا له و 
خدما الإنسان في إنسانيته فتكتسب اليد صالح العمل و 

ري منها الخير على الخلق و يميز البصر طرق العافية و يج

السلامة من موارد الهلكة و يصيب الحق و لا يلتبس عليه 

 الباطل. 
فيكون كونهم أولي الأيد و الأبصار كناية عن قوتهم 

في الطاعة و إيصال الخير و تبصرهم في إصابة الحق في 
وَ }الى: الاعتقاد و العمل و قد جمع المعنيين في قوله تع

وَهَبنَْا لََُ إسِْحَاقَ وَ يَعْقُوبَ ناَفلَِةً وَ كَُلًّ جَعَلنَْا صَالِْيَِ وَ 

https://madrasatalwahy.org/


  567 
 

وحَْينَْا إلَِِهِْمْ فعِْلَ 
َ
مْرِناَ وَ أ

َ
ةً يَهْدُونَ بأِ ئمِه

َ
جَعَلنَْاهُمْ أ

كََةِ وَ كََنوُا لَناَ عََبدِِ  لَاةِ وَ إيِتَاءَ الَزه  {ينَ الََْْيَْْاتِ وَ إقِاَمَ الَصه
فجعلهم أئمة و الأمر و الوحي لأبصارهم و  73الأنبياء: 

و إليه  1فعل الخيرات و إقام الصلاة و إيتاء الزكاة لأيديهم
يئول ما في الرواية من تفسير ذلك بأولي القوة في العبادة و 

 البصر فيها. 
ارِ } قوله تعالى: خْلصَْنَاهُمْ بَِِالصَِةٍ ذكِْرَى الَده

َ
 {إنِها أ

الخالصة وصف قائم مقام موصوفه، و الباء للسببية و 

ارِ }التقدير بسبب خصلة خالصة، و  بيان  {ذكِْرَى الَده
 للخصلة و الدار هي الدار الآخرة. 

خْلصَْنَاهُمْ }و الآية أعني قوله: 
َ
إلخ لتعليل ما  {إنِها أ

بصَْارِ }في الآية السابقة من قوله: 
َ
يدِْي وَ الَْْ

َ
ولِِ الَْْ

ُ
أو  {أ

و أوجه الوجوه  {وَ اذُكُْرْ }أو لقوله:  {عِبَادَناَ}لقوله: 
أولها، و ذلك لأن استغراق الإنسان في ذكرى الدار الآخرة 

و جوار رب العالمين و ركوز همه فيها يلازم كمال معرفته 
في جنب الله تعالى و إصابة نظره في حق الاعتقاد و التبصر 

                            
 رواها القمي في تفسيره عن أبي الجارود عن أبي جعفر ع.  1

https://madrasatalwahy.org/


  568 
 

الجمود على ظاهر  في سلوك سبيل العبودية و التخلص عن

الحياة الدنيا و زينتها كما هو شأن أبنائها قال تعالى: 

يَاةَ } عْرضِْ عَنْ مَنْ توََلِه عَنْ ذكِْرِناَ وَ لمَْ يرُدِْ إلِاه الََْْ
َ
فأَ

نيَْا  الَدُّ
  

https://madrasatalwahy.org/


  569 
 

 . 30النجم:  {ذَلكَِ مَبلْغَُهُمْ مِنَ الَعِْلمِْ 

و معنى الآية و إنما كانوا أولي الأيدي و الأبصار لأنا 

أخلصناهم بخصلة خالصة غير مشوبة عظيمة الشأن هي 
 ذكرى الدار الآخرة. 

و قيل: المراد بالدار هي الدنيا و المراد بالآية بقاء 

ذكرهم الجميل في الألسن ما دامت الدنيا كما قال تعالى: 
وَ جَعَلنَْا لهَُمْ  }إلى أن قال  {عْقُوبَ وَهَبنَْا لََُ إسِْحَاقَ وَ يَ }

 و الوجه السابق أوجه.  50مريم:  {لسَِانَ صِدْقٍ عَليًِّا

خْيَارِ } قوله تعالى:
َ
 {وَ إنِههُمْ عِندَْناَ لمَِنَ الَمُْصْطَفَيَْ الَْْ

تقدم أن الاصطفاء يلازم الإسلام التام لله سبحانه، و في 
َ اصِْطَفِ}الآية إشارة إلى قوله تعالى آدَمَ وَ نوُحاً وَ  إنِه الَلَّه

 . 33آل عمران:  {آلَ إبِرَْاهيِمَ وَ آلَ عِمْرَانَ عَََ الَعَْالمَِيَ 

و الأخيار جمع خير مقابل الشر على ما قيل، و قيل: 
جمع خير بالتشديد أو التخفيف كأموات جمع ميت 

 بالتشديد أو بالتخفيف. 
سْمَاعِيلَ وَ الَيَْسَعَ وَ ذَا الَكِْفْلِ وَ اذُكُْرْ إِ } قوله تعالى:

خْيَارِ 
َ
 معناه ظاهر.  {وَ كٌُّ مِنَ الَْْ

https://madrasatalwahy.org/


  570 
 

 )كلام في قصة أيوب )عليه السلام( في فصول( 
 قصته في القرآن - ١

لم يذكر من قصته في القرآن إلا ابتلاؤه بالضر في نفسه 

و أولاده ثم تفريجه تعالى بمعافاته و إيتائه أهله و مثلهم 
. 84-83الأنبياء: »هم رحمة منه و ذكرى للعابدين مع

 «. 44-41ص: 
 جميل ثنائه  - ٢

ذكره تعالى في زمرة الأنبياء من ذرية إبراهيم )عليه 

السلام( في سورة الأنعام و أثنى عليهم بكل ثناء جميل 

و ذكره في سورة ص، فعده صابرا و « 90-84الأنعام: »
 «. 44ص: »نعم العبد و أوابا 

 صته في الرواياتق - ٣

في تفسير القمي حدثني أبي عن ابن فضال عن عبد  

الله بن بحر عن ابن مسكان عن أبي بصير عن أبي عبد الله 

قال: سألته عن بلية أيوب التي ابتلي بها في )عليه السلام( 
الدنيا لأي علة كانت؟ قال: لنعمة أنعم الله عز و جل عليه 

https://madrasatalwahy.org/


  571 
 

في ذلك الزمان لا يحجب  بها في الدنيا و أدى شكرها و كان

  إبليس دون العرش فلما صعد و رأى
  

https://madrasatalwahy.org/


  572 
 

 شكر نعمة أيوب حسده إبليس.  

فقال: يا رب إن أيوب لم يؤد إليك شكر هذه النعمة 

إلا بما أعطيته من الدنيا و لو حرمته دنياه ما أدى إليك 
شكر نعمة أبدا فسلطني على دنياه حتى تعلم أنه لم يؤد إليه 

 فقيل له: قد سلطتك على ماله و ولده. شكر نعمة أبدا 

قال: فانحدر إبليس فلم يبق له مالا و لا ولدا إلا 
أعطبه فازداد أيوب لله شكرا و حمدا، و قال: فسلطني على 
زرعه يا رب. قال: قد فعلت فجاء مع شياطينه فنفخ فيه 

فاحترق فازداد أيوب لله شكرا و حمدا فقال: يا رب 
 فازداد أيوب لله شكرا و حمدا.  سلطني على غنمه فأهلكها

فقال: يا رب سلطني على بدنه فسلطه على بدنه ما خلا 

عقله و عينيه فنفخ فيه إبليس فصار قرحة واحدة من قرنه 

إلى قدمه فبقي في ذلك دهرا طويلا يحمد الله و يشكره حتى 
وقع في بدنه الدود فكانت تخرج من بدنه فيردها فيقول لها: 

الذي خلقك الله منه، و نتن حتى  ارجعي إلى موضعك
أخرجه أهل القرية من القرية و ألقوه في المزبلة خارج 

 القرية. 

https://madrasatalwahy.org/


  573 
 

و كانت امرأته رحمة بنت أفراييم بن يوسف بن 

يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم )عليه السلام( و عليها 

 يتصدق من الناس و تأتيه بما تجده. 
ه أتى قال: فلما طال عليه البلاء و رأى إبليس صبر

أصحابا لأيوب كانوا رهبانا في الجبال و قال لهم: مروا بنا 

إلى هذا العبد المبتلى فنسأله عن بليته فركبوا بغالا شهبا و 
جاءوا فلما دنوا منه نفرت بغالهم من نتن ريحه فنظر 
بعضهم إلى بعض ثم مشوا إليه و كان فيهم شاب حدث 

نا بذنبك لعل السن فقعدوا إليه فقالوا: يا أيوب لو أخبرت
الله يهلكنا إذا سألناه، و ما نرى ابتلاءك بهذا البلاء الذي لم 

 يبتل به أحد إلا من أمر كنت تستره. 

فقال أيوب: و عزة ربي إنه ليعلم أني ما أكلت طعاما 

إلا و يتيم أو ضعيف يأكل معي، و ما عرض لي أمران 
كلاهما طاعة الله إلا أخذت بأشدهما على بدني. فقال 

شاب: سوأة لكم عيرتم نبي الله حتى أظهر من عبادة ربه ال
 ما كان يسترها. 

https://madrasatalwahy.org/


  574 
 

فقال أيوب: يا رب لو جلست مجلس الحكم منك 

 لأدليت بحجتي فبعث الله إليه 
  

https://madrasatalwahy.org/


  575 
 

غمامة فقال: يا أيوب أدل بحجتك فقد أقعدتك مقعد 

 الحكم و ها أنا ذا قريب و لم أزل. 

مران قط فقال: يا رب إنك لتعلم أنه لم يعرض لي أ
كلاهما لك طاعة إلا أخذت بأشدهما على نفسي. أ لم 

 أحمدك؟ أ لم أشكرك؟ أ لم أسبحك؟. 

قال: فنودي من الغمامة بعشرة آلاف لسان: يا أيوب 
من صيرك تعبد الله و الناس عنه غافلون؟ و تحمده و 
تسبحه و تكبره و الناس عنه غافلون؟ أ تمن على الله بما لله 

قال: فأخذ التراب و وضعه في فيه ثم فيه المنة عليك؟ 
 قال: لك العتبى يا رب أنت فعلت ذلك بي. 

فأنزل الله عليه ملكا فركض برجله فخرج الماء 

فغسله بذلك الماء فعاد أحسن ما كان و أطرأ، و أنبت الله 

عليه روضة خضراء، و رد عليه أهله و ماله و ولده و زرعه 
 و قعد معه الملك يحدثه و يؤنسه. 

فلما انتهت إلى الموضع 1فأقبلت امرأته معها الكسرة 
إذا الموضع متغير و إذا رجلان جالسان فبكت و صاحت 

                            
 الخبز.الكسرة القطعة من   1

https://madrasatalwahy.org/


  576 
 

و قالت: يا أيوب ما دهاك؟ فناداها أيوب فأقبلت فلما رأته 

و قد رد الله عليه بدنه و نعمه سجدت لله شكرا. فرأى 

ذؤابتها مقطوعة و ذلك أنها سألت قوما أن يعطوها ما 
حسنة الذوائب فقالوا تحمله إلى أيوب من الطعام و كانت 

لها: تبيعينا ذؤابتك هذه حتى نعطيك؟ فقطعتها و دفعتها 

إليهم و أخذت منهم طعاما لأيوب، فلما رآها مقطوعة 
الشعر غضب و حلف عليها أن يضربها مائة فأخبرته أنه 
كان سببه كيت و كيت. فاغتم أيوب من ذلك فأوحى الله 

 {اضَْبِْ بهِِ وَ لاَ تََنَْثْ خُذْ بيَِدِكَ ضِغْثاً فَ }عز و جل إليه: 
فأخذ عذقا مشتملا على مائة شمراخ فضربها ضربة واحدة 

  فخرج من يمينه.

و روي عن ابن عباس ما يقرب منه، و عن  أقول:

وهب أن امرأته كانت بنت ميشا بن يوسف، و الرواية كما 
ترى تذكر ابتلاءه بما تتنفر عنه الطباع و هناك من الروايات 

لك لكن بعض الأخبار المروية عن أئمة أهل ما يؤيد ذ
البيت )عليهم السلام( ينفي ذلك و ينكره أشد الإنكار كما 

 يأتي. 

https://madrasatalwahy.org/


  577 
 

القطان عن السكري عن الجوهري  و عن الخصال:

 عن ابن عمارة عن أبيه عن 
  

https://madrasatalwahy.org/


  578 
 

إن أيوب  جعفر بن محمد عن أبيه )عليه السلام( قال: 

ب و إن الأنبياء )عليه السلام( ابتلي سبع سنين من غير ذن

لا يذنبون لأنهم معصومون مطهرون لا يذنبون و لا 
 يزيغون و لا يرتكبون ذنبا صغيرا و لا كبيرا. 

و قال: إن أيوب من جميع ما ابتلي به لم تنتن له رائحة، 

و لا قبحت له صورة و لا خرجت منه مدة من دم و لا 
قيح، و لا استقذره أحد رآه، و لا استوحش منه أحد 

ء من جسده و هكذا يصنع الله عز ده، و لا تدود شيشاه

و جل بجميع من يبتليه من أنبيائه و أوليائه المكرمين 
 عليه. 

و إنما اجتنبه الناس لفقره و ضعفه في ظاهر أمره 

لجهلهم بما له عند ربه تعالى ذكره من التأييد و الفرج، و قد 

س بلاء قال النبي )صلى الله عليه وآله و سلم(: أعظم النا
 الأنبياء ثم الأمثل فالأمثل. 

و إنما ابتلاه الله بالبلاء العظيم الذي يهون معه على 
جميع الناس لئلا يدعوا له الربوبية إذا شاهدوا ما أراد الله 

أن يوصله إليه من عظائم نعمه متى شاهدوه، و ليستدلوا 

https://madrasatalwahy.org/


  579 
 

بذلك على أن الثواب من الله على ضربين: استحقاق و 

ئلا يحتقروا ضعيفا لضعفه و لا فقيرا لفقره اختصاص، و ل

و لا مريضا لمرضه، و ليعلموا أنه يسقم من يشاء، و يشفي 
من يشاء متى شاء كيف شاء، بأي سبب شاء و يجعل ذلك 
عبرة لمن شاء، و شقاوة لمن شاء، و سعادة لمن شاء، و 

هو عز و جل في جميع ذلك عدل في قضائه و حكيم في 
  اده إلا الأصلح لهم و لا قوة لهم إلا به.أفعاله لا يفعل بعب

هْلَهُ وَ }: في قوله تعالى و في تفسير القمي
َ
وَ وَهَبنَْا لََُ أ

قال: فرد الله عليه أهله الذين  -)الآية(  {مِثلَْهُمْ مَعَهُمْ 
ماتوا قبل البلاء، و رد عليه أهله الذين ماتوا بعد ما 

 شوا معه. أصابهم البلاء كلهم أحياهم الله له فعا

ء كان أشد و سئل أيوب بعد ما عافاه الله: أي شي

 عليك مما مر؟ فقال: شماتة الأعداء. 
يطَْانُ }و في المجمع في قوله تعالى:   نِىَ الَشه نَّلِ مَسه

َ
 {أ

)الآية( قيل: إنه اشتد مرضه حتى تجنبه الناس فوسوس 
الشيطان إلى الناس أن يستقذروه و يخرجوه من بينهم و لا 

https://madrasatalwahy.org/


  580 
 

كوا امرأته التي تخدمه أن تدخل عليهم فكان أيوب يتر

 يتأذى بذلك و يتألم به و لم يشك 
  

https://madrasatalwahy.org/


  581 
 

الألم الذي كان من أمر الله سبحانه. قال قتادة: دام  

ذلك سبع سنين و روي ذلك عن أبي عبد الله )عليه 

 السلام(. 
 )خبر اليسع و ذي الكفل )عليهما السلام(( 

عدهما من الأنبياء و ذكر سبحانه اسمهما في كلامه و 

و عد ذا « 48ص: »أثنى عليهما و عدهما من الأخيار 

 و لهما ذكر في الأخبار. « 85الأنبياء: »الكفل من الصابرين 
ففي البحار، عن الإحتجاج و التوحيد و العيون في 

عن الرضا )عليه  خبر طويل رواه الحسن بن محمد النوفلي

صارى أن قال )عليه السلام( فيما احتج به على جاثليق الن
السلام(: إن اليسع قد صنع مثل ما صنع عيسى )عليه 
السلام( مشى على الماء و أحيا الموتى و أبرأ الأكمه و 

 ) الخبر(.الأبرص فلم يتخذه أمته ربا.
الصدوق عن الدقاق عن  و عن قصص الأنبياء

عن عبد العظيم الحسني قال: كتبت إلى الأسدي عن سهل 

أسأله عن ذي الكفل ما اسمه؟ و هل كان  أبي جعفر الثاني

 من المرسلين؟ 

https://madrasatalwahy.org/


  582 
 

فكتب )عليه السلام( بعث الله جل ذكره مائة ألف 

نبي و أربعة و عشرين ألف نبي. مرسلون منهم ثلاثمائة و 

ثلاثة عشر رجلا، و إن ذا الكفل منهم، و كان بعد سليمان 
بن داود، و كان يقضي بين الناس كما كان يقضي داود، و لم 

غضب إلا لله عز و جل و كان اسمه عويديا و هو الذي ي

وَ اذُكُْرْ } ذكره الله جلت عظمته في كتابه حيث قال:
خْيَارِ 

َ
 .{إسِْمَاعِيلَ وَ الَيَْسَعَ وَ ذَا الَكِْفْلِ وَ كٌُّ مِنَ الَْْ

و هناك روايات متفرقة أخر في قصصهما  أقول:

م الاعتماد )عليهما السلام( تركنا إيرادها لضعفها و عد
 عليها. 

 [٦٤الی  ٤٩(: الآیات ٣٨]سورة ص )

جَنهاتِ  ٤٩هَذَا ذكِْرٌ وَ إنِه للِمُْتهقِيَ لَُْسْنَ مَآبٍ }
 عَدْنٍ مُفَتهحَةً 

  

https://madrasatalwahy.org/


  583 
 

بوَْابُ  
َ
مُتهكِئيَِ فيِهَا يدَْعُونَ فيِهَا بفَِاكهَِةٍ  ٥٠لهَُمُ الَْْ

ابٍ  ترَْابٌ وَ عِندَْهُمْ قاَصَِِ  ٥١كَثيَِْةٍ وَ شَََ
َ
رفِْ أ  ٥٢اتُ الَطه

إنِه هَذَا لرَِزقُْنَا مَا لََُ مِنْ  ٥٣هَذَا مَا توُعَدُونَ لِِوَمِْ الَْْسَِابِ 
اغِيَ لشََْه مَآبٍ  ٥٤نَفَادٍ  جَهَنهمَ يصَْلوَْنَهَا  ٥٥هَذَا وَ إنِه للِطه

اقٌ  ٥٦فبَئِسَْ الَمِْهَادُ  وَ آخَرُ  ٥٧هَذَا فَليَْذُوقوُهُ حَْيِمٌ وَ غَسه
زْوَاجٌ 

َ
هَذَا فوَْجٌ مُقْتَحِمٌ مَعَكُمْ لَا مَرحَْباً  ٥٨مِنْ شَكَْهِِ أ

هُمْ صَالوُا الَنهارِ  نتُْمْ  ٥٩بهِِمْ إنِه
َ
نتُْمْ لاَ مَرحَْباً بكُِمْ أ

َ
قاَلوُا بلَْ أ

مْتُمُوهُ لَناَ فبَئِسَْ الَقَْرَارُ  مَ لَناَ ٦٠قَده هَذَا  قاَلوُا رَبهنَا مَنْ قَده
رجَِالًا  وَ قَالوُا مَا لَناَ لَا نرَى ٦١فَزدِْهُ عَذَاباً ضِعْفاً فِِ الَنهارِ 
ارِ  شََْ

َ
هُمْ مِنَ الَْْ مْ زَاغَتْ  ٦٢كُنها نَعُدُّ

َ
َذْناَهُمْ سِخْرِيًّا أ تَّه

َ
أ

بصَْارُ 
َ
هْلِ الَنهارِ  ٦٣عَنهُْمُ الَْْ

َ
  {٦٤إنِه ذَلكَِ لََْقٌّ تَََّاصُمُ أ

 ( )بيان

فصل آخر من الكلام يبين فيه مآل أمر المتقين و 
 الطاغين تبشيرا و إنذارا. 

 {هَذَا ذكِْرٌ وَ إنِه للِمُْتهقِيَ لَُْسْنَ مَآبٍ } قوله تعالى:

الإشارة بهذا إلى ما ذكر من قصص الأوابين من الأنبياء 

الكرام )عليه السلام( ، و المراد بالذكر الشرف و الثناء 

https://madrasatalwahy.org/


  584 
 

الجميل أي هذا الذي ذكر شرف و ذكر جميل و ثناء حسن 

لهم يذكرون به في الدنيا أبدا و لهم حسن مآب من ثواب 

 الآخرة. كذا قالوا. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  585 
 

هم المذكورون من  و على هذا فالمراد بالمتقين 

الأنبياء بالخصوص أو عموم أهل التقوى و هم داخلون 

 فيهم و يكون ذكر مآب الطاغين بعد من باب الاستطراد. 
و الظاهر أن الإشارة بهذا إلى القرآن و المراد بالذكر 
ما يشتمل عليه من الذكر و في الكلام عود إلى ما بدئ به 

ِكْرِ وَ الَقُْرْآنِ }في السورة من قوله:  فهو فصل من  {ذيِ الََّل
الكلام يذكر فيه الله سبحانه ما في الدار الآخرة من ثواب 

 المتقين و عقاب الطاغين. 

 المآب {وَ إنِه للِمُْتهقِيَ لَُْسْنَ مَآبٍ }و قوله: 
 المرجع و التنكير للتفخيم، و المعنى ظاهر. 

 } قوله تعالى:
َ
أي  {بوَْابُ جَنهاتِ عَدْنٍ مُفَتهحَةً لهَُمُ الَْْ

جنات استقرار و خلود و كون الأبواب مفتحة لهم كناية 

ء من النعم الموجودة فيها عن أنهم غير ممنوعين عن شي
فهي مهيأة لهم مخلوقة لأجلهم، و قيل: المراد أن أبوابها 

مفتحة لهم لا تحتاج إلى الوقوف وراءها و دقها، و قيل: 
 . المراد أنها تفتح بغير مفتاح و تغلق بغير مغلاق

 و الآية و ما بعدها بيان لحسن مآبهم. 

https://madrasatalwahy.org/


  586 
 

مُتهكِئيَِ فيِهَا يدَْعُونَ فيِهَا بفَِاكهَِةٍ } قوله تعالى:
ابٍ  أي حال كونهم جالسين فيها بنحو  {كَثيَِْةٍ وَ شَََ

 الاتكاء و الاستناد جلسة الأعزة و الأشراف. 
إلخ أي يتحكمون  {يدَْعُونَ فيِهَا بفَِاكهَِةٍ }و قوله: 

بدعوة الفاكهة و هي كثيرة و الشراب فإذا دعيت فيها 

فاكهة أو دعي شراب أجابهم المدعو فأتاهم من غير 
 حاجة إلى من يحمله و يناوله. 

ترَْابٌ } قوله تعالى:
َ
رفِْ أ اتُ الَطه  {وَ عِندَْهُمْ قاَصَِِ

الضمير للمتقين و قاصرات الطرف صفة قائمة مقام 
قاصرات الطرف و الموصوف و التقدير و عندهم أزواج 

المراد قصور طرفهن على أزواجهن يرضين بهم و لا يرون 

 غيرهم أو هو كناية عن كونهن ذوات غنج و دلال. 

الأقران أي أنهن أمثال لا يختلفن سنا أو  و الأتراب
جمالا أو أنهن أمثال لأزواجهن فكلما زادوا نورا و بهاء زدن 

 حسنا و جمالا. 

https://madrasatalwahy.org/


  587 
 

 {وعَدُونَ لَِِومِْ الَْْسَِابِ هَذَا مَا تُ } قوله تعالى:

الإشارة إلى ما ذكر من الجنة و نعيمها، و الخطاب للمتقين 

 ففي الكلام التفات من الغيبة إلى الخطاب و النكتة فيه 
  

https://madrasatalwahy.org/


  588 
 

إظهار القرب منهم و الإشراف عليهم ليكمل نعمهم  

 الصورية بهذه النعمة المعنوية. 

النفاد  {مَا لََُ مِنْ نَفَادٍ إنِه هَذَا لرَِزقُْنَا } قوله تعالى:
الفناء و الانقطاع، و الآية من تمام الخطاب الذي في الآية 

 السابقة على ما يعطيه السياق. 

اغِيَ لشََْه مَآبٍ } قوله تعالى: الإشارة  {هَذَا وَ إنِه للِطه
بهذا إلى ما ذكر من مقام المتقين أي هذا ما للمتقين من 

ذا اسم فعل أي خذ هذا. و المآب، و يمكن أن يكون ه

 الباقي ظاهر. 
 الصلي {جَهَنهمَ يصَْلوَْنَهَا فبَئِسَْ الَمِْهَادُ } قوله تعالى:

على  -دخول النار و مقاساة حرارتها أو اتباعها و المهاد 

الفراش الموطأ يقال: مهدت له تمهيدا  -ما في المجمع 

 مثل وطأت له توطئة، و الآية و ما بعدها تفسير لمآب
 الطاغين. 

اقٌ } قوله تعالى:  الحميم {هَذَا فَليَْذُوقوُهُ حَْيِمٌ وَ غَسه
قيح  -على ما في المجمع  - الحار الشديد الحرارة الغساق

حَْيِمٌ وَ }شديد النتن، و فسر بتفاسير أخر، و قوله: 

https://madrasatalwahy.org/


  589 
 

اقٌ  دال على إكراههم  {فَليَْذُوقوُهُ }بيان لهذا، و قوله:  {غَسه

ه و تقديم المخبر عنه و جعله اسم إشارة و حملهم على ذوق

يؤكد ذلك، و المعنى هذا حميم و غساق عليهم أن يذوقوه 
 ليس إلا. 

زْوَاجٌ } قوله تعالى:
َ
ء الشي شكل {وَ آخَرُ مِنْ شَكَْهِِ أ

الأنواع و الأقسام أي و هذا  ما يشابهه و جنسه و الأزواج
 وقوها. آخر من جنس الحميم و الغساق أنواع مختلفة ليذ

إلى قوله  - {هَذَا فوَْجٌ مُقْتَحِمٌ مَعَكُمْ } قوله تعالى:

 -على ما يعطيه السياق  -الآيات الثلاث  {فِِ الَنهارِ } -
حكاية ما يجري بين التابعين و المتبوعين من الطاغين في 

 النار من التخاصم و المجاراة. 

طب خطاب يخا {هَذَا فوَْجٌ مُقْتَحِمٌ مَعَكُمْ }فقوله: 

به المتبوعون يشار به إلى التابعين الذين يدخلون النار مع 
ء بشدة و الدخول في الشي المتبوعين فوجا، و الاقتحام

 صعوبة. 
هُمْ صَالوُا الَنهارِ }و قوله:  جواب  {لَا مَرحَْباً بهِِمْ إنِه

و مرحبا تحية  {هَذَا فوَْجٌ }المتبوعين لمن يخاطبهم بقوله: 

https://madrasatalwahy.org/


  590 
 

لَا }رحب الدار و سعتها له فقولهم:  للوارد معناه عرض
معناه نفي الرحب و السعة عنهم. و قولهم:  {مَرحَْباً بهِِمْ 

هُمْ صَالوُا الَنهارِ } أي داخلوها و مقاسو حرارتها أو  {إنِه
 متبعوها تعليل لتحيتهم بنفي التحية. 

  

https://madrasatalwahy.org/


  591 
 

نتُْمْ }و قوله:  
َ
نتُْمْ لَا مَرحَْباً بكُِمْ أ

َ
قاَلوُا بلَْ أ

نقل كلام التابعين و هم  {مْتُمُوهُ لَناَ فبَئِسَْ الَقَْرَارُ قَده 

القائلون يردون إلى متبوعيهم نفي التحية و يذمون القرار 
 في النار. 

مَ لَناَ هَذَا فَزدِْهُ عَذَاباً } قوله تعالى: قاَلوُا رَبهنَا مَنْ قَده
م: لم يذكر تعالى جواب المتبوعين لقوله {ضِعْفاً فِِ الَنهارِ 

مْتُمُوهُ لَناَ} نتُْمْ قَده
َ
إلخ و قد ذكره في سورة الصافات  {أ

قاَلوُا بلَْ لمَْ تكَُونوُا مُؤْمِنيَِ }فيما حكى من تساؤلهم بقوله
وَ مَا كََنَ لَناَ عَليَكُْمْ مِنْ سُلطَْانٍ بلَْ كُنتُْمْ قَومْاً 

مَ لَناَ }فقولهم:  30 -الخ الآية  «{طَاغِيَ  رَبهنَا مَنْ قَده
كلامهم بعد الانقطاع  {هَذَا فَزدِْهُ عَذَاباً ضِعْفاً فِِ الَنهارِ 

 عن المخاصمة. 

مَ }و جملة   إلخ شرط و جزاء، و الضعف {مَنْ قَده
أي ذا ضعف و مثل أي ضعفين  {عَذَاباً ضِعْفاً }المثل و 

 من العذاب. 
هُمْ وَ قاَلوُا مَا لَناَ لاَ } قوله تعالى:  نرَىَ رجَِالاً كُنها نَعُدُّ

ارِ  شََْ
َ
القائلون على ما يعطيه السياق مطلق أهل  {مِنَ الَْْ

https://madrasatalwahy.org/


  592 
 

النار، و مرادهم بالرجال الذين كانوا يعدونهم من الأشرار 

المؤمنون و هم في الجنة فيطلبهم أهل النار فلا يجدونهم 

 فيها. 
مْ } قوله تعالى:

َ
َذْناَهُمْ سِخْرِيًّا أ تَّه

َ
زَاغَتْ عَنهُْمُ أ

بصَْارُ 
َ
أي اتخذناهم سخريا في الدنيا فأخطأنا و قد  {الَْْ

كانوا ناجين أم عدلت أبصارنا فلا نراهم و هم معنا في 
 النار. 

هْلِ الَنهارِ } قوله تعالى:
َ
إشارة  {إنِه ذَلكَِ لََْقٌّ تََّاَصُمُ أ

إلى ما حكي من تخاصمهم و بيان أن تخاصم أهل النار 
ثابت واقع لا ريب فيه و هو ظهور ما استقر في نفوسهم 

 في الدنيا من ملكة التنازع و التشاجر. 
 [٨٨الی  ٦٥(: الآیات ٣٨]سورة ص )

ُ الَوَْاحِدُ الَقَْ } ناَ مُنذِْرٌ وَ مَا مِنْ إلٍََِ إلِاه الَلَّه
َ
مَا أ ارُ قلُْ إنِه هه

ارُ  ٦٥ رضِْ وَ مَا بيَنَْهُمَا الَعَْزِيزُ الَغَْفه
َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ  ٦٦رَبُّ الَسه

 عَظِيمٌ 
ٌ
نتُْمْ عَنهُْ مُعْرضُِونَ  ٦٧قلُْ هُوَ نَبَأ

َ
مَا كََنَ لَِ مِنْ  ٦٨أ

عَْ 
َ
نه  إنِْ يوُحَ ٦٩إذِْ يََتَْصِمُونَ  عِلمٍْ باِلمَْلََِ الَْْ

َ
مَا إلََِه إلِاه أ

ناَ 
َ
 أ

https://madrasatalwahy.org/


  593 
 

  

https://madrasatalwahy.org/


  594 
 

إذِْ قَالَ رَبُّكَ للِمَْلَائكَِةِ إنَِّلِ خَالقٌِ بشََْاً  ٧٠نذَِيرٌ مُبيٌِ 
يتُْهُ وَ نَفَخْتُ فيِهِ مِنْ رُوحَِ فَقَعُوا لََُ  ٧١مِنْ طِيٍ  فإَذَِا سَوه
جََْعُونَ  ٧٢سَاجِدِينَ 

َ
إلِاه إبِلْيِسَ  ٧٣فسََجَدَ الَمَْلَائكَِةُ كَُُّهُمْ أ

قاَلَ ياَ إبِلْيِسُ مَا مَنَعَكَ  ٧٤بَََ وَ كََنَ مِنَ الَكََْفرِِينَ اسِْتَكْ 
مْ كُنتَْ مِنَ 

َ
سْتَكْبََتَْ أ

َ
نْ تسَْجُدَ لمَِا خَلَقْتُ بيَِدَيه أ

َ
أ

ناَ خَيٌْْ مِنهُْ خَلقَْتَنِى مِنْ ناَرٍ وَ خَلقَْتَهُ مِنْ  ٧٥الَعَْاليَِ 
َ
قاَلَ أ

وَ إنِه عَليَكَْ  ٧٧ا فإَنِهكَ رجَِيمٌ قاَلَ فاَخْرُجْ مِنهَْ  ٧٦طِيٍ 
ِينِ  لعَْنَتَِّ إلَِ نظِْرْنِِ إلَِ ٧٨يوَمِْ الَدل

َ
ِ فَأ يوَمِْ يُبعَْثُونَ  قاَلَ رَبل

 ٨١يوَمِْ الَوَْقتِْ الَمَْعْلُومِ  إلَِ ٨٠قاَلَ فإَنِهكَ مِنَ الَمُْنظَْرِينَ  ٧٩
جََْ 

َ
غْويَِنههُمْ أ

ُ
تكَِ لَْ إلِاه عِبَادَكَ مِنهُْمُ  ٨٢عِيَ قاَلَ فبَعِِزه

قُولُ  ٨٣الَمُْخْلصَِيَ 
َ
نه جَهَنهمَ  ٨٤قَالَ فاَلَْْقُّ وَ الََْْقه أ

َ
مْلََ

َ
لَْ

جََْعِيَ 
َ
نْ تبَعَِكَ مِنهُْمْ أ سْئَلُكُمْ  ٨٥مِنكَْ وَ مِمه

َ
قلُْ مَا أ

ناَ مِنَ الَمُْتَكََلفِِيَ 
َ
جْرٍ وَ مَا أ

َ
نْ هُوَ إلِاه ذكِْرٌ إِ  ٨٦عَليَهِْ مِنْ أ

هُ بَعْدَ حِيٍ  ٨٧للِعَْالمَِيَ 
َ
  {٨٨وَ لََِعْلمَُنه نَبَأ

 )بيان( 

الفصل الأخير من فصول السورة المشتمل على أمر 

النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( بإبلاغ نذارته و دعوته 

https://madrasatalwahy.org/


  595 
 

إلى التوحيد. و أن الإعراض عن الحق و اتباع الشيطان 

 إلى ينتهي بالإنسان 
  

https://madrasatalwahy.org/


  596 
 

عذاب النار المقضي في حقه و حق أتباعه و عند ذلك  

 تختتم السورة. 

ُ } قوله تعالى: ناَ مُنذِْرٌ وَ مَا مِنْ إلٍََِ إلِاه الَلَّه
َ
قلُْ إنِهمَا أ

ارُ  ارُ } -إلى قوله  - {الَوَْاحِدُ الَقَْهه في الآيتين  {الَعَْزِيزُ الَغَْفه
سلم( بإبلاغ أنه منذر و أمر النبي )صلى الله عليه وآله و 

ناَ مُنذِْرٌ }أن الله تعالى واحد في الألوهية فقوله: 
َ
مَا أ  {إنِه

يفيد قصره في كونه منذرا و نفي سائر الأغراض التي ربما 
تتلبس به الدعوة بين الناس من طلب مال أو جاه كما يشير 

سْئَلُكُمْ عَليَهِْ }إليه ما في آخر الآيات من قوله: 
َ
قلُْ مَا أ

ناَ مِنَ الَمُْتَكََلفِِيَ 
َ
جْرٍ وَ مَا أ

َ
 . {مِنْ أ

ُ }و قوله:  إلى آخر الآيتين إبلاغ  {وَ مَا مِنْ إلٍََِ إلِاه الَلَّه

لتوحيده تعالى بحجة يدل عليها ما أورد من صفاته 

 المدلول عليها بأسمائه. 
ُ }فقوله:  نفي لكل إله و الإله  {وَ مَا مِنْ إلٍََِ إلِاه الَلَّه

المعبود بالحق غيره تعالى و أما ثبوت ألوهيته تعالى فهو هو 
مسلم بانتفاء ألوهية غيره إذ لا نزاع بين الإسلام و الشرك 

في أصل ثبوت الإله و إنما النزاع في أن الإله و هو المعبود 

https://madrasatalwahy.org/


  597 
 

بالحق هو الله تعالى أو غيره. على أن ما ذكر في الآيتين من 

أنها حجة على انتفاء الصفات متضمن لإثبات ألوهيته كما 

 ألوهية غيره تعالى. 
ارُ }و قوله:  يدل على توحده تعالى في  {الَوَْاحِدُ الَقَْهه

ء و ذلك أنه تعالى واحد لا يماثله وجوده و قهره كل شي

ء في وجوده و لا تناهي كماله الذي هو عين وجوده شي
ء الواجب فهو الغني بذاته و على الإطلاق و غيره من شي

يحتاج إليه من كل جهة ليس له من الوجود و آثار فقير 

ء الوجود إلا ما أنعم و أفاض فهو سبحانه القاهر لكل شي
ء مطيع له فيما أراد خاضع له فيما على ما يريد و كل شي

 شاء. 

و هذا الخضوع الذاتي هو حقيقة العبادة فلو جاز أن 

ء في الوجود عملا بأن يؤتى بعمل يمثل به يعبد شي
ء ودية و الخضوع فهي عبادته سبحانه إذ كل شيالعب

مفروض دونه فهو مقهور خاضع له لا يملك لنفسه و لا 
ء ء و لا يستقل من الوجود و آثار الوجود بشيلغيره شي

 فهو سبحانه الإله المعبود بالحق لا غير. 

https://madrasatalwahy.org/


  598 
 

رضِْ وَ مَا بيَنَْهُمَا}و قوله: 
َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ يفيد  {رَبُّ الَسه

أخرى على توحده تعالى في الألوهية و ذلك أن نظام حجة 

التدبير الجاري في العالم برمته نظام واحد متصل غير 
متبعض و لا متجز و هو آية وحدة المدبر، و قد تقدم 

 كرارا أن الخلق و التدبير لا ينفكان 
  

https://madrasatalwahy.org/


  599 
 

فالتدبير خلق بوجه كما أن الخلق تدبير بوجه و الخالق  

 -رض و ما بينهما هو الله سبحانه الموجد للسماوات و الأ

فهو تعالى ربها المدبر لها جميعا فهو  -حتى عند الخصم 
وحده الإله الذي يجب أن يقصد بالعبادة لأن العبادة تمثيل 
عبودية العابد و مملوكيته تجاه مولوية المعبود و مالكيته و 

تصرفه في العابد بإفاضة النعمة و دفع النقمة فهو سبحانه 
في السماوات و الأرض و ما بينهما لا إله غيره. فافهم الإله 

 ذلك. 

رضِْ وَ }و يمكن أن يكون قوله: 
َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ رَبُّ الَسه

ارُ }بيانا لقوله  {مَا بيَنَْهُمَا ارُ }أو  {الَقَْهه  . {الَوَْاحِدُ الَقَْهه
ارُ }و قوله:  يفيد حجة أخرى على  {الَعَْزِيزُ الَغَْفه

 في الألوهية و ذلك أنه تعالى عزيز لا يغلبه توحده تعالى

ء بإكراهه على ما لم يرد أو بمنعه عما أراد فهو العزيز شي
ء ذليل عنده قانت له و العبادة على الإطلاق و غيره من شي

إظهار للمذلة و لا يستقيم إلا قبال العزة و لا عزة لغيره 
 تعالى إلا به. 

https://madrasatalwahy.org/


  600 
 

العبودية التقرب إلى و أيضا غاية العبادة و هي تمثيل 

المعبود و رفع وصمة البعد عن العبد العابد و هو مغفرة 

الذنب و الله سبحانه هو المستقل بالرحمة التي لا تنفد 
خزائنها و هو الذي يورد عباده العابدين له في الآخرة دار 

 كرامته فهو الغفار الذي يجب أن يعبد طمعا في مغفرته. 

ارُ الَْ }و يمكن أن يكون قوله:  تلويحا إلى  {عَزِيزُ الَغَْفه
وجه الدعوة إلى التوحيد أو وجوب الإيمان به المفهوم 

ُ الَوَْاحِدُ }بحسب المقام من قوله:  وَ مَا مِنْ إلٍََِ إلِاه الَلَّه
ارُ  و المعنى أدعوكم إلى توحيده فآمنوا به لأنه  {الَقَْهه

ب أن العزيز الذي لا يشوبه ذلة الغفار للذنوب و هكذا يج
 يكون الإله. 

نتُْمْ عَنهُْ مُعْرضُِونَ } قوله تعالى:
َ
 عَظِيمٌ أ

ٌ
 {قلُْ هُوَ نَبَأ

وَ }مرجع الضمير ما ذكره من حديث الوحدانية في قوله: 
 ُ  إلخ.  {مَا مِنْ إلٍََِ إلِاه الَلَّه

و قيل: الضمير للقرآن فهو النبأ العظيم الذي 
أعرضوا عنه، و هو أوفق لسياق الآيات السابقة المرتبطة 

مَا كََنَ لَِ مِنْ }بأمر القرآن، و أوفق أيضا لقوله الآتي: 

https://madrasatalwahy.org/


  601 
 

عََْ إذِْ يََتَْصِمُونَ 
َ
أي حتى أخبرني به  {عِلمٍْ باِلمَْلََِ الَْْ

 ة و هو أبعد الوجوه. القرآن، و قيل: المراد به يوم القيام
  

https://madrasatalwahy.org/


  602 
 

عََْ إذِْ } قوله تعالى:
َ
مَا كََنَ لَِ مِنْ عِلمٍْ باِلمَْلََِ الَْْ

جماعة الملائكة و كأن المراد  الملأ الأعلى {يََتَْصِمُونَ 

إذِْ قاَلَ رَبُّكَ }باختصامهم ما أشار تعالى إليه بقوله: 
رضِْ خَليِفَ 

َ
 إلى آخر الآيات.  {ةً للِمَْلَائكَِةِ إنَِّلِ جَاعِلٌ فِِ الَْْ

و كأن المعنى إني ما كنت أعلم اختصام الملإ الأعلى 

حتى أوحى الله إلي ذلك في كتابه فإنما أنا منذر أتبع 
 الوحي. 

ناَ نذَِيرٌ مُبيٌِ } قوله تعالى:
َ
مَا أ نه

َ
 {إنِْ يوُحََ إلََِه إلِاه أ

ناَ مُنذِْرٌ }تأكيد لقوله: 
َ
مَا أ و بمنزلة التعليل لقوله:  {إنِه

عَْ }
َ
و المعنى لم أكن  {مَا كََنَ لَِ مِنْ عِلمٍْ باِلمَْلََِ الَْْ

أعلم ذلك لأن علمي ليس من قبل نفسي و إنما هو بالوحي 

 و ليس يوحى إلي إلا ما يتعلق بالإنذار. 

إذِْ قاَلَ رَبُّكَ للِمَْلَائكَِةِ إنَِّلِ خَالقٌِ بشََْاً } قوله تعالى:
الذي يعطيه السياق أن الآية و ما بعدها ليست  { طِيٍ مِنْ 

ناَ }تتمة لقول النبي )صلى الله عليه وآله و سلم(: 
َ
مَا أ إنِه

فهو من كلامه  {رَبُّكَ }إلخ و الشاهد عليه قوله:  {مُنذِْرٌ 

تعالى يشير إلى زمان اختصام الملإ الأعلى و الظرف متعلق 

https://madrasatalwahy.org/


  603 
 

أو متعلق بمحذوف و  {ونَ إذِْ يََتَْصِمُ }بما تعلق به قوله: 

إلخ فإن قوله تعالى « اذكر إذ قال ربك للملائكة»التقدير 

رضِْ خَليِفَةً }للملائكة: 
َ
و قوله لهم:  {إنَِّلِ جَاعِلٌ فِِ الَْْ

 متقارنان وقعا في ظرف واحد.  {إنَِّلِ خَالقٌِ بشََْاً مِنْ طِيٍ }
إلى  إلخ {إذِْ قاَلَ رَبُّكَ }و على هذا يؤول معنى قوله: 

نحو من قولنا: اذكر وقتئذ قال ربك كذا و كذا فهو وقت 
 اختصامهم. 

إلخ مفسرا  {إذِْ قاَلَ رَبُّكَ }و جعل بعضهم قوله: 

ثم أخذ الاختصام بعد تفسيره  {إذِْ يََتَْصِمُونَ }لقوله: 
إنَِّلِ جَاعِلٌ فِِ }بالتقاول مجموع قوله تعالى للملائكة 

رضِْ خَليِفَةً 
َ
 تَِعَْلُ } و قولهم: {الَْْ

َ
إلخ، و قوله لآدم و  {أ

و قول  {إنَِّلِ خَالقٌِ بشََْاً }قول آدم لهم، و قوله تعالى لهم: 

 إبليس و قوله تعالى له. 
و قال على تقدير كون الاختصام بمعنى المخاصمة 

على كون المخاصمة بين  {إذِْ يََتَْصِمُونَ }و دلالة قوله: 
سبحانه أن إخباره الملائكة أنفسهم لا بينهم و بين الله 

رضِْ خَليِفَةً }تعالى لهم بقوله: 
َ
إنَِّلِ } {إنَِّلِ جَاعِلٌ فِِ الَْْ

https://madrasatalwahy.org/


  604 
 

كان بتوسط ملك من الملائكة و كذا قوله  {خَالقٌِ بشََْاً 

 تَِعَْلُ فيِهَا مَنْ }لآدم و لإبليس فيكون قولهم لربهم: 
َ
أ

إلخ و غيره قولا منهم للملك المتوسط و  {يُفْسِدُ فيِهَا
 ختصام فيما بينهم أنفسهم. يقع الا

  

https://madrasatalwahy.org/


  605 
 

و أنت خبير بأن شيئا مما ذكره لا يستفاد من سياق  

 الآيات. 

البشر الإنسان،  {إنَِّلِ خَالقٌِ بشََْاً مِنْ طِيٍ }و قوله: 
قال الراغب: البشر ظاهر الجلد و الأدمة باطنه. كذا قال 
عامة الأدباء، قال: و عبر عن الإنسان بالبشر اعتبارا 

لده من الشعر بخلاف الحيوانات التي عليها بظهور ج
الصوف أو الوبر، و استوى في لفظ البشر الواحد و الجمع 

ينِْ }و ثني فقال تعالى:   نؤُْمِنُ لبِشَََْ
َ
و خص في القرآن  {أ

كل موضع اعتبر من الإنسان جثته و ظاهره بلفظ البشر. 
 انتهى. 

سورة و قد عد في الآية مبدأ خلق الإنسان الطين، و في 

الروم التراب و في سورة الحجر صلصال من حمإ مسنون، 

و في سورة الرحمن صلصال كالفخار و لا ضير فإنها 
أحوال مختلفة لمادته الأصلية التي منها خلق و قد أشير في 

 كل موضع إلى واحدة منها. 
يتُْهُ وَ نَفَخْتُ فيِهِ مِنْ رُوحَِ } قوله تعالى: فإَذَِا سَوه

تسوية الإنسان تعديل أعضائه  {سَاجِدِينَ  فَقَعُوا لََُ 

https://madrasatalwahy.org/


  606 
 

بتركيب بعضها على بعض و تتميمها صورة إنسان تام، و 

جعله ذا نفس حية إنسانية و إضافة الروح  نفخ الروح فيه

أمر من الوقوع و هو  {فَقَعُوا}إليه تعالى تشريفية و قوله: 
 متفرع على التسوية و النفخ. 

جََْعُونَ فسََجَدَ الَمَْلاَ } قوله تعالى:
َ
ظاهر  {ئكَِةُ كَُُّهُمْ أ

 الدلالة على سجود الملائكة له من غير استثناء. 
إلِاه إبِلْيِسَ اسِْتَكْبَََ وَ كََنَ مِنَ } قوله تعالى:

أي استكبر إبليس فلم يسجد له و كان قبل  {الَكََْفرِِينَ 

ذلك من الكافرين كما حكى سبحانه عنه في سورة الحجر 
سْجُدَ لبَِشٍَْ خَلَقْتَهُ مِنْ صَلصَْالٍ مِنْ }قوله: 

َ
كُنْ لِْ

َ
لمَْ أ
 . 33الحجر:  {حََْإٍ مَسْنُونٍ 

نْ تسَْجُدَ لمَِا } قوله تعالى:
َ
قاَلَ ياَ إبِلْيِسُ مَا مَنَعَكَ أ

مْ كُنتَْ مِنَ الَعَْاليَِ 
َ
سْتَكْبََتَْ أ

َ
نسبة  {خَلقَْتُ بيَِدَيه أ

وَ نَفَخْتُ }ختصاص كما قال: خلقه إلى اليد للتشريف بالا
و تثنية اليد كناية عن الاهتمام التام بخلقه  {فيِهِ مِنْ رُوحَِ 

و صنعه فإن الإنسان إنما يستعمل اليدين فيما يهتم به من 

https://madrasatalwahy.org/


  607 
 

ا عَمِلَتْ }كقوله:  {خَلقَْتُ بيَِدَيه }العمل فقوله:  مِمه
يدِْينَا

َ
 . 71يس:  {أ

تثنية لمجرد التأكيد و قيل: المراد باليد القدرة و ال
تيَِْ }كقوله:    {ثُمه ارِجِْعِ الََْْصَََ كَره

  

https://madrasatalwahy.org/


  608 
 

 و قد وردت به الرواية.  3الملك: 

و قيل: المراد باليدين نعم الدنيا و الآخرة، و يمكن 

أن يحتمل إرادة مبدأي الجسم و الروح أو الصورة و 
المعنى أو صفتي الجلال و الجمال من اليدين لكنها معان 

 ء منها من اللفظ. ليل على شيلا د

مْ كُنتَْ مِنَ الَعَْاليَِ }و قوله: 
َ
سْتَكْبََتَْ أ

َ
استفهام  {أ

توبيخ أي أ كان عدم سجودك لأنك استكبرت أم كنت 
من الذين يعلون أي يعلو قدرهم أن يؤمروا بالسجود، و 

لذا قال بعضهم بالاستفادة من الآية أن العالين قوم من 
ون في التوجه إلى ربهم لا يشعرون خلقه تعالى مستغرق

 بغيره تعالى. 

وَ }و قيل: المراد بالعلو الاستكبار كما في قوله تعالى
رضِْ 

َ
و المعنى  83يونس: {إنِه فرِعَْوْنَ لَعَالٍ فِِ الَْْ

استكبرت حين أمرت بالسجدة أم كنت من قبل من 

 المستكبرين؟. 

https://madrasatalwahy.org/


  609 
 

ه تعلق و يدفعه أنه لا يلائم مقتضى المقام فإن مقتضا

الغرض باستعلام أصل استكباره لا تعيين كون استكباره 

 قديما أو حديثا. 
و قيل: المراد بالعالين ملائكة السماء فإن المأمورين 

 بالسجود هم ملائكة الأرض. 

 و يدفعه ما في الآية من العموم. 
ناَ خَيٌْْ مِنهُْ خَلَقْتَنِى مِنْ ناَرٍ وَ } قوله تعالى:

َ
قاَلَ أ

تعليل عدم سجوده بما يدعيه من شرافة  {هُ مِنْ طِيٍ خَلقَْتَ 

ذاته و أنه لكون خلقه من نار خير من آدم المخلوق من 
طين، و فيه تلويح أن الأمر الإلهي إنما يطاع إذا كان حقا لا 
لذاته، و ليس أمره بالسجود له حقا، و يؤول إلى إنكار 

إليه إطلاق ملكه تعالى و حكمته و هو الأصل الذي ينتهي 

كل معصية فإن المعصية إنما تقع بالخروج عن حكم 
عبوديته تعالى و مملوكيته و بالإعراض عن كون تركها أولى 

 من فعلها و اقترافها. 

https://madrasatalwahy.org/


  610 
 

قاَلَ فاَخْرُجْ مِنهَْا فإَنِهكَ رجَِيمٌ وَ إنِه } قوله تعالى:
ِينِ   ينالطرد، و يوم الد الرجم {عَليَكَْ لعَْنَتَِّ إلََِ يوَمِْ الَدل

 يوم الجزاء. 
وَ }و في سورة الحجر {وَ إنِه عَلَيكَْ لَعْنَتَِّ }و قوله: 

قيل في وجهه: لو كانت  35 -)الآية(  {إنِه عَليَكَْ الَلهعْنَةَ 

اللام للعهد فلا فرق بين التعبيرين، و لو كانت للجنس 
 فكذلك 

  

https://madrasatalwahy.org/


  611 
 

أيضا لأن لعن غيره تعالى من الملائكة و الناس عليه  

طردا له حقيقة و إبعادا من الرحمة إذا كان بأمر  إنما يكون

 الله و بإبعاده من رحمته. 
نظِْرْنِِ إلَِ} قوله تعالى:

َ
ِ فَأ  - {يوَمِْ يُبعَْثُونَ  قاَلَ رَبل

ظاهر تغير الغاية في  {يوَمِْ الَوَْقتِْ الَمَْعْلوُمِ  إلَِ} -إلى قوله 

فأجيب  {ثُونَ إلََِ يوَمِْ يُبعَْ }السؤال و الجواب حيث قال: 
أن ما أجيب إليه غير ما  {إلََِ يوَمِْ الَوَْقتِْ الَمَْعْلُومِ }بقوله: 

سأله فهو لا محالة آخر يوم يعصي فيه الناس ربهم و هو قبل 

يوم البعث، و الظاهر أن المراد باليوم الظرف فتفيد 
 إضافته إلى الوقت التأكيد. 

جََْعِيَ إلِاه } قوله تعالى:
َ
غْويَِنههُمْ أ

ُ
تكَِ لَْ قاَلَ فبَعِِزه

تكَِ }الباء في  {عِبَادَكَ مِنهُْمُ الَمُْخْلصَِيَ  للقسم  {فبَعِِزه

أقسم بعزته ليغوينهم أجمعين و استثنى منهم المخلصين و 
هم الذين أخلصهم الله لنفسه فلا نصيب فيهم لإبليس و 

 لا لغيره. 

https://madrasatalwahy.org/


  612 
 

نه جَهَنهمَ  قاَلَ } قوله تعالى:
َ
مْلََ

َ
قُولُ لَْ

َ
فاَلَْْقُّ وَ الََْْقه أ

جََْعِيَ 
َ
نْ تبَعَِكَ مِنهُْمْ أ جوابه تعالى لإبليس و  {مِنكَْ وَ مِمه

 هو يتضمن القضاء عليه و على من تبعه بالنار. 
مبتدأ محذوف الخبر أو خبر محذوف  {فاَلَْْقُّ }فقوله: 

 ما قبله، و المراد بالحق المبتدإ، و الفاء لترتيب ما بعده على

ما يقابل الباطل على ما يؤيده إعادة الحق ثانيا باللام و 
المراد به ما يقابل الباطل قطعا و التقدير فالحق أقسم به 
لأملأن جهنم منك و ممن تبعك منهم، أو فقولي الحق 

 «. إلخ»لأملأن 
قُولُ }و قوله: 

َ
جملة معترضة تشير إلى حتمية  {وَ الََْْقه أ

ناَ خَيٌْْ }القضاء و ترد على إبليس ما يلوح إليه قوله: 
َ
أ

إلخ من كون قوله تعالى و هو أمره بالسجود غير  {مِنهُْ 

قوُلُ }حق، و تقديم الحق في 
َ
و تحليته باللام  {وَ الََْْقه أ

 لإفادة الحصر. 

نه جَهَنهمَ مِنكَْ وَ مِمه }و قوله: 
َ
مْلََ

َ
نْ تبَعَِكَ مِنهُْمْ لَْ

جََْعِيَ 
َ
متن القضاء الذي قضى به و كأن المراد بقوله:  {أ

جنس الشياطين حتى يشمل إبليس و ذريته و  {مِنكَْ }

https://madrasatalwahy.org/


  613 
 

نْ تبَعَِكَ مِنهُْمْ }قبيله، و قوله:  أي من الناس ذرية  {وَ مِمه

 آدم. 

و قد أشبعنا الكلام في نظائر الآيات من سورة الحجر 
ن سور البقرة و الأعراف و الإسراء فعليك و في القصة م

 بالرجوع إليها. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  614 
 

جْرٍ وَ مَا } قوله تعالى: 
َ
سْئَلُكُمْ عَليَهِْ مِنْ أ

َ
قلُْ مَا أ

ناَ مِنَ الَمُْتَكََلفِِيَ 
َ
رجوع إلى ما تقدم في أول السورة و  {أ

خلال آياتها أن القرآن ذكر و أن ليس النبي )صلى الله عليه 
منذرا لا غير و رد لما رموه بقولهم:  وآله و سلم( إلا

وا عََ }  . {ءٌ يرَُادُ آلهَِتكُِمْ إنِه هَذَا لشَََْ  امِْشُوا وَ اصِْبَُِ

جْرٍ }فقوله: 
َ
سْئَلكُُمْ عَليَهِْ مِنْ أ

َ
أي أجرا  {مَا أ

ناَ مِنَ الَمُْتَكََلفِِيَ }دنيويا من مال أو جاه، و قوله: 
َ
 {وَ مَا أ

 التصنع و التحلي بما ليس له.  أي من أهل التكلف و هو

أي القرآن  {إنِْ هُوَ إلِاه ذكِْرٌ للِعَْالمَِيَ } قوله تعالى:
ذكر عام للعالمين من جماعات الناس و مختلف الشعوب 
و الأمم و غيرهم لا يختص بقوم دون قوم حتى يؤخذ على 

 تلاوته مال و على تعليمه أجر بل هو للجميع. 

هُ بَعْدَ حِيٍ وَ لَِعَْ } قوله تعالى:
َ
أي لتعلمن  {لمَُنه نَبَأ

ما أخبر به القرآن من الوعد و الوعيد و ظهوره على 

 الأديان و غير ذلك بعد حين أي بعد مرور زمان. 
قيل: المراد بعد حين يوم القيامة، و قيل: يوم الموت، 

و قيل: يوم بدر، و لا يبعد أن يقال: إن نبأه مختلف لا 

https://madrasatalwahy.org/


  615 
 

يام حتى يكون هو المراد بل المراد يختص بيوم من هذه الأ

 به المطلق فلكل من أقسام نبأه حينه. 
 بحث روائي 

عن أبي في تفسير القمي بإسناده عن إسماعيل الجعفي  
جعفر )عليه السلام( في حديث يذكر فيه المعراج، عن 

النبي )صلى الله عليه وآله و سلم(: قال تعالى: يا محمد. 

 قلت: لبيك يا رب. قال: 
يما اختصم الملأ الأعلى؟ قال: قلت: سبحانك لا ف

علم لي إلا ما علمتني. قال: فوضع يده أي يد القدرة بين 

ثديي فوجدت بردها بين كتفي قال: فلم يسألني عما مضى 
و لا عما بقي إلا علمته. فقال: يا محمد فيم اختصم الملأ 
الأعلى؟ قال: قلت: في الكفارات و الدرجات و 

 ديث(. )الح الحسنات.
و في المجمع، روى ابن عباس عن النبي )صلى الله 

قال لي ربي: أ تدري فيم يختصم  عليه وآله و سلم( قال:

الملأ الأعلى؟ فقلت: لا. قال: اختصموا في الكفارات و 

https://madrasatalwahy.org/


  616 
 

الدرجات فأما الكفارات فإسباغ الوضوء في السبرات و 

 نقل الأقدام إلى الجماعات و انتظار الصلاة بعد الصلاة، 
  

https://madrasatalwahy.org/


  617 
 

و أما الدرجات فإفشاء السلام و إطعام الطعام و 

 الصلاة بالليل و الناس نيام. 

و رواه في الخصال، عن النبي )صلى الله عليه  أقول:
وآله و سلم( فجعل ما فسر به الكفارات تفسيرا للدرجات 
و بالعكس، و روي في الدر المنثور، حديث المجمع 

بي )صلى الله بطرق كثيرة عن عدة من الصحابة عن الن
 عليه وآله و سلم( على اختلاف ما في الروايات. 

و كيفما كان فسياق الآية يأبى الانطباق على مضمون 

هذه الروايات و لا دليل يدل على كون الروايات في مقام 
تفسير الآية فلعل الاختصام المذكور فيها غير المذكور 

 في الآية. 

بس العز و الحمد لله الذي ل و في نهج البلاغة: 

الكبرياء و اختارهما لنفسه دون خلقه، و جعلهما حمى و 
حرما على غيره، و اصطفاهما لجلاله، و جعل اللعنة على 

من نازعه فيهما من عباده، ثم اختبر بذلك ملائكته 
المقربين ليميز المتواضعين منهم من المستكبرين فقال 

سبحانه و هو العالم بمضمرات القلوب و محجوبات 

https://madrasatalwahy.org/


  618 
 

يتُْهُ وَ نَفَخْتُ }يوب: الغ إنَِّلِ خَالقٌِ بشََْاً مِنْ طِيٍ فَإذَِا سَوه
فيِهِ مِنْ رُوحَِ فَقَعُوا لََُ سَاجِدِينَ فَسَجَدَ الَمَْلَائكَِةُ كَُُّهُمْ 

جََْعُونَ إلِاه إبِلْيِسَ 
َ
اعترضته الحمية فافتخر على آدم  {أ

 بخلقه و تعصب عليه بأصله. 
عصبين و سلف المستكبرين الذي فعدو الله إمام المت

وضع أساس العصبية، و نازع الله رداء الجبرية، و أدرع 
لباس التعزز، و خلع قناع التذلل أ لا ترون كيف صغره 
الله بتكبره، و وضعه بترفعه فجعله في الدنيا مدحورا، و 

 )الخطبة(. أعد له في الآخرة سعيرا.
سألت  ال:و في العيون، بإسناده إلى محمد بن عبيدة ق

مَا }الرضا )عليه السلام( عن قول الله تعالى لإبليس: 
نْ تسَْجُدَ لمَِا خَلَقْتُ بيَِدَيه 

َ
قال: يعني بقدرتي  {مَنَعَكَ أ

 و قوتي. 
و روي مثله في التوحيد، بإسناده عن محمد بن  أقول:

 مسلم عن الصادق )عليه السلام(.
سور  و في القصة روايات أخر أوردناها في ذيلها من 

 البقرة و الأعراف و الحجر و الإسراء فراجع. 

https://madrasatalwahy.org/


  619 
 

و عن جوامع الجامع، عن النبي )صلى الله عليه وآله 

للمتكلف ثلاث علامات: ينازع من فوقه، و  و سلم(:

 يتعاطى ما لا ينال، و يقول ما لا يعلم. 
و روي مثله في الخصال، عن الصادق )عليه  أقول:

 ، السلام( عن لقمان في وصيته لابنه
  

https://madrasatalwahy.org/


  620 
 

و روي أيضا من طرق أهل السنة، و في بعض 

 الروايات: ينازل من فوقه. 

 ( ٧٥( سورة الزمر مكية و هي خمس و سبعون آية )٣٩)
 [١٠الی  ١(: الآیات ٣٩]سورة الزمر )

{ ِ ِ الَرهحَْْنِ الَرهحِيمِ تنَِْْيلُ الَكِْتَابِ مِنَ الَلَّه بسِْمِ الَلَّه
ِ فاَعْبُدِ  ١الَعَْزِيزِ الََْْكِيمِ  نزَْلْناَ إلَِِكَْ الَكِْتَابَ باِلَْْقل

َ
إنِها أ
ِينَ  َ مُُلْصِاً لََُ الَدل ِينَ  ٢الَلَّه ِينُ الََْْالصُِ وَ الََّه ِ الَدل لَا لِلَّه

َ
أ

 َ ِ اتَِّه ِبُوناَ إلََِ الَلَّه وْلِِاَءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إلِاه لِِقَُرل
َ
ذُوا مِنْ دُونهِِ أ

َ يَُكُْمُ بيَنَْهُمْ فِِ مَا هُمْ فيِهِ يََتَْلفُِونَ إنِه  زُلفِْ إنِه الَلَّه
ارٌ  َ لاَ يَهْدِي مَنْ هُوَ كََذبٌِ كَفه نْ يَتهخِذَ  ٣الَلَّه

َ
ُ أ رَادَ الَلَّه

َ
لوَْ أ

ُ الَوَْاحِدُ  وَلَداً لاصَْطَفِ ا يََلْقُُ مَا يشََاءُ سُبحَْانهَُ هُوَ الَلَّه مِمه
ارُ  رُِ الَلهيلَْ  ٤الَقَْهه ِ يكَُول رضَْ باِلَْْقل

َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ خَلقََ الَسه

مْسَ وَ  رَ الَشه رُِ الَنههَارَ عَََ الَلهيلِْ وَ سَخه عَََ الَنههَارِ وَ يكَُول
ارُ الَْ  لَا هُوَ الَعَْزِيزُ الَغَْفه

َ
جَلٍ مُسَمًًّّ أ

َ
 ٥قَمَرَ كٌُّ يََرِْي لِْ

نزَْلَ 
َ
خَلقََكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ ثُمه جَعَلَ مِنهَْا زَوجَْهَا وَ أ

زْوَاجٍ يََلْقُُكُمْ فِِ بُطُونِ 
َ
نعَْامِ ثَمَانيَِةَ أ

َ
لَكُمْ مِنَ الَْْ

هَاتكُِمْ خَلقْاً مِنْ بَ  مه
ُ
عْدِ خَلقٍْ فِِ ظُلُمَاتٍ ثلََاثٍ ذَلكُِمُ أ

https://madrasatalwahy.org/


  621 
 

فوُنَ  نَّه تصََُْ
َ
ُ رَبُّكُمْ لََُ الَمُْلكُْ لَا إلَََِ إلِاه هُوَ فَأ إنِْ  ٦الَلَّه

َ غَنِىٌّ عَنكُْمْ وَ لَا يرَضْى لعِبَِادِهِ  تكَْفُرُوا فإَنِه الَلَّه
 الَكُْفْرَ وَ إنِْ 

  

https://madrasatalwahy.org/


  622 
 

خْرىتشَْكُرُوا يرَضَْهُ لَكُمْ وَ لاَ 
ُ
ثُمه   تزَِرُ وَازرَِةٌ وزِْرَ أ

رَبلكُِمْ مَرجِْعُكُمْ فَيُنبَلئُِكُمْ بمَِا كُنتُْمْ تَعْمَلُونَ إنِههُ  إلَِ
دُورِ  نسَْانَ ضٌَُّ دَعََ رَبههُ  ٧عَليِمٌ بذَِاتِ الَصُّ وَ إذَِا مَسه الَِْْ

 َ لََُ نعِْمَةً مِنهُْ ن سَِِ مَا كََنَ يدَْعُوا إلَِِهِْ مُنيِباً إلَِِهِْ ثُمه إذَِا خَوه
ندَْاداً لُِِضِله عَنْ سَبيِلهِِ قُلْ تَمَتهعْ 

َ
ِ أ مِنْ قَبلُْ وَ جَعَلَ لِلَّه

صْحَابِ الَنهارِ 
َ
نْ هُوَ قاَنتٌِ  ٨بكُِفْركَِ قَليِلًا إنِهكَ مِنْ أ مه

َ
أ
رجُْوا رحََْْةَ رَبلهِِ آناَءَ الَلهيلِْ سَاجِداً وَ قاَئمِاً يَُذَْرُ الَِْخِرَةَ وَ يَ 

ِينَ لَا يَعْلمَُونَ إنِهمَا  ِينَ يَعْلمَُونَ وَ الََّه قلُْ هَلْ يسَْتَويِ الََّه
لَْْابِ 

َ
ولوُا الَْْ

ُ
رُ أ ِينَ آمَنُوا اتِهقُوا  ٩يَتَذَكه قُلْ ياَ عِبَادِ الََّه

 
َ
نيَْا حَسَنَةٌ وَ أ حْسَنُوا فِِ هَذِهِ الَدُّ

َ
ِينَ أ ِ رَبهكُمْ للَِّه رضُْ الَلَّه

جْرَهُمْ بغَِيِْْ حِسَابٍ 
َ
ابرُِونَ أ مَا يوَُفَّه الَصه   {١٠وَاسِعَةٌ إنِه

 )بيان( 

يظهر من خلال آيات السورة أن المشركين من قومه 
سألوه أن ينصرف عما هو  )صلى الله عليه وآله و سلم(

عليه من التوحيد و الدعوة إليه و التعرض لآلهتهم و 

و هي قرينة سورة ص  -فنزلت السورة  خوفوه بآلهتهم

و هي تؤكد الأمر بأن يخلص دينه لله سبحانه و لا  -بوجه 

https://madrasatalwahy.org/


  623 
 

يعبأ بآلهتهم و أن يعلمهم أنه مأمور بالتوحيد و إخلاص 

الدين الذي تواترت الآيات من طريق الوحي و العقل 

 جميعا عليه. 
و لذلك نراه سبحانه يعطف الكلام عليه في خلال 

َ }د مرة كقوله في مفتتح السورة: السورة مرة بع فاَعْبُدِ الَلَّه
ِينُ الََْْالصُِ  ِ الَدل لَا لِلَّه

َ
ِينَ أ ثم يرجع إليه و  {مُُلْصِاً لََُ الَدل

 يقول: 
  

https://madrasatalwahy.org/


  624 
 

ِينَ } َ مُُلْصِاً لََُ الَدل عْبُدَ الَلَّه
َ
نْ أ

َ
مِرتُْ أ

ُ
إلى  - {قلُْ إنَِّلِ أ

عْبُدُ مُُلْصِاً لََُ } -قوله 
َ
َ أ  دِينِى فاَعْبُدُوا مَا شِئتُْمْ قلُِ الَلَّه

 . {مِنْ دُونهِِ 
هُمْ مَيلتُِونَ }ثم يقول:  إلخ ثم يقول:  {إنِهكَ مَيلتٌِ وَ إنِه

ِينَ مِنْ } ُ بكَِافٍ عَبدَْهُ وَ يََُولفِوُنكََ باِلَّه  لَيسَْ الَلَّه
َ
أ

 مَكََنتَكُِمْ إنَِّلِ  قلُْ ياَ قَومِْ اعِْمَلوُا عََ }ثم يقول:  {دُونهِِ 
هَا }ثم يقول:  {عََمِلٌ  يُّ

َ
عْبُدُ أ

َ
ِ أ

مُرُونِل
ْ
ِ تأَ  فَغَيَْْ الَلَّه

َ
قلُْ أ

 إلى غير ذلك من الإشارات.  {الََْْاهلِوُنَ 

ثم عمم الاحتجاج على توحده تعالى في الربوبية و 
الألوهية من الوحي و من طريق البرهان و قايس بين 

مؤمنين المؤمنين و المشركين مقايسات لطيفة فوصف ال

بأجمل أوصافهم و بشرهم بما سيثيبهم في الآخرة مرة بعد 

مرة و ذكر المشركين و أنذرهم بما سيلحقهم من الخسران 
و عذاب الآخرة مضافا إلى ما يصيبهم في الدنيا من وبال 

أمرهم كما أصاب الذين كذبوا من الأمم الدارجة من 
 . عذاب الخزي في الحياة الدنيا و لعذاب الآخرة أكبر

https://madrasatalwahy.org/


  625 
 

و من ثم وصفت السورة يوم البعث و خاصة في 

 مختتمها بأوضح الوصف و أتمه. 

و السورة مكية لشهادة سياق آياتها بذلك و كأنها 
 نزلت دفعة واحدة لما بين آياتها من الاتصال. 

و الآيات العشر المنقولة تجمع الدعوة من طريق 

وآله و الوحي و الحجة العقلية بادئة بالنبي )صلى الله عليه 
 سلم(. 

ِ الَعَْزِيزِ } قوله تعالى: تنَْْيِلُ الَكِْتَابِ مِنَ الَلَّه
خبر لمبتدإ محذوف، و هو  {تنَِْْيلُ الَكِْتَابِ } {الََْْكِيمِ 

مصدر بمعنى المفعول فيكون إضافته إلى الكتاب من 
ِ }إضافة الصفة إلى موصوفها و  متعلق بتنزيل و  {مِنَ الَلَّه

 زل من الله العزيز الحكيم. المعنى هذا كتاب من

ِ }مبتدأ و  {تنَِْْيلُ الَكِْتَابِ }و قيل:  خبره  {مِنَ الَلَّه
 و لعل الأول أقرب إلى الذهن. 

ِ فاَعْبُدِ } قوله تعالى: نزَْلْناَ إلَِِكَْ الَكِْتَابَ باِلَْْقل
َ
إنِها أ
ِينَ  َ مُُلْصِاً لََُ الَدل  عبر بالإنزال دون التنزيل كما في {الَلَّه

https://madrasatalwahy.org/


  626 
 

الآية السابقة لأن القصد إلى بيان كونه بالحق و هو يناسب 

 مجموع ما نزل إليه من ربه. 

الباء فيه للملابسة أي أنزلناه إليك  {باِلَْْقلِ }و قوله: 
متلبسا بالحق فما فيه من الأمر بعبادة الله وحده حق، و على 

َ مُُلْصِاً لََُ }هذا المعنى فرع عليه قوله:    فاَعْبُدِ الَلَّه
  

https://madrasatalwahy.org/


  627 
 

ِينَ   و المعنى فإذا كان بالحق فاعبد الله مخلصا له  {الَدل

 الدين لأن فيه ذلك. 

العبادة و  -على ما يعطيه السياق  -و المراد بالدين 
يمكن أن يراد به سنة الحياة و هي الطريقة المسلوكة في 
الحياة في المجتمع الإنساني، و يراد بالعبادة تمثيل العبودية 

تي شرعها الله سبحانه و المعنى فأظهر بسلوك الطريق ال
العبودية لله في جميع شئون حياتك باتباع ما شرعه لك فيها 

 و الحال أنك مخلص له دينك لا تتبع غير ما شرعه لك. 

ِينُ الََْْالصُِ } قوله تعالى: ِ الَدل لَا لِلَّه
َ
إظهار و إعلان  {أ

صص و تعميم لما خ {باِلَْْقلِ }لما أضمر و أجمل في قوله: 
ِينَ }في قوله:  َ مُُلْصِاً لََُ الَدل أي إن الذي  {فاَعْبُدِ الَلَّه

أوحيناه إليك من إخلاص الدين لله واجب على كل من 

سمع هذا النداء، و لكون الجملة نداء مستقلا أظهر اسم 
الجلالة و كان مقتضى الظاهر أن يضمر و يقال: له الدين 

 الخالص. 
و معنى كون الدين الخالص له أنه لا يقبل العبادة ممن 

 لا يعبده وحده سواء عبده و غيره أو عبد غيره وحده. 

https://madrasatalwahy.org/


  628 
 

وْلِِاَءَ مَا } قوله تعالى:
َ
َذُوا مِنْ دُونهِِ أ ِينَ اتَِّه وَ الََّه

ِ زُلفِْ ِبُوناَ إلََِ الَلَّه إلى آخر الآية تقدم  {نَعْبُدُهُمْ إلِاه لِِقَُرل

ية يرون أن الله سبحانه أجل من أن يحيط به أن الوثن
الإدراك الإنساني من عقل أو وهم أو حس فيتنزه تعالى 

 عن أن يقع عليه توجه عبادي منا. 

فمن الواجب أن نتقرب إليه بالتقرب إلى مقربيه من 
خلقه و هم الذين فوض إليهم تدبير شئون العالم فنتخذهم 
أربابا من دون الله ثم آلهة نعبدهم و نتقرب إليهم ليشفعوا 

لنا عند الله و يقربونا إليه زلفى و هؤلاء هم الملائكة و 
 الجن و قديسو البشر و هؤلاء هم الأرباب و الآلهة

 بالحقيقة. 

أما الأصنام المصنوعة المنصوبة في الهياكل و 

المعابد فإنما هي تماثيل للأرباب و الآلهة و ليست في نفسها 
أربابا و لا آلهة غير أن الجهلة من عامتهم ربما لم يفرقوا بين 

الأصنام و أرباب الأصنام فعبدوا الأصنام كما يعبد 
اهلية و كذلك الأرباب و الآلهة و كذلك كانت عرب الج

الجهلة من عامة الصابئين ربما لم يفرقوا بين أصنام 

https://madrasatalwahy.org/


  629 
 

الكواكب و الكواكب التي هي أيضا أصنام لأرواحها 

الموكلة عليها و بين أرواحها التي هي الأرباب و الآلهة 

 بالحقيقة عند خاصتهم. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  630 
 

و كيف كان فالأرباب و الآلهة هم المعبودون  

قة لله مقربة عنده عندهم و هم موجودات ممكنة مخلو

مفوضة إليهم تدبير أمر العالم لكل بحسب منزلته و أما الله 
سبحانه فليس له إلا الخلق و الإيجاد و هو رب الأرباب و 

 إله الآلهة. 

ِينَ }إذا تذكرت ما مر ظهر أن المراد بقوله:  وَ الََّه
وْلِِاَءَ 

َ
َذُوا مِنْ دُونهِِ أ ر بأن اتخاذهم أربابا يدبرون الأم {اتَِّه

يسندوا الربوبية و أمر التدبير إليهم لا إلى الله فهم 

المدبرون للأمر عندهم و يتفرع عليه أن يخضع لهم و 
يعبدوا لأن العبادة لجلب النفع أو لدفع الضرر أو شكر 
النعم و كل ذلك إليهم لتصديهم أمر التدبير دون الله 

 سبحانه. 

و لذا عقب  1فالمراد باتخاذهم أولياء اتخاذهم أربابا،
ِبُوناَ}اتخاذ الأولياء بذكر العبادة   {مَا نَعْبُدُهُمْ إلِاه لِِقَُرل

وْلِِاَءَ }فقوله: 
َ
ذَُوا مِنْ دُونهِِ أ ِينَ اتَِّه إنِه }مبتدأ خبره  {وَ الََّه

                            
فالولاية و الربوبية قريبا المعنى فالرب هو المالك المدبر و الولي هو مالك   1

 التدبير أو متصدي التدبير.

https://madrasatalwahy.org/


  631 
 

َ يَُكُْمُ  إلخ و المراد بهم المشركون القائلون  {الَلَّه

ذهب إليه بربوبية الشركاء و ألوهيتهم دون الله إلا ما 

 جهلتهم من كونه تعالى شريكا لهم في المعبودية. 
ِ زُلفِْ}و قوله:  ِبُوناَ إلََِ الَلَّه  {مَا نَعْبُدُهُمْ إلِاه لِِقَُرل

تفسير لمعنى اتخاذ الأولياء من دون الله و هو حكاية 

لقولهم أو بتقدير القول أي يقولون: ما نعبدهم هؤلاء إلا 
م إلى الله تقريبا فهم عادلون منه ليقربونا بسبب عبادتنا له

تعالى إلى غيره، و إنما سموا مشركين لأنهم يشركون به 

تعالى غيره حيث يقولون بكونهم أربابا و آلهة للعالم و كونه 
تعالى ربا و إلها لأولئك الأرباب و الآلهة، و أما الشركة في 

 الخلق و الإيجاد فلم يقل به لا مشرك و لا موحد. 

َ يَُكُْمُ بيَنَْهُمْ فِِ مَا هُمْ فيِهِ إِ }و قوله:  نه الَلَّه
قيل: ضمير الجمع للمشركين و أوليائهم أي  {يََتَْلفُِونَ 

إن الله يحكم بين المشركين و بين أوليائهم فيما هم فيه 

يختلفون، و قيل: الضميران راجعان إلى المشركين و 
خصمائهم من أهل الإخلاص في الدين المفهوم من 

https://madrasatalwahy.org/


  632 
 

، و المعنى إن الله يحكم بينهم و بين المخلصين السياق

 للدين. 

ارٌ }و قوله:  َ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ كََذبٌِ كَفه  {إنِه الَلَّه
 الكفار كثير الكفران لنعم الله 

  

https://madrasatalwahy.org/


  633 
 

أو كثير الستر للحق، و في الجملة إشعار بل دلالة على  

 أن الحكم يوم القيامة على المشركين لا لهم و أنهم مسيرون

 إلى العذاب، و المراد بالهداية الإيصال إلى حسن العاقبة. 
نْ يَتهخِذَ وَلَداً لاصَْطَفِ} قوله تعالى:

َ
ُ أ رَادَ الَلَّه

َ
ا  لوَْ أ مِمه

ارُ  ُ الَوَْاحِدُ الَقَْهه احتجاج  {يََلْقُُ مَا يشََاءُ سُبحَْانهَُ هُوَ الَلَّه

هم: على نفي قولهم: إن الله اتخذ ولدا، و قول بعض
الملائكة بنات الله. و القول بالولد دائر بين عامة الوثنية 
على اختلاف مذاهبهم و قد قالت النصارى: المسيح ابن 

الله، و قالت اليهود على ما حكاه القرآن عنهم: عزير ابن 
 الله و كأنها بنوة تشريفية. 

و البنوة كيفما كانت تقتضي شركة ما بين الابن و الأب 

ء الد فإن كانت بنوة حقيقية و هي اشتقاق شيو الولد و الو

ء و انفصاله منه اقتضت الشركة في حقيقة الذات من شي
و الخواص و الآثار المنبعثة من الذات كبنوة إنسان 

لإنسان المقتضية لشركة الابن لأبيه في الإنسانية و 
لوازمها، و إن كانت بنوة اعتبارية كالبنوة الاجتماعية و هو 

ضت الاشتراك في الشئونات الخاصة بالأب التبني اقت

https://madrasatalwahy.org/


  634 
 

كالسؤدد و الملك و الشرف و التقدم و الوراثة و بعض 

أحكام النسب، و الحجة المسوقة في الآية تدل على 

 استحالة اتخاذ الولد عليه تعالى بكلا المعنيين. 
نْ يَتهخِذَ وَلَداً }فقوله: 

َ
ُ أ رَادَ الَلَّه

َ
شرط صدر بلو  {لوَْ أ

ا يََلْقُُ  لاصَْطَفِ}لامتناع للامتناع، و قوله: الدال على ا مِمه
أي لاختار لذلك مما يخلق ما يتعلق به مشيئته  {مَا يشََاءُ 

على ما يفيده السياق و كونه مما يخلق لكون ما عداه سبحانه 
 خلقا له. 

هُوَ }تنزيه له سبحانه، و قوله:  {سُبحَْانهَُ }و قوله: 
ُ الَوَْاحِدُ الَقَْ  ارُ الَلَّه بيان لاستحالة الشرط و هو إرادة  {هه

اتخاذ الولد ليترتب عليه استحالة الجزاء و هو اصطفاء ما 

يشاء مما يخلق و ذلك لأنه سبحانه واحد في ذاته المتعالية 

ء و لا يماثله فيها أحد لأدلة التوحيد، و لا يشاركه فيها شي
لعلم واحد في صفاته الذاتية التي هي عين ذاته كالحياة و ا

و القدرة، و واحد في شئونه التي هي من لوازم ذاته 
 كالخلق و الملك و العزة و الكبرياء لا يشاركه فيها أحد. 

https://madrasatalwahy.org/


  635 
 

ء بذاته و صفاته فلا و هو سبحانه قهار يقهر كل شي

ء في ذاته و وجوده و لا يستقل قبال ذاته و وجوده شي

ء في صفاته و آثار وجوده فالكل أذلاء يستغني عنه شي
 داخرون بالنسبة إليه مملوكون له فقراء إليه. 

  

https://madrasatalwahy.org/


  636 
 

فمحصل حجة الآية قياس استثنائي ساذج يستثني 

فيه نقيض المقدم لينتج نقيض التالي و هو نحو من قولنا: 

لو أراد الله أن يتخذ ولدا لاصطفى لذلك بعض من يشاء 
من خلقه لكن إرادته اتخاذ الولد ممتنعة لكونه واحدا قهارا 

 لذلك بعض من يشاء من خلقه ممتنع. فاصطفاؤه 

و قد أغرب بعضهم في تقريب حجة الآية فقال: 
حاصل المعنى لو أراد سبحانه اتخاذ الولد لامتنعت تلك 
الإرادة لتعلقها بالممتنع أعني الاتخاذ لكن لا يجوز للباري 

 إرادة ممتنعة لأنها ترجح بعض الممكنات على بعض. 
لامتنع لاستلزامه ما و أصل الكلام لو اتخذ الولد 

ينافي الألوهية فعدل إلى لو أراد الاتخاذ لامتنع أن يريده 

ء بدله ليكون أبلغ و أبلغ ثم حذف هذا الجواب و جي

لاصطفى تنبيها على أن الممكن هذا لا الأول و أنه لو كان 
ء لجاز اتخاذ الولد عليه سبحانه هذا من اتخاذ الولد في شي

د تحقق التلازم و حق نفي اللازم و تعالى شأنه عن ذلك فق
 و إثبات الملزوم دون صعوبة. انتهى. 

https://madrasatalwahy.org/


  637 
 

و كأنه مأخوذ من قول الزمخشري في الكشاف، في 

تفسير الآية حيث قال: يعني لو أراد اتخاذ الولد لامتنع و 

لم يصح لكونه محالا و لم يتأت إلا أن يصطفي من خلقه 
و يقربه  بعضه و يختصهم و يقربهم كما يختص الرجل ولده

و قد فعل ذلك بالملائكة فافتتنتم به و غركم اختصاصه 

إياهم فزعمتم أنهم أولاده جهلا منكم به و بحقيقته 
المخالفة لحقائق الأجسام و الأعراض كأنه قال: لو أراد 
اتخاذ الولد لم يزد على ما فعل من اصطفاء ما يشاء من خلقه 

ءهم و هم الملائكة لكنكم لجهلكم به حسبتم اصطفا
اتخاذهم أولادا ثم تماديتم في جهلكم و سفهكم 
فجعلتموهم بنات فكنتم كذابين كفارين متبالغين في 

 الافتراء على الله و ملائكته غالين في الكفر انتهى. 

و أنت خبير أن سياق الآية لا يلائم هذا البيان. على 
أنه لا يدفع قول القائل بالتبني التشريفي كقول اليهود 

الله فإنهم لا يريدون بالتبني إلا اصطفاء من يشاء عزير ابن 
 من خلقه. 

https://madrasatalwahy.org/


  638 
 

و هناك بعض تقريبات أخر منهم لا جدوى فيه تركنا 

 إيراده. 

رضَْ باِلَْْقلِ } قوله تعالى:
َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ لا  {خَلقََ الَسه

 يبعد أن يكون ما فيه من 
  

https://madrasatalwahy.org/


  639 
 

 الإشارة إلى الخلق و التدبير بيانا لقهاريته تعالى لكن 

اتصال الآيتين و ارتباطهما مضمونا و انتهاء الثانية إلى 

ُ رَبُّكُمْ }قوله:  إلخ كالصريح في أن ذلك  {ذَلكُِمُ الَلَّه
 استئناف بيان للاحتجاج على توحيد الربوبية. 

فالآية و التي تليها مسوقتان لتوحيد الربوبية و قد جمع 

فيهما بين الخلق و التدبير لما مر مرارا أن إثبات وحدة 
الخالق لا يستلزم عند الوثني نفي تعدد الأرباب و الآلهة 
لأنهم لا ينكرون انحصار الخلق و الإيجاد فيه تعالى لكنه 

لألوهية في سبحانه فيما يحتج على توحده في الربوبية و ا
كلامه يجمع بين الخلق و التدبير إشارة إلى أن التدبير غير 
خارج من الخلق بل هو خلق بوجه كما أن الخلق تدبير 

بوجه و عند ذلك يتم الاحتجاج على رجوع التدبير إليه 

 تعالى و انحصاره فيه برجوع الخلق إليه. 
رضَْ باِلَْْ }و قوله: 

َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ إشارة  {قلِ خَلقََ الَسه

 -و الباء للملابسة  - {باِلَْْقلِ }إلى الخلقة، و في قوله: 
إشارة إلى البعث فإن كون الخلقة حقا غير باطل يلازم 

كونها لغاية تقصدها و تنساق إليها و هي البعث قال تعالى: 

https://madrasatalwahy.org/


  640 
 

رضَْ وَ مَا بيَنَْهُمَا باَطِلاً }
َ
مَاءَ وَ الَْْ ص:  {وَ مَا خَلقَْنَا الَسه

27 . 

رُِ الَنههَارَ }و قوله:  رُِ الَلهيلَْ عَََ الَنههَارِ وَ يكَُول يكَُول
ء بعضه قال في المجمع، التكوير طرح الشي {عَََ الَلهيلِْ 

على بعض. انتهى فالمراد طرح الليل على النهار و طرح 

النهار على الليل فيكون من الاستعارة بالكناية قريب 
و  54الأعراف:  {للهيلَْ الَنههَارَ يُغْشَِ اَ }المعنى من قوله

المراد استمرار توالي الليل و النهار بظهور هذا على ذاك 

 ثم ذاك على هذا و هكذا، و هو من التدبير. 
جَلٍ }و قوله: 

َ
مْسَ وَ الَقَْمَرَ كٌُّ يََرِْي لِْ رَ الَشه وَ سَخه

أي سخر الشمس و القمر فأجراهما للنظام  {مُسَمًًّّ 

العالم الأرضي إلى أجل مسمى معين لا الجاري في 

 يتجاوزانه. 
ارُ }و قوله:  لَا هُوَ الَعَْزِيزُ الَغَْفه

َ
يمكن أن يكون في  {أ

ذكر الاسمين إشارة إلى ما يحتج به على توحده تعالى في 
الربوبية و الألوهية فإن العزيز الذي لا يعتريه ذلة إن كان 

الذي تغشاه الذلة و فهو الله و هو المتعين للعبادة لا غيره 

https://madrasatalwahy.org/


  641 
 

تغمره الفاقة و كذا الغفار للذنوب إذا قيس إلى من ليس 

 من شأنه ذلك. 

و يمكن أن يكون ذكرهما تحضيضا على التوحيد و 
 الإيمان بالله الواحد و المعنى 

  

https://madrasatalwahy.org/


  642 
 

أنبهكم أنه هو العزيز فآمنوا به و اعتزوا بعزته، الغفار  

 فآمنوا به يغفر لكم. 

كُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ ثُمه جَعَلَ خَلقََ } قوله تعالى:
إلخ الخطاب لعامة البشر، و المراد بالنفس  {مِنهَْا زَوجَْهَا

الواحدة على ما تؤيده نظائره من الآيات آدم أبو البشر، و 

المراد بزوجها امرأته التي هي من نوعها و تماثلها في 
 للتراخي بحسب رتبة الكلام.  {ثُمه }الإنسانية، و 

لمراد أنه تعالى خلق هذا النوع و كثر أفراده من و ا

 نفس واحدة و زوجها. 
زْوَاجٍ }و قوله: 

َ
نعَْامِ ثَمَانيَِةَ أ

َ
نزَْلَ لَكُمْ مِنَ الَْْ

َ
 {وَ أ

الأنعام هي الإبل و البقر و الضأن و المعز، و كونها ثمانية 

 أزواج باعتبار انقسامها إلى الذكر و الأنثى. 

في الأرض إنزالا لها باعتبار أنه  و تسمية خلق الأنعام
تعالى يسمي ظهور الأشياء في الكون بعد ما لم يكن إنزالا 

لها من خزائنه التي هي عنده و من الغيب إلى الشهادة قال 
ِلَُُ إلِاه وَ إنِْ مِنْ شَْ }تعالى:  ءٍ إلِاه عِندَْناَ خَزَائنُِهُ وَ مَا ننَُْل

  .21الحجر:  {بقَِدَرٍ مَعْلُومٍ 

https://madrasatalwahy.org/


  643 
 

هَاتكُِمْ خَلقْاً مِنْ }و قوله:  مه
ُ
يََلْقُُكُمْ فِِ بُطُونِ أ

بيان لكيفية خلق من تقدم  {بَعْدِ خَلقٍْ فِِ ظُلمَُاتٍ ثلََاثٍ 

ذكره من البشر و الأنعام، و في الخطاب تغليب أولي العقل 
على غيرهم، و الخلق من بعد الخلق التوالي و التوارد كخلق 

قة مضغة و هكذا، و الظلمات النطفة علقة و خلق العل

 -كما قيل  -الثلاث هي ظلمة البطن و الرحم و المشيمة 
 و رواه في المجمع، عن أبي جعفر )عليه السلام(. 

و قيل: المراد بها ظلمة الصلب و الرحم و المشيمة 

هَاتكُِمْ }و هو خطأ فإن قوله:  مه
ُ
صريح في أن  {فِِ بُطُونِ أ

 بطون النساء دون أصلاب المراد بالظلمات الثلاث ما في
 الرجال. 

ُ رَبُّكُمْ }و قوله:  أي الذي وصف لكم  {ذَلكُِمُ الَلَّه

في الآيتين بالخلق و التدبير هو ربكم دون غيره لأن الرب 
هو المالك الذي يدبر أمر ما ملكه و إذ كان خالقا لكم و 

ء دونكم و للنظام الجاري فيكم فهو الذي لكل شي
 كم فهو ربكم لا غير. يملككم و يدبر أمر

https://madrasatalwahy.org/


  644 
 

أي على جميع المخلوقات في  {لََُ الَمُْلكُْ }و قوله: 

و تقديم « الدنيا و الآخرة فهو المليك على الإطلاق

الظرف يفيد الحصر، و الجملة خبر بعد خبر لقوله: 
{ ُ كذلك، و {لَا إلَََِ إلِاه هُوَ }كما أن قوله:  {ذَلكُِمُ الَلَّه

  فرع انحصار الربوبية فيه انحصار الألوهية فيه تعالى
  

https://madrasatalwahy.org/


  645 
 

لأن الإله إنما يعبد لأنه رب مدبر فيعبد إما خوفا منه  

 أو رجاء فيه أو شكرا له. 

فوُنَ }و قوله:  نَّه تصََُْ
َ
أي فكيف تصرفون عن  {فَأ

عبادته إلى عبادة غيره و هو ربكم الذي خلقكم و دبر 
 أمركم و هو المليك عليكم. 

َ غَنِىٌّ عَنكُْمْ وَ إنِْ تكَْفُرُ } قوله تعالى: وا فَإنِه الَلَّه
إلى آخر الآية. مسوق لبيان أن  {لعِبَِادِهِ الَكُْفْرَ  لَا يرَضْى

الدعوة إلى التوحيد و إخلاص الدين لله سبحانه ليست 

لحاجة منه تعالى إلى إقبالهم إليه بالانصراف عن عبادة غيره 
اعتناء بها بل لعناية منه تعالى بهم فيدعوهم إلى سعادتهم 

كما يعتني برزقهم فيفيض النعم عليهم و كما يعتني 

 بحفظهم فيلهمهم أن يدفعوا الآفات عن أنفسهم. 

َ غَنِىٌّ عَنكُْمْ }فقوله:   {إنِْ تكَْفُرُوا فَإنِه الَلَّه
الخطاب لعامة المكلفين أي إن تكفروا بالله فلم توحدوه 

تكم و لا فإنه غني عنكم لذاته لا ينتفع بإيمانكم و طاع
يتضرر بكفركم و معصيتكم فالنفع و الضرر إنما يتحققان 

https://madrasatalwahy.org/


  646 
 

في مجال الإمكان و الحاجة و أما الواجب الغني بذاته فلا 

 يتصور في حقه انتفاع و لا تضرر. 

ِ الَكُْفْرَ  وَ لَا يرَضْى}و قوله:  دفع لما ربما  {لعِِبَادِه
َ غَنِىٌّ }يمكن أن يتوهم من قوله:  إنه  {عَنكُْمْ فإَنِه الَلَّه

إذا لم يتضرر بكفر و لم ينتفع بإيمان فلا موجب له أن يريد 

منا الإيمان و الشكر فدفعه بأن تعلق العناية الإلهية بكم 
 يقتضي أن لا يرضى بكفركم و أنتم عباده. 

و المراد بالكفر كفر النعمة الذي هو ترك الشكر 

و بذلك  { لَكُمْ وَ إنِْ تشَْكُرُوا يرَضَْهُ }بقرينة مقابلة قوله: 
ِ }يظهر أن التعبير بقوله:  دون أن يقول: لكم  {لعِبَِادِه

 للدلالة على علة الحكم أعني سبب عدم الرضا. 

و المحصل أنكم عباد مملوكون لله سبحانه منغمرون 

في نعمه و رابطة المولوية و العبودية و هي نسبة المالكية 
سيده فينسى  و المملوكية لا تلائمه أن يكفر العبد بنعمة

ولاية مولاه و يتخذ لنفسه أولياء من دونه و يعصي المولى 
و يطيع عدوه و هو عبد عليه طابع العبودية لا يملك 

 لنفسه نفعا و لا ضرا. 

https://madrasatalwahy.org/


  647 
 

الضمير  {وَ إنِْ تشَْكُرُوا يرَضَْهُ لَكُمْ }و قوله: 

قرَْبُ للِتهقْوى}للشكر نظير قوله تعالى
َ
 {اعِْدِلوُا هُوَ أ

و المعنى و إن تشكروا الله بالجري على مقتضى  8المائدة: 
 العبودية 

  

https://madrasatalwahy.org/


  648 
 

و إخلاص الدين له يرض الشكر لكم و أنتم عباده،  

و الشكر و الكفر المقابل له ينطبقان على الإيمان و الكفر 

 المقابل له. 
لعِِبَادِهِ  وَ لاَ يرَضْى}و مما تقدم يظهر أن العباد في قوله: 

عام يشمل الجميع فقول بعضهم: إنه خاص  {الَكُْفْرَ 

إنِه عِبَادِي لَيسَْ لكََ عَليَهِْمْ }أريد به من عناهم في قوله
بَعَكَ مِنَ الَغَْاويِنَ  و هم  42الحجر:  {سُلطَْانٌ إلِاه مَنِ اتِه

 -أو المعصومون على ما فسره الزمخشري  -المخلصون 

ن و رضي و لازمه أن الله سبحانه رضي الإيمان لمن آم
الكفر لمن كفر إلا المعصومين فإنه أراد منهم الإيمان، و 
صانهم عن الكفر سخيف جدا، و السياق يأباه كل الإباء، 

إذ الكلام مشعر حينئذ برضاه الكفر للكافر فيؤول معنى 

الكلام إلى نحو من قولنا: إن تكفروا فإن الله غني عنكم و 
الإيمان و إن  لا يرضى للأنبياء مثلا الكفر لرضاه لهم

 -تشكروا أنتم يرضه لكم و إن تكفروا يرضه لكم و هذا 
ء ساقط و خاصة من حيث وقوعه معنى ردي -كما ترى 

 في سياق الدعوة. 

https://madrasatalwahy.org/


  649 
 

على أن الأنبياء مثلا داخلون فيمن شكر و قد رضي 

لهم الشكر و الإيمان و لم يرض لهم الكفر فلا موجب 

 لإفرادهم بالذكر و قد ذكر الرضا عمن شكر. 
خْرى}و قوله: 

ُ
أي لا تحمل  {وَ لَا تزَِرُ وَازرَِةٌ وزِْرَ أ

نفس حاملة حمل نفس أخرى أي لا يؤاخذ بالذنب إلا من 

 ارتكبه. 
رَبلكُِمْ مَرجِْعُكُمْ فَيُنبَلئُِكُمْ بمَِا  ثُمه إلَِ}وله: و ق

دُورِ  أي هذا في الدنيا  {كُنتُْمْ تَعْمَلوُنَ إنِههُ عَليِمٌ بذَِاتِ الَصُّ

من كفر أو شكر ثم يبعثكم الله فيظهر لكم حقيقة أعمالكم 
و يحاسبكم على ما في قلوبكم و قد تكرر الكلام في معاني 

 ما تقدم. هذه الجمل في
 )كلام في معنى الرضا و السخط من الله( 

الرضا من المعاني التي يتصف بها أولو الشعور و 
 الإرادة و يقابله السخط و كلاهما وصفان وجوديان. 

ثم الرضا يتعلق بالمعاني من الأوصاف و الأفعال 

دون الذوات يقال: رضي له كذا و رضي بكذا قال تعالى: 

https://madrasatalwahy.org/


  650 
 

هُمْ } نه
َ
ُ وَ رسَُولَُُ وَ لوَْ أ و  59التوبة:  {رضَُوا مَا آتاَهُمُ الَلَّه

 قال: 
  

https://madrasatalwahy.org/


  651 
 

نيَْا} و ما ربما يتعلق  7يونس:  {وَ رضَُوا باِلَْْيَاةِ الَدُّ

بالذوات فإنما هو بعناية ما و يؤول بالآخرة إلى المعنى 

 {عَنكَْ الََِْهُودُ وَ لَا الَنهصَارى وَ لَنْ ترَضْى}كقوله: 
 . 120البقرة: 

و ليس الرضا هو الإرادة بعينها و إن كان كلما تعلقت 

به الإرادة فقد تعلق به الرضا بعد وقوعه بوجه. و ذلك 
تتعلق بأمر غير واقع و الرضا إنما  -كما قيل  -لأن الإرادة 

يتعلق بالأمر بعد وقوعه أو فرض وقوعه فإذن كون 

الإنسان راضيا بفعل كذا كونه بحيث يلائم ذلك الفعل و 
  ينافره، و هو وصف قائم بالراضي دون المرضي. لا

ثم الرضا لكونه متعلقا بالأمر بعد وقوعه كان متحققا 

بتحقق المرضي حادثا بحدوثه فيمتنع أن يكون صفة من 

الصفات القائمة بذاته لتنزهه تعالى عن أن يكون محلا 
للحوادث فما نسب إليه تعالى من الرضا صفة فعل قائم 

ه كالرحمة و الغضب و الإرادة و الكراهة بفعله منتزع عن
ُ عَنهُْمْ وَ رَضُوا عَنهُْ }قال تعالى:  و  8البينة:  {رَضِىَ الَلَّه

https://madrasatalwahy.org/


  652 
 

عْمَلَ صَالِْاً ترَضَْاهُ }قال: 
َ
نْ أ

َ
وَ }، و قال: 19النمل:  {وَ أ

 . 3المائدة:  {رضَِيتُ لَكُمُ الَِْْسْلَامَ دِيناً 

مة فعله تعالى له، فرضاه تعالى عن أمر من الأمور ملائ
و إذ كان فعله قسمين تكويني و تشريعي انقسم الرضا منه 
أيضا إلى تكويني و تشريعي فكل أمر تكويني و هو الذي 

أراد الله و أوجده فهو مرضي له رضا تكوينيا بمعنى كون 
فعله و هو إيجاده عن مشية ملائما لما أوجده، و كل أمر 

من اعتقاد أو عمل  تشريعي و هو الذي تعلق به التكليف

كالإيمان و العمل الصالح فهو مرضي له رضا تشريعيا 
 بمعنى ملاءمة تشريعه للمأتي به. 

و أما ما يقابل هذه الأمور المأمور بها مما تعلق به نهي 

فلا يتعلق بها رضا البتة لعدم ملاءمة التشريع لها كالكفر و 

َ غَنِىٌّ إنِْ تكَْفُرُوا فَإنِه  }الفسوق كما قال تعالى:   الَلَّه
ِ الَكُْفْرَ  عَنكُْمْ وَ لَا يرَضْى ، و قال: 7الزمر:  {لعِِبَادِه

َ لَا يرَضْى} عَنِ الَقَْومِْ  فإَنِْ ترَضَْوْا عَنهُْمْ فإَنِه الَلَّه
 . 96التوبة:  {الَفَْاسِقِيَ 

https://madrasatalwahy.org/


  653 
 

 ]بيان[ 

نسَْانَ ضٌَُّ دَعََ رَبههُ } قوله تعالى: مُنيِباً وَ إذَِا مَسه الَِْْ
العطية  إلى آخر الآية الإنابة الرجوع، و التخويل {إلَِِهِْ 

 العظيمة على وجه الهبة و هي المنحة. على ما في المجمع. 
لما مر في الآية السابقة ذكر من كفر النعمة و أن الله 

 سبحانه على غناه من الناس 
  

https://madrasatalwahy.org/


  654 
 

لا يرضى لهم ذلك نبه في هذه الآية على أن الإنسان  

الطبع مع أنه يعرف ربه بالفطرة و لا يلبث عند كفور ب

: الاضطرار دون أن يرجع إليه فيسأله كشف ضره كما قال
نسَْانُ كَفُوراً } إنِه }، و قال: 67الإسراء:  {وَ كََنَ الَِْْ

ارٌ  نسَْانَ لَظَلوُمٌ كَفه  . 34إبراهيم:  {الَِْْ

نسَْانَ ضٌَُّ دَعََ رَ }فقوله:   {بههُ مُنيِباً إلَِِهِْ وَ إذَِا مَسه الَِْْ
أي إذا أصاب الإنسان ضر من شدة أو مرض أو قحط و 

 -و هو الله يعترف عند ذلك بربوبيته  -نحوه دعا ربه 

 راجعا إليه معرضا عمن سواه يسأله كشف الضر عنه. 
لََُ نعِْمَةً مِنهُْ نسََِِ مَا كََنَ يدَْعُوا }و قوله:  ثُمه إذَِا خَوه

أي و إذا أعطاه ربه سبحانه بعد كشف  {بلُْ إلَِِهِْ مِنْ قَ 

الضر نعمة منه اشتغل به مستغرقا و نسي الضر الذي كان 

 يدعو إليه أي إلى كشفه من قبل إعطاء النعمة. 
موصولة و المراد  {مَا كََنَ يدَْعُوا إلَِِهِْ }فما في قوله: 

له و قيل: مصدرية و الضمير  {إلَِِهِْ }به الضر و ضمير 
نه و المعنى نسي دعاءه إلى ربه من قبل للرب سبحا

https://madrasatalwahy.org/


  655 
 

الإعطاء، و قيل: موصولة و المراد به الله سبحانه و هو 

 أبعد الوجوه. 

ندَْاداً لُِِضِله عَنْ سَبيِلهِِ }و قوله: 
َ
ِ أ  {وَ جَعَلَ لِلَّه
الأصنام و  -على ما قيل  -الأنداد الأمثال و المراد بها 

للعاقبة، و المعنى  {لِِضُِله عَنْ سَبيِلهِِ }أربابها، و اللام في 

و اتخذ الله أمثالا يشاركونه في الربوبية و الألوهية على 
مزعمته لينتهي به ذلك إلى إضلال الناس عن سبيل الله 
لأن الناس مطبوعون على التقليد يتشبه بعضهم ببعض و 

 في الفعل دعوة كالقول. 
سباب التي يعتمد و لا يبعد أن يراد بالأنداد مطلق الأ

عليها الإنسان و يطمئن إليها و من جملتها أرباب الأصنام 

عند الوثني و ذلك لأن الآية تصف الإنسان و هو أعم من 

 المشرك نعم مورد الآية هو الكافر. 
صْحَابِ }و قوله: 

َ
قلُْ تَمَتهعْ بكُِفْركَِ قَليِلاً إنِهكَ مِنْ أ

يدوم لك لأنك من أصحاب  أي تمتع تمتعا قليلا لا {الَنهارِ 
النار مصيرك إليها، و هو أمر تهديدي في معنى الإخبار أي 

 إنك إلى النار و لا يدفعها عنك تمتعك بالكفر أياما قلائل. 

https://madrasatalwahy.org/


  656 
 

نْ هُوَ قاَنتٌِ آناَءَ الَلهيلِْ سَاجِداً وَ قاَئمِاً } قوله تعالى: مه
َ
أ

)الآية( لا تخلو عن  {يَُذَْرُ الَِْخِرَةَ وَ يرَجُْوا رحََْْةَ رَبلهِِ 

وَ لَا تزَِرُ وَازرَِةٌ وزِْرَ }مناسبة و اتصال بقوله السابق: 
خْرى

ُ
  {أ

  

https://madrasatalwahy.org/


  657 
 

فإن فحواه أن الكافر و الشاكر لا يستويان و لا 

يختلطان فأوضح ذلك في هذه الآية بأن القانت الذي يخاف 

 العذاب و يرجو رحمة لا يساوي غيره. 
نْ هُوَ قاَنتٌِ آ}فقوله:  مه

َ
ناَءَ الَلهيلِْ سَاجِداً وَ قاَئمِاً أ

أحد شقي الترديد  {يَُذَْرُ الَِْخِرَةَ وَ يرَجُْوا رحََْْةَ رَبلهِِ 

نْ هُوَ }محذوف و التقدير أ هذا الذي ذكرناه خير  مه
َ
أ

 إلخ؟  {قاَنتٌِ 
لزوم الطاعة مع  -على ما ذكره الراغب  -و القنوت 

 {يَُذَْرُ الَِْخِرَةَ }الخضوع، و الآناء جمع أنى و هو الوقت، و 
إنِه عَذَابَ رَبلكَِ كََنَ }أي عذاب الله في الآخرة قال تعالى: 

هو و  {يرَجُْوا رحََْْةَ رَبلهِِ }، و قوله: 57الإسراء:  {مَُذُْوراً 

ف العذاب و رجاء الرحمة، و لم يقيد ما قبله يجمعان خو

 الرحمة بالآخرة فإن رحمة الآخرة ربما وسعت الدنيا. 
و المعنى أ هذا الكافر الذي هو من أصحاب النار 

خير أم من هو لازم للطاعة و الخضوع لربه في أوقات 
الليل إذا جن عليه ساجدا في صلاته تارة قائما فيها أخرى 

 حمة ربه؟ أي لا يستويان. يحذر عذاب الآخرة و يرجو ر

https://madrasatalwahy.org/


  658 
 

ِينَ لَا }و قوله:  ِينَ يَعْلَمُونَ وَ الََّه قلُْ هَلْ يسَْتَويِ الََّه
العلم و عدمه مطلقان لكن المراد بهما بحسب  {يَعْلمَُونَ 

ما ينطبق على مورد الآية العلم بالله و عدمه فإن ذلك هو 
الذي يكمل به الإنسان و ينتفع بحقيقة معنى الكلمة و 

ر بعدمه، و غيره من العلم كالمال ينتفع به في الحياة يتضر

 الدنيا و يفنى بفنائها. 
لْْاَبِ }و قوله: 

َ
ولوُا الَْْ

ُ
رُ أ مَا يَتَذَكه أي ذوو العقول  {إنِه

و هو في مقام التعليل لعدم تساوي الفريقين بأن أحد 

الفريقين يتذكر حقائق الأمور دون الفريق الآخر فلا 
 ح الذين يعلمون على غيرهم. يستويان بل يترج

ِينَ آمَنُوا اتِهقُوا رَبهكُمْ } قوله تعالى: قلُْ ياَ عِبَادِ الََّه
نيَْا حَسَنَةٌ  حْسَنُوا فِِ هَذِهِ الَدُّ

َ
ِينَ أ إلى آخر الآية، الجار  {للَِّه

نيَْا}و المجرور  ِ الَدُّ حْسَنُوا}متعلق بقوله:  {فِِ هَذِه
َ
 {أ

ين أحسنوا أي لزموا الأعمال فالمراد بالجملة وعد الذ

 الحسنة أن لهم حسنة لا يقدر وصفها بقدر. 
و قد أطلق الحسنة فلم يقيدها بدنيا أو آخرة و ظاهرها 

ما يعلم الدنيا فللمؤمنين المحسنين في هذه الدنيا طيب 

https://madrasatalwahy.org/


  659 
 

النفس و سلامة الروح و صون النفوس عما يتقلب فيه 

الصدر و الكفار من تشوش البال و تقسم القلب و غل 

 الخضوع للأسباب الظاهرية و فقد من يرجى 
  

https://madrasatalwahy.org/


  660 
 

في كل نائبة و ينصر عند طروق الطارقة و يطمأن إليه  

 في كل نازلة و في الآخرة سعادة دائمة و نعيم مقيم. 

نيَْا}و قيل:   متعلق بحسنة. و ليس بذاك.  {فِِ هَذِهِ الَدُّ
ِ وَاسِعَةٌ }و قوله:  رضُْ الَلَّه

َ
لهم في  حث و ترغيب {وَ أ

الهجرة من مكة إذ كان التوقف فيها صعبا على المؤمنين 

بالنبي )صلى الله عليه وآله و سلم( و المشركون يزيدون 
كل يوم في التشديد عليهم و فتنتهم، و الآية بحسب لفظها 

 عامة. 

و قيل: المراد بأرض الله الجنة أي إن الجنة واسعة لا 
 بادة. و هو بعيد. تزاحم فيها فاكتسبوها بالطاعة و الع

جْرَهُمْ بغَِيِْْ حِسَابٍ }و قوله: 
َ
ابرُِونَ أ مَا يوَُفَّه الَصه  {إنِه

توفية الأجر إعطاؤه تاما كاملا، و السياق يفيد أن القصر 

فالجار و  {بغَِيِْْ حِسَابٍ }في الكلام متوجه إلى قوله: 
صفة لمصدر يدل عليه و  {يوَُفَّه }المجرور متعلق بقوله: 

لا يعطى الصابرون أجرهم إلا إعطاء بغير  المعنى
حساب، فالصابرون لا يحاسبون على أعمالهم و لا ينشر لهم 

 ديوان و لا يقدر أجرهم بزنة عملهم. 

https://madrasatalwahy.org/


  661 
 

و قد أطلق الصابرون في الآية و لم يقيد بكون الصبر 

على الطاعة أو عن المعصية أو عند المصيبة و إن كان 

صبر على مصائب الدنيا الذي ينطبق على مورد الآية هو ال
و خاصة ما يصيب من جهة أهل الكفر و السوق من آمن 

 بالله و أخلص له دينه و اتقاه. 

جْرَهُمْ }حال من  {بغَِيِْْ حِسَابٍ }و قيل: 
َ
و يفيد  {أ

 كثرة الأجر الذي يوفونه، و الوجه السابق أقرب. 
 )بحث روائي( 

في الدر المنثور، أخرج ابن مردويه عن يزيد  

أن رجلا قال: يا رسول الله إنا نعطي أموالنا قاشي: الر
التماس الذكر فهل لنا في ذلك من أجر؟ فقال رسول الله 
)صلى الله عليه وآله و سلم(: إن الله لا يقبل إلا ممن 

أخلص له. ثم تلا رسول الله )صلى الله عليه وآله و سلم( 
ِينُ الََْْالصُِ } هذه الآية: ِ الَدل لَا لِلَّه

َ
 . {أ

و فيه، أخرج ابن جرير من طريق جويبر عن ابن 

َذُوا مِنْ دُونهِِ }عباس:  ِينَ اتَِّه  وَ الََّه
  

https://madrasatalwahy.org/


  662 
 

وْلِِاَءَ  
َ
)الآية( قال: أنزلت في ثلاثة أحياء: عامر و  {أ

كنانة و بني سلمة كانوا يعبدون الأوثان و يقولون: 

ِبُونَ }الملائكة بناته فقالوا:  ِ مَا نَعْبُدُهُمْ إلِاه لِِقَُرل ا إلََِ الَلَّه
 . {زُلفَِْ 

مَا }الآية مطلقة تشمل عامة الوثنيين، و قول:  أقول:
ِ زُلفَِْ  ِبُوناَ إلََِ الَلَّه قول جميعهم، و كذا  {نَعْبُدُهُمْ إلِاه لِِقَُرل

القول بالولد و لا تصريح في الآية بالقول بكون الملائكة 
 بنات فالحق أن الخبر من التطبيق. 

عن أبي ، و العلل، بإسنادهما عن زرارة و في الكافي 
آناَءَ الَلهيلِْ سَاجِداً وَ } جعفر )عليه السلام( قال: قلت:

 إلخ قال: يعني صلاة الليل. {قاَئمِاً 

عن أبي جعفر )عليه السلام( في و في الكافي، بإسناده  

ِينَ لَا } قوله عز و جل: ِينَ يَعْلمَُونَ وَ الََّه هَلْ يسَْتَويِ الََّه
لْْاَبِ يَ 

َ
ولوُا الَْْ

ُ
رُ أ مَا يَتَذَكه قال نحن الذين  {عْلمَُونَ إنِه

يعلمون، و عدونا الذين لا يعلمون، و شيعتنا أولو 
 الألباب.

https://madrasatalwahy.org/


  663 
 

و هذا المعنى مروي بطرق كثيرة عن الباقر و  أقول:

الصادق )عليه السلام( و هو جري و ليس من التفسير في 

 ء. شي
سعد في طبقاته و ابن  و في الدر المنثور، أخرج ابن

نْ هُوَ قاَنتٌِ آناَءَ الَلهيلِْ }مردويه عن ابن عباس في قوله:  مه
َ
أ

 قال: نزلت في عمار بن ياسر.  {سَاجِداً وَ قاَئمِاً 
و روي مثله عن جويبر عن عكرمة، و روي  أقول:

عن جويبر عن ابن عباس أيضا: أنها نزلت في ابن مسعود 

يفة.و روي عن أبي نعيم و ابن و عمار و سالم مولى أبي حذ
عساكر عن ابن عمر أنه عثمان و قيل غير ذلك، و الجميع 
من التطبيق و ليس من النزول بالمعنى المصطلح عليه، و 

 السورة نازلة دفعة. 

و في المجمع، روى العياشي بالإسناد عن عبد الله بن 
قال رسول الله  سنان عن أبي عبد الله )عليه السلام( قال:

 الله عليه وآله و سلم(: إذا نشرت الدواوين و )صلى
نصبت الموازين لم ينصب لأهل البلاء ميزان و لم ينشر لهم 

https://madrasatalwahy.org/


  664 
 

جْرَهُمْ } ديوان. ثم تلا هذه الآية:
َ
ابرُِونَ أ مَا يوَُفَّه الَصه إنِه

 .{بغَِيِْْ حِسَابٍ 

و روي ما في معناه في الدر المنثور، عن ابن  أقول:
ك عن النبي )صلى الله عليه وآله مردويه عن أنس بن مال

 و سلم( في حديث. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  665 
 

 [٢٠الی  ١١(: الآیات ٣٩]سورة الزمر )

ِينَ } َ مُُلْصِاً لََُ الَدل عْبُدَ الَلَّه
َ
نْ أ

َ
مِرتُْ أ

ُ
وَ  ١١قلُْ إنَِّلِ أ

لَ الَمُْسْلمِِيَ  وه
َ
كُونَ أ

َ
نْ أ

َ
مِرتُْ لِْ

ُ
خَافُ إنِْ  ١٢أ

َ
قلُْ إنَِّلِ أ

ِ عَذَابَ يوَْمٍ عَظِيمٍ  عْبُدُ مُُلْصِاً  ١٣عَصَيتُْ رَبّل
َ
َ أ قُلِ الَلَّه

ا شِئتُْمْ مِنْ دُونهِِ قلُْ إنِه الََْْاسِِِينَ فاَعْبُدُوا مَ  ١٤لََُ دِينِى 
لاَ ذَلكَِ هُوَ 

َ
هْليِهِمْ يوَمَْ الَقْيَِامَةِ أ

َ
نْفُسَهُمْ وَ أ

َ
وا أ ِينَ خَسَُِ الََّه

انُ الَمُْبيُِ  لهَُمْ مِنْ فوَقْهِِمْ ظُلَلٌ مِنَ الَنهارِ وَ مِنْ  ١٥الَُْْسََْ
ُ بهِِ عِبَادَهُ ياَ عِبَادِ فاَتهقُونِ تََتْهِِمْ ظُللٌَ ذَلكَِ يََُولفُِ اَ   ١٦للَّه

 ِ ناَبوُا إلََِ الَلَّه
َ
نْ يَعْبُدُوهَا وَ أ

َ
اغُوتَ أ ِينَ اجِْتَنبَُوا الَطه وَ الََّه

ْ عِبَادِ  لهَُمُ الَبُْشْْى ِ ِينَ يسَْتَمِعُونَ الَقَْوْلَ  ١٧فَبَشْل الََّه
ِينَ  ولئَكَِ الََّه

ُ
حْسَنَهُ أ

َ
ولئَكَِ هُمْ فَيَتهبعُِونَ أ

ُ
ُ وَ أ  هَدَاهُمُ الَلَّه

لَْْابِ 
َ
ولوُا الَْْ

ُ
نتَْ  ١٨أ

َ
 فَأ

َ
 فَمَنْ حَقه عَليَهِْ كََمَِةُ الَعَْذَابِ أ

َ
أ

قَوْا رَبههُمْ لهَُمْ غُرَفٌ  ١٩تُنقِْذُ مَنْ فِِ الَنهارِ  ِينَ اتِه لَكِنِ الََّه
ِ مِنْ فوَقْهَِا غُرَفٌ مَبنْيِهةٌ تَِرِْي مِنْ تََْ  نْهَارُ وعَْدَ الَلَّه

َ
تهَِا الَْْ

ُ الَمِْيعَادَ    {٢٠لَا يَُلْفُِ الَلَّه

https://madrasatalwahy.org/


  666 
 

 )بيان( 

في الآيات نوع رجوع إلى أول الكلام و أمره )صلى الله 
أن يبلغهم أن الذي يدعوهم إليه من  عليه وآله و سلم(

التوحيد و إخلاص الدين لله هو مأمور به كأحدهم و 
  يزيد أنه مأمور أن يكون
  

https://madrasatalwahy.org/


  667 
 

أول مسلم لما يدعو إليه أي يكون بحيث يدعو إلى ما 

قد أسلم له و آمن به قبل، سواء أجابوا إلى دعوته أو 

 ردوها. 
فعليهم أن لا يطمعوا فيه أن يخالف فعله قوله و سيرته 
دعوته فإنه مجيب لربه مسلم له متصلب في دينه خائف منه 

ما أعد الله أن يعصيه ثم تنذر الكافرين و تبشر المؤمنين ب
 سبحانه لكل من الفريقين من عذاب أو نعمة. 

َ مُُلْصِاً لََُ } قوله تعالى: عْبُدَ الَلَّه
َ
نْ أ

َ
مِرتُْ أ

ُ
قلُْ إنَِّلِ أ

ِينَ  لَ الَمُْسْلمِِيَ } -إلى قوله  - {الَدل وه
َ
نحو رجوع إلى  {أ

نزَْلْناَ إلَِِكَْ الَكِْتَابَ }قوله تعالى في مفتتح السورة: 
َ
 إنِها أ
ِينَ  َ مُُلْصِاً لََُ الَدل ِ فاَعْبُدِ الَلَّه بداعي أن يؤيسهم  {باِلَْْقل

من نفسه، فلا يطمعوا فيه أن يترك دعوتهم و يوافقهم على 

 الإشراك بالله كما يشير إليه أول سورة ص و آيات أخر. 
فكأنه يقول: قل لهم إن الذي تلوت عليكم من أمره 

 -وجه به الخطاب إلي تعالى بعبادته بإخلاص الدين و قد 
ليس المراد به مجرد دعوتكم إلى ذلك بإقامتي في الخطاب 

إياك أعني و اسمعي يا »مقام السامع فيكون من قبيل 

https://madrasatalwahy.org/


  668 
 

بل أنا كأحدكم مأمور بعبادته مخلصا له الدين، و لا « جارة

ذلك فحسب، بل مأمور بأن أكون أول المسلمين لما ينزل 

بلغه لغيري فأنا أخاف إلي من الوحي فأسلم له أولا ثم أ
 ربي و أعبده بالإخلاص آمنتم به أو كفرتم فلا تطمعوا في. 

َ مُُلْصِاً لََُ }فقوله:  عْبُدَ الَلَّه
َ
نْ أ

َ
مِرتُْ أ

ُ
قلُْ إنَِّلِ أ

ِينَ  يشارك  إشارة إلى أنه )صلى الله عليه وآله و سلم( {الَدل
 غيره في الأمر بدون الإخلاص. 

 }و قوله: 
َ
مِرتُْ لِْ

ُ
لَ الَمُْسْلمِِيَ وَ أ وه

َ
كُونَ أ

َ
 {نْ أ

إشارة إلى أن في الأمر المتوجه إلي زيادة على ما توجه إليكم 
من التكليف و هو أني أمرت بما أمرت و قد توجه الخطاب 
إلي قبلكم و الغرض منه أن أكون أول من أسلم لهذا الأمر 

 و آمن به. 

كُونَ }قيل: اللام في قوله: 
َ
نْ أ

َ
المعنى للتعليل و  {لِْ

و أمرت بذلك لأجل أن أكون أول المسلمين، و قيل: 

مِرتُْ }اللام زائدة كما تركت اللام في قوله تعالى
ُ
قلُْ إنَِّلِ أ

سْلَمَ 
َ
لَ مَنْ أ وه

َ
كُونَ أ

َ
نْ أ

َ
 . 14الأنعام:  {أ

https://madrasatalwahy.org/


  669 
 

و مآل الوجهين واحد بحسب المعنى فإن كونه 

 أول المسلمين يعطي عنوانا  )صلى الله عليه وآله و سلم(
  

https://madrasatalwahy.org/


  670 
 

لإسلامه و عنوان الفعل يصح أن يجعل غاية للأمر  

بالفعل و أن يجعل متعلقا للأمر فيؤمر به يقال: اضربه 

 للتأديب، و يقال: أدبه بالضرب. 
أن أكون أول من  و في معناه أوجه: قال في الكشاف:

أسلم في زماني و من قومي لأنه أول من خالف دين آبائه 

و خلع الأصنام و حطمها، و أن أكون أول الذين دعوتهم 
إلى الإسلام إسلاما، و أن أكون أول من دعا نفسه إلى ما 
دعا غيره لأكون مقتدى بي في قولي و فعلي جميعا و لا تكون 

 لا يفعلون، و أن صفتي صفة الملوك الذين يأمرون بما
أفعل ما استحق به الأولية من أعمال السابقين دلالة على 

 السبب بالمسبب. انتهى. 

و أنت خبير بأن الأنسب لسياق الآيات هو الوجه 

 الثالث و هو الذي قدمناه و يلزمه سائر الوجوه. 
ِ عَذَابَ } قوله تعالى: خَافُ إنِْ عَصَيتُْ رَبّل

َ
قلُْ إنَِّلِ أ

المراد بمعصية ربه بشهادة السياق مخالفة  {يمٍ يوَْمٍ عَظِ 
أمره بعبادته مخلصا له الدين، و باليوم العظيم يوم القيامة 

 و الآية كالتوطئة لمضمون الآية التالية. 

https://madrasatalwahy.org/


  671 
 

عْبُدُ مُُلْصِاً لََُ دِينِى فاَعْبُدُوا } قوله تعالى:
َ
َ أ قلُِ الَلَّه

لأمر ربه مطيع له تصريح بأنه ممتثل  {مَا شِئتُْمْ مِنْ دُونهِِ 

بعد التكنية عنه في الآية السابقة، و إياس لهم أن يطمعوا 
 فيه أن يخالف أمر ربه. 

عْبُدُ }و تقديم المفعول في قوله: 
َ
َ أ يفيد  {قلُِ الَلَّه

يؤكد معنى الحصر، و  {مُُلْصِاً لََُ دِينِى }الحصر، و قوله: 
ر تهديدي بمعنى أم {فاَعْبُدُوا مَا شِئتُْمْ مِنْ دُونهِِ }قوله: 

أنهم لا ينفعهم ذلك فإنهم مصيبهم وبال إعراضهم عن 

قُلْ إنِه }عبادة الله بالإخلاص كما يشير إليه ذيل الآية 
 إلخ.  {الََْْاسِِِينَ 

وا } قوله تعالى: ِينَ خَسَُِ قلُْ إنِه الََْْاسِِِينَ الََّه
هْليِهِمْ يوَمَْ الَقْيَِامَةِ

َ
نفُْسَهُمْ وَ أ

َ
 سر و الخسرانإلخ الخ {أ

ذهاب رأس المال إما كلا أو بعضا و الخسران أبلغ من 
الخسر، و خسران النفس هو إيرادها مورد الهلكة و الشقاء 

بحيث يبطل منها استعداد الكمال فيفوتها السعادة بحيث 
 لا يطمع فيها و كذا خسارة الأهل. 

https://madrasatalwahy.org/


  672 
 

و في الآية تعريض للمشركين المخاطبين بقوله: 

 كأنه  {مَا شِئتُْمْ مِنْ دُونهِِ  فاَعْبُدُوا}
  

https://madrasatalwahy.org/


  673 
 

يقول: فأيا ما عبدتم فإنكم تخسرون أنفسكم بإيرادها  

بالكفر مورد الهلكة و أهليكم و هم خاصتكم بحملهم 

 على الكفر و الشرك و هي الخسران بالحقيقة. 
انُ الَمُْبيُِ }و قوله:  لَا ذَلكَِ هُوَ الَُْْسََْ

َ
و ذلك لأن  {أ

و هو الخسران في مال أو جاه  -الدنيا الخسران المتعلق ب

سريع الزوال منقطع الآخر بخلاف خسران يوم القيامة  -
 الدائم الخالد فإنه لا زوال له و لا انقطاع. 

على أن المال أو الجاه إذا زال بالخسران أمكن أن يخلفه 

 آخر مثله أو خير منه بخلاف النفس إذا خسرت. 
هذا على تقدير كون المراد بالأهل خاصة الإنسان في 
الدنيا، و قيل: المراد بالأهل من أعده الله في الجنة للإنسان 

لو آمن و اتقى من أزواج و خدم و غيرهم و هو أوجه و 

أنسب للمقام فإن النسب و كل رابطة من الروابط 
 فلَاَ }الدنيوية الاجتماعية مقطوعة يوم القيامة قال تعالى: 

نسَْابَ بيَنَْهُمْ يوَمَْئذٍِ 
َ
يوَمَْ لَا }و قال:  101المؤمنون:  {أ

إلى غير ذلك  19الانفطار:  {تَمْلكُِ نَفْسٌ لِنفَْسٍ شَيئْاً 

 من الآيات. 

https://madrasatalwahy.org/


  674 
 

وتَِِ كتَِابهَُ بيَِمِينهِِ }و يؤيده أيضا قوله تعالى
ُ
ا مَنْ أ مه

َ
فأَ

هْلهِِ  بُ إلَِفسََوفَْ يُُاَسَبُ حِسَاباً يسَِيْاً وَ يَنقَْلِ 
َ
أ

وراً   . 9الانشقاق:  {مَسَُْ
لهَُمْ مِنْ فوَقْهِِمْ ظُللٌَ مِنَ الَنهارِ وَ مِنْ } قوله تعالى:

الستر  -كما قيل  -جمع ظلة و هي  إلخ الظلل {تََتْهِِمْ ظُللٌَ 

 العالي. 
و المراد بكونها من فوقهم و من تحتهم إحاطتها بهم 

 ن و الباقي ظاهر. فإن المعهود من النار الجهتا

نْ يَعْبُدُوهَا } قوله تعالى:
َ
اغُوتَ أ ِينَ اجِْتَنَبُوا الَطه وَ الََّه

ِ لهَُمُ الَبُْشْْى ناَبوُا إلََِ الَلَّه
َ
 قال الراغب: الطاغوت {وَ أ

عبارة عن كل متعد و كل معبود من دون الله، و يستعمل 

في الآية  في الواحد و الجمع. انتهى، و الظاهر أن المراد بها

 الأوثان و كل معبود طاغ من دون الله. 
و لم يقتصر على مجرد اجتناب عبادة الطاغوت بل 

ِ }أضاف إليه قوله:  ناَبوُا إلََِ الَلَّه
َ
إشارة إلى أن مجرد  {وَ أ

 النفي لا يجدي شيئا بل الذي ينفع الإنسان مجموع النفي 
  

https://madrasatalwahy.org/


  675 
 

بادته و الإثبات، عبادة الله و ترك عبادة غيره و هو ع 

 مخلصا له الدين. 

إنشاء بشرى و خبر لقوله:  {لهَُمُ الَبُْشْْى}و قوله: 
ِينَ اجِْتَنبَُوا}  إلخ.  {وَ الََّه

ِينَ يسَْتَمِعُونَ الَقَْوْلَ } قوله تعالى: ْ عِبَادِ الََّه ِ فبَشَْل
حْسَنَهُ 

َ
إلى آخر الآية كان مقتضى الظاهر أن  {فَيَتهبعُِونَ أ

أنه قيل: فبشر عباد و أضيف إلى ضمير يقال: فبشرهم غير 
ِينَ يسَْتَمِعُونَ }التكلم لتشريفهم به و لتوصيفهم بقوله:  الََّه

 إلخ.  {الَقَْوْلَ 
و المراد بالقول بقرينة ما ذكر من الاتباع ما له نوع 
ارتباط و مساس بالعمل فأحسن القول أرشده في إصابة 

ن يحب الحق و أنصحه للإنسان، و الإنسان إذا كان مم

الحسن و ينجذب إلى الجمال كان كلما زاد الحسن زاد 
انجذابا فإذا وجد قبيحا و حسنا مال إلى الحسن، و إذا 

وجد حسنا و أحسن قصد ما هو أحسن، و أما لو لم يمل 
إلى الأحسن و انجمد على الحسن كشف ذلك عن أنه لا 

https://madrasatalwahy.org/


  676 
 

ينجذب إليه من حيث حسنه و إلا زاد الانجذاب بزيادة 

  الحسن.

فتوصيفهم باتباع أحسن القول معناه أنهم مطبوعون 
على طلب الحق و إرادة الرشد و إصابة الواقع فكلما دار 
الأمر بين الحق و الباطل و الرشد و الغي اتبعوا الحق و 

الرشد و تركوا الباطل و الغي و كلما دار الأمر بين الحق و 
الأحق و الرشد و ما هو أكثر رشدا أخذوا بالأحق 

 شد. الأر

فالحق و الرشد هو مطلوبهم و لذلك يستمعون القول 
و لا يردون قولا بمجرد ما قرع سمعهم اتباعا لهوى 

 أنفسهم من غير أن يتدبروا فيه و يفقهوه. 

حْسَنَهُ }فقوله: 
َ
ِينَ يسَْتَمِعُونَ الَقَْوْلَ فَيَتهبعُِونَ أ  {الََّه

ء أن مفاده أنهم طالبو الحق و الرشد يستمعون القول رجا
 ء منه. يجدوا فيه حقا و خوفا أن يفوتهم شي

و قيل: المراد باستماع القول و اتباع أحسنه استماع 
القرآن و غيره و اتباع القرآن، و قيل: المراد استماع أوامر 

الله تعالى و اتباع أحسنها كالقصاص و العفو فيتبعون 

https://madrasatalwahy.org/


  677 
 

العفو و إبداء الصدقات و إخفائها فيتبعون الإخفاء، و 

 قولان من قبيل التخصيص من غير مخصص. ال

ُ }و قوله:  ِينَ هَدَاهُمُ الَلَّه ولئَكَِ الََّه
ُ
إشارة إلى أن  {أ

هذه الصفة هي الهداية الإلهية و هذه الهداية أعني طلب 
الحق و التهيؤ التام لاتباع الحق أينما وجد هي الهداية 

 الإجمالية 
  

https://madrasatalwahy.org/


  678 
 

 عارف الإلهية. و إليها تنتهي كل هداية تفصيلية إلى الم 

لَْْابِ }و قوله: 
َ
ولوُا الَْْ

ُ
ولئَكَِ هُمْ أ

ُ
أي ذوو  {وَ أ

العقول و يستفاد منه أن العقل هو الذي به الاهتداء إلى 
وَ }الحق و آيته صفة اتباع الحق، و قد تقدم في تفسير قوله

: البقرة {مَنْ يرَغَْبُ عَنْ مِلهةِ إبِرَْاهيِمَ إلِاه مَنْ سَفِهَ نَفْسَهُ 

 أنه يستفاد منه أن العقل ما يتبع به دين الله.  130
نتَْ } قوله تعالى:

َ
 فَأ

َ
 فَمَنْ حَقه عَليَهِْ كََمَِةُ الَعَْذَابِ أ

َ
أ
ثبوت كلمة العذاب وجوب دخول  {تُنقِْذُ مَنْ فِِ الَنهارِ 

ِينَ }النار بالكفر بقوله عند إهباط آدم إلى الأرض وَ الََّه
بُ  صْحَابُ الَنهارِ هُمْ فيِهَا كَفَرُوا وَ كَذه

َ
ولئَكَِ أ

ُ
وا بآِياَتنَِا أ

ونَ   و ما في معناه من الآيات.  39البقرة:  {خَالِدُ

و مقتضى السياق أن في الآية إضمارا يدل عليه قوله: 

نتَْ تُنقِْذُ مَنْ فِِ الَنهارِ }
َ
 فَأ

َ
و التقدير أ فمن حقت عليه  {أ

تقدير قولنا: خير أم كلمة العذاب ينجو منه و هو أولى من 

 من وجبت عليه الجنة. 
و قيل: المعنى أ فمن وجب عليه وعيده تعالى 

مَنْ فِِ }بالعقاب أ فأنت تخلصه من النار فاكتفى بذكر 

https://madrasatalwahy.org/


  679 
 

ء عن ذكر الضمير العائد إلى المبتدإ و جي {الَنهارِ 

 بالاستفهام مرتين للتأكيد تنبيها على المعنى. 

من في النار منهم فحذف  و قيل: التقدير أ فأنت تنقذ
 الضمير و هو أردأ الوجوه. 

قَوْا رَبههُمْ لهَُمْ غُرَفٌ مِنْ } قوله تعالى: ِينَ اتِه لَكِنِ الََّه
نْهَارُ 

َ
جمع  الغرف {فوَقْهَِا غُرَفٌ مَبنْيِهةٌ تَِرِْي مِنْ تََتْهَِا الَْْ

غرفة و هي المنزل الرفيع. قيل: و هذا في مقابلة قوله في 
لهَُمْ مِنْ فوَقْهِِمْ ظُللٌَ مِنَ الَنهارِ وَ مِنْ تََتْهِِمْ }فرين: الكا
 . {ظُللٌَ 

ِ }و قوله:  أي وعدهم الله ذلك وعدا فهو  {وعَْدَ الَلَّه
ُ }مفعول مطلق قائم مقام فعله و قوله:  لَا يَُلْفُِ الَلَّه

إخبار عن سنته تعالى في مواعيده و فيه تطييب  {الَمِْيعَادَ 

  لنفوسهم.
 )بحث روائي( 

عن أبي جعفر  في تفسير القمي في رواية أبي الجارود 

 قلُْ } )عليه السلام( في قوله تعالى:
  

https://madrasatalwahy.org/


  680 
 

هْليِهِمْ  
َ
نفُْسَهُمْ وَ أ

َ
وا أ ِينَ خَسَُِ  {إنِه الََْْاسِِِينَ الََّه

 يقول: غبنوا أنفسهم و أهليهم.

ِينَ اجِْتَنبَُوا }و في المجمع في قوله تعالى:   وَ الََّه
ِ لهَُمُ  ناَبوُا إلََِ الَلَّه

َ
نْ يَعْبُدُوهَا وَ أ

َ
اغُوتَ أ الَطه

:روى أبو بصير عن أبي عبد الله )عليه السلام( {الَبْشُْْىَ 

 أنتم هم و من أطاع جبارا فقد عبده. أنه قال:
 و هو من الجري.  أقول:

الحكم  بعض أصحابنا رفعه عن هشام بن و في الكافي:

قال لي أبو الحسن موسى بن جعفر )عليه السلام(: يا  قال:
هشام إن الله تبارك و تعالى بشر أهل العقل و الفهم في 

ِينَ يسَْتَمِعُونَ الَقَْوْلَ فَيَتهبعُِونَ } كتابه فقال: ْ عِبَادِ الََّه ِ فَبشَْل
ولَئكَِ 

ُ
ُ وَ أ ِينَ هَدَاهُمُ الَلَّه ولئَكَِ الََّه

ُ
حْسَنَهُ أ

َ
ولوُا أ

ُ
 هُمْ أ

لْْاَبِ 
َ
 . {الَْْ

و في الدر المنثور، أخرج ابن جرير و ابن أبي حاتم 

ِينَ اجِْتَنبَُوا }عن زيد بن أسلم: في قوله تعالى:  وَ الََّه
نْ يَعْبُدُوهَا

َ
اغُوتَ أ قال: نزلت هاتان الآيتان في ثلاثة  {الَطه

https://madrasatalwahy.org/


  681 
 

د بن نفر كانوا في الجاهلية يقولون: لا إله إلا الله، في زي

 عمرو بن نفيل و أبي ذر الغفاري و سلمان الفارسي. 

و رواه في المجمع، عن عبد الله بن زيد، و  أقول:
روي في الدر المنثور، أيضا عن ابن مردويه عن ابن عمر: 
أنها نزلت في سعيد بن زيد و أبي ذر و سلمان، و روي أيضا 

عن جويبر عن جابر بن عبد الله: أنها نزلت في رجل من 
لهََا سَبعَْةُ }لأنصار أعتق سبعة مماليك لما نزل قوله تعالى: ا

بوَْابٍ 
َ
)الآية(، و الظاهر أن الجميع من تطبيق القصة على  {أ

 الآية. 
 [٣٧الی  ٢١(: الآیات ٣٩]سورة الزمر )

مَاءِ مَاءً فَسَلكََهُ يَنَابيِعَ } نزَْلَ مِنَ الَسه
َ
َ أ نه الَلَّه

َ
 لمَْ ترََ أ

َ
أ

اهُ  لوَْانهُُ ثُمه يهَِيجُ فَتَََ
َ
رضِْ ثُمه يَُرِْجُ بهِِ زَرعًَْ مُُتَْلفِاً أ

َ
فِِ الَْْ

ا ثُمه يََعَْلُهُ حُطَاماً إنِه فِِ ذَلكَِ لََِّكْرى ولِِ  مُصْفَرًّ
ُ
لِْ

لَْْ 
َ
ُ صَدْرَهُ  ٢١ابِ الَْْ حَ الَلَّه  فَمَنْ شَََ

َ
 أ

  

https://madrasatalwahy.org/


  682 
 

سْلَامِ فَهُوَ عَََ نوُرٍ مِنْ رَبلهِِ فوََيلٌْ للِقَْاسِيَةِ } للَِِْ
ولئَكَِ فِِ ضَلَالٍ مُبيٍِ 

ُ
ِ أ لَ  ٢٢قُلوُبُهُمْ مِنْ ذكِْرِ الَلَّه ُ نزَه الَلَّه

حْسَنَ الََْْدِيثِ كتَِاباً مُتَشَابهِاً مَثَانََِّ تَقْ 
َ
شَعِرُّ مِنهُْ جُلُودُ أ

ِينَ يََشَْوْنَ رَبههُمْ ثُمه تلَيُِ جُلوُدُهُمْ وَ قُلوُبُهُمْ إلَِ ذكِْرِ  الََّه
 ُ ِ يَهْدِي بهِِ مَنْ يشََاءُ وَ مَنْ يضُْللِِ الَلَّه ِ ذَلكَِ هُدَى الَلَّه الَلَّه

 فَمَنْ يَتهقِِ بوِجَْهِهِ سُوءَ الَْ  ٢٣فَمَا لََُ مِنْ هَادٍ 
َ
عَذَابِ يوَمَْ أ

المِِيَ ذُوقوُا مَا كُنتُْمْ تكَْسِبُونَ   ٢٤الَقْيَِامَةِ وَ قيِلَ للِظه
تاَهُمُ الَعَْذَابُ مِنْ حَيثُْ لَا 

َ
ِينَ مِنْ قَبلْهِِمْ فَأ بَ الََّه كَذه

نيَْا وَ لَعَذَابُ  ٢٥يشَْعُرُونَ  يَاةِ الَدُّ ُ الَْْزِْيَ فِِ الََْْ ذَاقَهُمُ الَلَّه
َ
فَأ

كْبََُ لوَْ كََنوُا يَعْلمَُونَ اَ 
َ
بنَْا للِنهاسِ فِِ  ٢٦لِْخِرَةِ أ وَ لَقَدْ ضَََ

رُونَ  ِ مَثَلٍ لَعَلههُمْ يَتَذَكه
قُرْآناً عَرَبيًِّا  ٢٧هَذَا الَقُْرْآنِ مِنْ كُل

ُ مَثَلًا رجَُلًا  ٢٨غَيَْْ ذيِ عِوَجٍ لعََلههُمْ يَتهقُونَ  ضَََبَ الَلَّه
كََ  ءُ مُتَشَاكسُِونَ وَ رجَُلاً سَلمَاً لرِجَُلٍ هَلْ يسَْتَويَِانِ فيِهِ شََُ

كْثََهُُمْ لَا يَعْلمَُونَ 
َ
ِ بلَْ أ إنِهكَ مَيلتٌِ وَ  ٢٩مَثَلًا الََْْمْدُ لِلَّه

هُمْ مَيلتُِونَ  ثُمه إنِهكُمْ يوَمَْ الَقْيَِامَةِ عِندَْ رَبلكُِمْ  ٣٠إنِه
ظْلَ  ٣١تََّتَْصِمُونَ 

َ
بَ فَمَنْ أ ِ وَ كَذه نْ كَذَبَ عَََ الَلَّه مُ مِمه

https://madrasatalwahy.org/


  683 
 

 لَيسَْ فِِ جَهَنهمَ مَثوْىً للِكََْفرِِينَ 
َ
دْقِ إذِْ جَاءَهُ أ ِ وَ  ٣٢باِلصل

دْقِ  ِ ِي جَاءَ باِلصل  الََّه
  

https://madrasatalwahy.org/


  684 
 

ولَئكَِ هُمُ الَمُْتهقُونَ 
ُ
قَ بهِِ أ لهَُمْ مَا يشََاؤُنَ عِندَْ  ٣٣وَ صَده

  ٣٤لمُْحْسِنيَِ رَبلهِِمْ ذَلكَِ جَزَاءُ اَ 
َ
سْوَأ

َ
ُ عَنهُْمْ أ ِرَ الَلَّه لُِِكَفل

ِي كََنوُا  حْسَنِ الََّه
َ
جْرَهُمْ بأِ

َ
ِي عَمِلوُا وَ يََزِْيَهُمْ أ الََّه

ِينَ  ٣٥يَعْمَلوُنَ  ُ بكَِافٍ عَبدَْهُ وَ يََُولفِوُنكََ باِلَّه  لَيسَْ الَلَّه
َ
أ

ُ فَمَا  وَ مَنْ يَهْدِ  ٣٦لََُ مِنْ هَادٍ مِنْ دُونهِِ وَ مَنْ يضُْللِِ الَلَّه
ُ بعَِزِيزٍ ذيِ انِتْقَِامٍ   لَيسَْ الَلَّه

َ
ٍ أ

ُ فَمَا لََُ مِنْ مُضِلل   {٣٧الَلَّه
 )بيان( 

عود إلى بدء من الاحتجاج على ربوبيته تعالى و القول 
في اهتداء المهتدين و ضلال الضالين و المقايسة بين 

مر كل منهما، و فيها معنى الفريقين و ما ينتهي إليه عاقبة أ
 هداية القرآن. 

مَاءِ مَاءً } قوله تعالى: نزَْلَ مِنَ الَسه
َ
َ أ نه الَلَّه

َ
 لمَْ ترََ أ

َ
أ

رضِْ 
َ
إلى آخر الآية، قال في  {فسََلكََهُ يَنَابيِعَ فِِ الَْْ

جمع ينبوع و هو الذي ينبع منه الماء يقال  الينابيع المجمع:
ما ينبت على  ا فار منه، و الزرعنبع الماء من موضع كذا إذ

غير ساق و الشجر ما له ساق و أغصان النبات يعم 

https://madrasatalwahy.org/


  685 
 

النبت يهيج هيجا إذا جف و بلغ نهايته في  الجميع، و هاج

 فتات التبن و الحشيش. انتهى.  اليبوسة، و الحطام

رضِْ }و قوله: 
َ
أي فأدخله في  {فسََلكََهُ يَنَابيِعَ فِِ الَْْ

لأرض هي كالعروق في الأبدان تنقل عيون و مجاري في ا
ما تحمله من جانب إلى جانب، و الباقي ظاهر و الآية كما 

 ترى تحتج على توحده تعالى في الربوبية. 
سْلَامِ فَهُوَ } قوله تعالى: ُ صَدْرَهُ للَِِْ حَ الَلَّه  فَمَنْ شَََ

َ
أ

ِ عَََ نوُرٍ مِنْ رَبلهِِ فوََيلٌْ للِقَْاسِيَةِ قُلوُبُهُمْ مِنْ   { ذكِْرِ الَلَّه
إلخ لما ذكر في الآية السابقة أن فيما ذكره من إنزال الماء و 

 إنبات 
  

https://madrasatalwahy.org/


  686 
 

النبات ذكرى لأولي الألباب و هم عباده المتقون و  

قد ذكر قبل أنهم الذين هداهم الله ذكر في هذه الآية أنهم 

ليسوا كغيرهم من الضالين و أوضح السبب في ذلك و هو 
بهم يبصرون به الحق و في قلوبهم لين لا أنهم على نور من ر

 تعصي عن قبول ما يلقى إليهم من أحسن القول. 

ُ صَدْرَهُ }فقوله:  حَ الَلَّه  فَمَنْ شَََ
َ
خبره محذوف يدل  {أ

إلخ أي كالقاسية  {فوََيلٌْ للِقَْاسِيَةِ قُلوُبُهُمْ }عليه قوله: 
 قلوبهم و الاستفهام للإنكار أي لا يستويان. 

در بسطه ليسع ما يلقى إليه من القول و و شرح الص
إذ كان ذلك للإسلام و هو التسليم لله فيما أراد و ليس إلا 
الحق كان معناه كون الإنسان بحيث يقبل ما يلقى إليه من 

القول الحق و لا يرده، و ليس قبولا من غير دراية و كيفما 

كان بل عن بصيرة بالحق و عرفان بالرشد و لذا عقبه 
فجعله بحسب التمثيل  {نوُرٍ مِنْ رَبلهِِ  فَهُوَ عََ }بقوله: 

راكب نور يسير عليه و يبصر ما يمر به في ساحة صدره 
الرحب الوسيع من الحق فيبصره و يميزه من الباطل 

https://madrasatalwahy.org/


  687 
 

بخلاف الضال الذي لا في صدره شرح فيسع الحق و لا 

 هو راكب نور من ربه فيبصر الحق و يميزه. 

ِ فوََيلٌْ للِْ }و قوله:  تفريع  {قَاسِيَةِ قُلوُبُهُمْ مِنْ ذكِْرِ الَلَّه
و  -على الجملة السابقة بما يدل على أن القاسية القلوب 

قساوة القلب و صلابته لازمة عدم شرح الصدر و عدم 

لا يتذكرون بآيات الله فلا يهتدون إلى ما تدل عليه  -النور 
ولئَكَِ فِِ ضَلَالٍ }من الحق، و لذا عقبه بقوله: 

ُ
 . { مُبيٍِ أ

و في الآية تعريف الهداية بلازمها و هو شرح الصدر 

و جعله على نور من ربه، و تعريف الضلال بلازمه و هو 
 قساوة القلب من ذكر الله. 

نْ يَهْدِيهَُ }و قد تقدم في تفسير قوله
َ
ُ أ فَمَنْ يرُدِِ الَلَّه

سْلَامِ  حْ صَدْرَهُ للَِِْ في معنى كلام  125الخ الأنعام:  {يشََْْ

 الهداية فراجع. 
حْسَنَ الََْْدِيثِ كتَِاباً } قوله تعالى:

َ
لَ أ ُ نزَه الَلَّه

إلى آخر الآية كالإجمال بعد التفصيل  {مُتشََابهِاً مَثَانََِّ 
بالنسبة إلى الآية السابقة بالنظر إلى ما يتحصل من الآية في 

 معنى الهداية و إن كانت بيانا لهداية القرآن. 

https://madrasatalwahy.org/


  688 
 

  

https://madrasatalwahy.org/


  689 
 

حْسَنَ الََْْدِيثِ }فقوله:  
َ
لَ أ ُ نزَه هو القرآن  {الَلَّه

توُا }الكريم و الحديث هو القول كما في قوله تعالى: 
ْ
فَليَْأ

يلِ حَدِيثٍ بَعْدَهُ }، و قوله: 34الطور:  {بََِدِيثٍ مِثلْهِِ 
َ
فبَأِ

فهو أحسن القول لاشتماله  50المرسلات:  {يؤُْمِنُونَ 
باطل من بين يديه و لا من على محض الحق الذي لا يأتيه ال

 خلفه، و هو كلامه المجيد. 
أي يشبه بعض أجزائه  {كتَِاباً مُتشََابهِاً }و قوله: 

بعضا و هذا غير التشابه الذي في المتشابه المقابل 

للمحكم فإنه صفة بعض آيات الكتاب و هذا صفة 
 الجميع. 

جمع مثنية بمعنى المعطوف  {مَثَانََِّ }و قوله: 

آياته على بعض و رجوعه إليه بتبين  لانعطاف بعض

بعضها ببعض و تفسير بعضها لبعض من غير اختلاف 
 }فيها بحيث يدفع بعضه بعضا و يناقضه كما قال تعالى: 

َ
أ

ِ لوَجََدُوا  فلََا يَتَدَبهرُونَ الَقُْرْآنَ وَ لوَْ كََنَ مِنْ عِندِْ غَيِْْ الَلَّه
 . 82النساء:  {فيِهِ اخِْتلِافَاً كَثيِْاً 

https://madrasatalwahy.org/


  690 
 

ِينَ يََشَْوْنَ رَبههُمْ }و قوله:   {تَقْشَعِرُّ مِنهُْ جُلوُدُ الََّه

صفة الكتاب و ليس استئنافا، و الاقشعرار تقبض الجلد 

تقبضا شديدا لخشية عارضة عن استماع أمر هائل أو 
رؤيته، و ليس ذلك إلا لأنهم على تبصر من موقف 

وا إلى نفوسهم قبال عظمة ربهم فإذا سمعوا كلامه توجه

ساحة العظمة و الكبرياء فغشيت قلوبهم الخشية و أخذت 
 جلودهم في الاقشعرار. 

ِ  ثُمه تلَيُِ جُلوُدُهُمْ وَ قُلوُبُهُمْ إلَِ}و قوله:   {ذكِْرِ الَلَّه
مضمنة معنى السكون و الطمأنينة و لذا عدي  {تلَيُِ }

بإلى و المعنى ثم تسكن و تطمئن جلودهم و قلوبهم إلى 
 الله لينة تقبله أو تلين له ساكنة إليه. ذكر 

و لم يذكر القلوب في الجملة السابقة عند ذكر 

الاقشعرار لأن المراد بالقلوب النفوس و لا اقشعرار لها 
 و إنما لها الخشية. 

ِ يَهْدِي بهِِ مَنْ يشََاءُ }و قوله:  أي ما  {ذَلكَِ هُدَى الَلَّه
يأخذهم من اقشعرار الجلود من القرآن ثم سكون 

https://madrasatalwahy.org/


  691 
 

جلودهم و قلوبهم إلى ذكر الله هو هدى الله و هذا تعريف 

 آخر للهداية بلازمها. 

أي يهدي بهداه من  {يَهْدِي بهِِ مَنْ يشََاءُ }و قوله: 
يشاء من عباده و هو الذي لن يبطل استعداده للاهتداء و 

 ق و الظلم و في السياق لم يشغل بالموانع عنه كالفس
  

https://madrasatalwahy.org/


  692 
 

إشعار بأن الهداية من فضله و ليس بموجب فيها  

 مضطر إليها. 

ِ }و قيل: المشار إليه بقوله:  القرآن  {ذَلكَِ هُدَى الَلَّه
و هو كما ترى، و قد استدل بالآيات على أن الهداية من 
صنع الله لا يشاركه فيها غيره، و الحق أنها خالية عن 

و إن كان الحق هو ذلك بمعنى كونها لله  الدلالة على ذلك
سبحانه أصالة و لمن اختاره من عباده لذلك تبعا كما 

ِ هُوَ الَهُْدى}يستفاد من مثل قوله  {قلُْ إنِه هُدَى الَلَّه

، و 12الليل:  {إنِه عَليَنَْا للَهُْدى}و قوله 120البقرة: 
 }قوله

َ
ةً يَهْدُونَ بأِ ئمِه

َ
، و 73الأنبياء: {مْرِناَ وَ جَعَلنَْاهُمْ أ

اطٍ مُسْتَقِيمٍ  وَ إنِهكَ لََِهْدِي إلَِ}قوله  . 52الشورى:  {صَِِ

فالهداية كلها لله إما بلا واسطة أو بواسطة الهداة 

المهديين من خلقه و على هذا فمن أضله من خلقه بأن لم 
يهده بالواسطة و لا بلا واسطة فلا هادي له و ذلك قوله 

ُ فَمَا لََُ مِنْ هَادٍ }: في ذيل الآية و سيأتي  {وَ مَنْ يضُْللِِ الَلَّه
 الجملة بعد عدة آيات و هي متكررة في كلامه تعالى. 

https://madrasatalwahy.org/


  693 
 

 فَمَنْ يَتهقِِ بوِجَْهِهِ سُوءَ الَعَْذَابِ يوَمَْ } قوله تعالى:
َ
أ

المِِيَ ذُوقوُا مَا كُنتُْمْ تكَْسِبُونَ   {الَقْيَِامَةِ وَ قيِلَ للِظه

بين أهل العذاب يوم القيامة و الآمنين منه و مقايسة 
الفريقان هما أهل الضلال و أهل الهدى و لذا عقب الآية 

 السابقة بهذه الآية. 

محذوف و التقدير  {مَنْ }و الاستفهام للإنكار و خبر 
كمن هو في أمن منه، و يوم القيامة متعلق بيتقي، و المعنى 

امة لكون يده أ فمن يتقي بوجهه سوء العذاب يوم القي

التي بها كان يتقي المكاره مغلولة إلى عنقه كمن هو آمن 
 من العذاب لا يصيبه مكروه. كذا قيل. 

و قيل: الاتقاء بوجهه بالمعنى المذكور لا وجه له 

لأن الوجه ليس مما يتقى به بل المراد الاتقاء بكليته أو 

بخصوص وجهه سوء عذاب يوم القيامة و يوم القيامة 
ذاب و المراد عكس الوجه السابق، و المعنى أ قيد للع

فمن يتقي سوء العذاب الذي يوم القيامة في الدنيا بتقوى 
 الله كالمصر على كفره، و لا يخلو من التكلف. 

https://madrasatalwahy.org/


  694 
 

المِِيَ ذُوقوُا مَا كُنتُْمْ }و قوله:  وَ قيِلَ للِظه
القول لملائكة النار، و الظاهر أن الجملة  {تكَْسِبُونَ 

لكن « إلخ»أو بدونه و الأصل و قيل لهم ذوقوا بتقدير قد 
 وضع الظاهر موضع 

  

https://madrasatalwahy.org/


  695 
 

 الضمير للدلالة على علة الحكم و هي الظلم.  

تاَهُمُ الَعَْذَابُ } قوله تعالى:
َ
ِينَ مِنْ قَبلْهِِمْ فَأ بَ الََّه كَذه

أي من الجهة التي لا يحتسبون  {مِنْ حَيثُْ لَا يشَْعُرُونَ 
لة و هو أشد الأخذ، و في الآية ففوجئوا و أخذوا على غف

و ما بعدها بيان لما أصاب بعض الكفار من عذاب الخزي 

 ليكون عبرة لغيرهم. 
نيَْا وَ } قوله تعالى: ُ الَْْزِْيَ فِِ الََْْيَاةِ الَدُّ ذَاقَهُمُ الَلَّه

َ
فأَ

كْبََُ لوَْ كََنوُا يَعْلمَُونَ 
َ
هو الذل  الخزي {لعََذَابُ الَِْخِرَةِ أ

ار، و قد أذاقهم الله ذلك في ألوان من العذاب و الصغ
أنزلنا عليهم كالغرق و الخسف و الصيحة و الرجفة و 

 المسخ و القتل. 

بنَْا للِنهاسِ فِِ هَذَا الَقُْرْآنِ مِنْ } قوله تعالى: وَ لقََدْ ضَََ
رُونَ  ِ مَثَلٍ لعََلههُمْ يَتَذَكه

أي ضربنا لهم من كل نوع من  {كُل
ا لعلهم يتنبهون و يعتبرون و يتعظون بتذكر ما الأمثال شيئ

 تتضمنه. 
قُرْآناً عَرَبيًِّا غَيَْْ ذيِ عِوَجٍ لعََلههُمْ } قوله تعالى:

 {قُرْآناً عَرَبيًِّا}الانحراف و الانعطاف،  العوج {يَتهقُونَ 

https://madrasatalwahy.org/


  696 
 

منصوب على المدح بتقدير أمدح أو أخص و نحوه أو 

 حال معتمد على الوصف. 

كََءُ } قوله تعالى: ُ مَثَلًا رجَُلًا فيِهِ شََُ ضَََبَ الَلَّه
إلخ، قال  {مُتشََاكسُِونَ وَ رجَُلاً سَلمَاً لرِجَُلٍ هَلْ يسَْتَويَِانِ 

سيئ الخلق، و  -بالفتح فالكسر  -الراغب: الشكس 

كََءُ مُتَشَاكسُِونَ }قوله:  أي متشاجرون لشكاسة  {شََُ
ذي لا يشترك خلقهم. انتهى و فسروا السلم بالخالص ال

 فيه كثيرون. 

مثل ضربه الله للمشرك الذي يعبد أربابا و آلهة 
مختلفين فيشتركون فيه و هم متنازعون فيأمره هذا بما ينهاه 
عنه الآخر و كل يريد أن يتفرد فيه و يخصه بخدمة نفسه، 

و للموحد الذي هو خالص لمخدوم واحد لا يشاركه فيه 

ير تنازع يؤدي إلى الحيرة غيره فيخدمه فيما يريد منه من غ
فالمشرك هو الرجل الذي فيه شركاء متشاكسون و 

الموحد هو الرجل الذي هو سلم لرجل. لا يستويان بل 
 الذي هو سلم لرجل أحسن حالا من صاحبه. 

https://madrasatalwahy.org/


  697 
 

و هذا مثل ساذج ممكن الفهم لعامة الناس لكنه عند 

 المداقة يرجع إلى قوله 
  

https://madrasatalwahy.org/


  698 
 

ُ لَفَسَدَتاَ}تعالى:  الأنبياء:  {لوَْ كََنَ فيِهِمَا آلهَِةٌ إلِاه الَلَّه

 و عاد برهانا على نفي تعدد الأرباب و الآلهة.  22

ِ }و قوله:  مْدُ لِلَّه ثناء لله بما أن عبوديته خير من  {الََْْ
 عبودية من سواه. 

كْثََهُُمْ لَا يَعْلمَُونَ }و قوله: 
َ
مزية عبادته على  {بلَْ أ

 ادة غيره على ما له من الظهور التام لمن له أدنى بصيرة. عب
هُمْ مَيلتُِونَ ثُمه إنِهكُمْ يوَمَْ } قوله تعالى: إنِهكَ مَيلتٌِ وَ إنِه

)الآية( الأولى تمهيد لما  {الَقْيَِامَةِ عِندَْ رَبلكُِمْ تََّتَْصِمُونَ 

يذكر في الثانية من اختصامهم يوم القيامة عند ربهم و 
للنبي )صلى الله عليه وآله و سلم(  {إنِهكُمْ }الخطاب في 

و أمته أو المشركين منهم خاصة و الاختصام كما في 

المجمع، رد كل واحد من الاثنين ما أتى به الآخر على 

 وجه الإنكار عليه. 
: إن عاقبتك و عاقبتهم الموت ثم إنكم و المعنى

جميعا يوم القيامة بعد ما حضرتم عند ربكم تختصمون و 
وَ }قد حكى مما يلقيه النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( 

https://madrasatalwahy.org/


  699 
 

َذُوا هَذَا الَقُْرْآنَ مَهْجُوراً  ِ إنِه قوَْمِِ اتَِّه  {قاَلَ الَرهسُولُ ياَ رَبل

 . 30الفرقان: 

حسب لفظهما لكن الآيات الأربع و الآيتان عامتان ب
التالية تؤيد أن المراد بالاختصام ما يقع بين النبي )صلى 
 الله عليه وآله و سلم( و بين الكافرين من أمته يوم القيامة. 

بَ } قوله تعالى: ِ وَ كَذه نْ كَذَبَ عَََ الَلَّه ظْلَمُ مِمه
َ
فَمَنْ أ

 لَيسَْ فِِ جَهَ 
َ
دْقِ إذِْ جَاءَهُ أ ِ في  {نهمَ مَثوْىً للِكََْفرِِينَ باِلصل

الآية و ما بعدها مبادرة إلى ذكر ما ينتهي إليه أمر 

اختصامهم يوم القيامة و تلويح إلى ما هو نتيجة القضاء 
بينهم كأنه قيل: و نتيجة ما يقضى به بينكم معلومة اليوم و 
أنه من هو الناجي منكم، و من هو الهالك؟ فإن القضاء 

الظلم و الإحسان و لا أظلم من الكافر  يومئذ يدور مدار

و المؤمن متق محسن و الظلم إلى النار و الإحسان إلى 
 الجنة. هذا ما يعطيه السياق. 

ِ }فقوله:  نْ كَذَبَ عَََ الَلَّه ظْلَمُ مِمه
َ
أي افترى  {فَمَنْ أ

عليه بأن ادعى أن له شركاء و الظلم يعظم بعظم من تعلق 

https://madrasatalwahy.org/


  700 
 

انه كان أعظم من كل ظلم و به و إذا كان هو الله سبح

 مرتكبه أظلم من كل ظالم. 

دْقِ إذِْ جَاءَهُ }و قوله:  ِ بَ باِلصل المراد بالصدق  {وَ كَذه
 الصادق من النبإ و هو الدين 

  

https://madrasatalwahy.org/


  701 
 

إذِْ }الإلهي الذي جاء به الرسول بقرينة قوله:  
 . {جَاءَهُ 

 لَيسَْ فِِ جَهَنهمَ مَثوْىً للِكََْفرِِينَ }و قوله: 
َ
 مثوىال {أ

اسم مكان بمعنى المنزل و المقام، و الاستفهام للتقرير 
أي إن في جهنم مقام هؤلاء الظالمين لتكبرهم على الحق 

الموجب لافترائهم على الله و تكذيبهم بصادق النبإ الذي 
 جاء به الرسول. 

و الآية خاصة بمشركي عهد النبي )صلى الله عليه 

لسياق و عامة لكل وآله و سلم( أو بمشركي أمته بحسب ا
 من ابتدع بدعة و ترك سنة من سنن الدين. 

ولئَكَِ } قوله تعالى:
ُ
قَ بهِِ أ دْقِ وَ صَده ِ ِي جَاءَ باِلصل وَ الََّه

ء بالصدق الإتيان بالدين المراد بالمجي {هُمُ الَمُْتهقُونَ 

الحق و المراد بالتصديق به الإيمان به و الذي جاء به النبي 
 وآله و سلم(. )صلى الله عليه 

ولئَكَِ هُمُ الَمُْتهقُونَ }و قوله: 
ُ
لعل الإشارة إلى الذي  {أ

جاء به بصيغة الجمع لكونه جمعا بحسب المعنى و هو كل 

نبي جاء بالدين الحق و آمن بما جاء به بل و كل مؤمن آمن 

https://madrasatalwahy.org/


  702 
 

بالدين الحق و دعي إليه فإن الدعوة إلى الحق قولا و فعلا 

دْعُوا }ال تعالى: من شئون اتباع النبي، ق
َ
قُلْ هَذِهِ سَبيِلَِ أ

ِ عََ  بَعَنِى  إلََِ الَلَّه ناَ وَ مَنِ اتِه
َ
 . 108يوسف:  {بصَِيَْةٍ أ

لهَُمْ مَا يشََاؤُنَ عِندَْ رَبلهِِمْ ذَلكَِ جَزَاءُ } قوله تعالى:
هذا جزاؤهم عند ربهم و هو أن لهم ما تتعلق  {الَمُْحْسِنيَِ 

ناك هي السبب التام لحصول ما به مشيتهم فالمشية ه
يشاؤه الإنسان أيا ما كان بخلاف ما عليه الأمر في الدنيا 

ء من مقاصد الحياة فيها يتوقف مضافا إلى فإن حصول شي

المشية على عوامل و أسباب كثيرة منها السعي و العمل 
 المستمد من الاجتماع و التعاون. 

و جوار  فالآية تدل أولا على إقامتهم في دار القرب

رب العالمين، و ثانيا أن لهم ما يشاءون فهذان جزاء 

المتقين و هم المحسنون فإحسانهم هو السبب في إيتائهم 
الأجر المذكور و هذه هي النكتة في إقامة الظاهر مقام 

و كان مقتضى  {ذَلكَِ جَزَاءُ الَمُْحْسِنيَِ }الضمير في قوله: 
 الظاهر أن يقال: و ذلك جزاؤهم. 

https://madrasatalwahy.org/


  703 
 

يفهم بالإحسان و ظاهره العمل الصالح أو و توص

الاعتقاد الحق و العمل الحسن جميعا يشهد أن المراد 

بالتصديق المذكور هو التصديق قولا و فعلا. على أن 
القرآن لا يسمي تارك بعض ما أنزله الله من حكم مصدقا 

 به. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  704 
 

ِي عَ } قوله تعالى:   الََّه
َ
سْوَأ

َ
ُ عَنهُْمْ أ ِرَ الَلَّه  {مِلوُالُِِكَفل

إلى آخر الآية و من المعلوم أنه إذا كفر أسوأ أعمالهم كفر 

ما دون ذلك، و المراد بأسوإ الذي عملوا ما هو كالشرك 
 و الكبائر. 

قال في مجمع البيان في الآية: أي أسقط الله عنهم 

عقاب الشرك و المعاصي التي فعلوها قبل ذلك بإيمانهم 
لى انتهى؛ و هو حسن و إحسانهم و رجوعهم إلى الله تعا

من جهة تعميم الأعمال السيئة، و من جهة تقييد التكفير 

بكونه قبل ذلك بالإيمان و الإحسان و التوبة فإن الآية تبين 
أثر تصديق الصدق الذي أتاهم و هو تكفير السيئات 

 بالتصديق و الجزاء الحسن في الآخرة. 

حْسَنِ }و قوله: 
َ
جْرَهُمْ بأِ

َ
ِي كََنوُا  وَ يََزِْيَهُمْ أ الََّه

 . {يَعْمَلوُنَ 
قيل: المراد أنه ينظر إلى أعمالهم فيجازيهم في أحسنها 

جزاءه اللائق به و في غير الأحسن يجازيهم جزاء الأحسن 
 فالباء للمقابلة نحو بعت هذا بهذا. 

https://madrasatalwahy.org/


  705 
 

و يمكن أن يقال: إن المراد أنه ينظر إلى أرفع أعمالهم 

ء مما هو آخر ع شيدرجة فيترفع درجتهم بحسبه فلا يضي

ما بلغه عملهم من الكمال لكن في جريان نظير الكلام في 
 تكفير الأسوء خفاء. 

 }و قيل: صيغة التفضيل في الآية 
َ
سْوَأ

َ
حْسَنِ }و  {أ

َ
 {بأِ

مستعملة في الزيادة المطلقة من غير نظر إلى مفضل عليه 
 فإن معصية الله كلها أسوأ و طاعته كلها أحسن. 

 } قوله تعالى:
َ
ُ بكَِافٍ عَبدَْهُ وَ يََُولفِوُنكََ أ  لَيسَْ الَلَّه

ِينَ مِنْ دُونهِِ  المراد بالذين من دونه آلهتهم من دون  {باِلَّه
الله على ما يستفاد من السياق، و المراد بالعبد من مدحه 
الله تعالى في الآيات السابقة و يشمل النبي )صلى الله عليه 

 وآله و سلم( شمولا أوليا. 

ستفهام للتقرير و المعنى هو يكفيهم، و فيه و الا
تأمين للنبي )صلى الله عليه وآله و سلم( قبال تخويفهم إياه 

بآلهتهم و كناية عن وعده بالكفاية كما صرح به في 
مِيعُ الَعَْليِمُ }قوله ُ وَ هُوَ الَسه البقرة:  {فسََيَكْفيِكَهُمُ الَلَّه

137 . 

https://madrasatalwahy.org/


  706 
 

ُ فَمَا لََُ مِنْ هَادٍ وَ مَنْ } قوله تعالى: وَ مَنْ يضُْللِِ الَلَّه
 ٍ ُ فَمَا لََُ مِنْ مُضِلل إلخ جملتان كالمتعاكستين  {يَهْدِ الَلَّه

ء فيهما باسم مرسلتان إرسال الضوابط الكلية و لذا جي
 الجلالة 

  

https://madrasatalwahy.org/


  707 
 

 و كان من قبيل وضع الظاهر موضع الضمير.  

ُ بكَِافٍ }و في تعقيب قوله:   لَيسَْ الَلَّه
َ
إلخ بقوله:  {أ

إلخ إشارة إلى أن هؤلاء المخوفين لا  {وَ مَنْ يضُْللِِ }
يهتدون بالإيمان أبدا و لن ينجح مسعاهم و أنهم لن ينالوا 
بغيتهم و لا أمنيتهم من النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( 

 فإن الله لن يضله و قد هداه. 
ُ }و قوله:   لَيسَْ الَلَّه

َ
استفهام  { بعَِزِيزٍ ذيِ انِتْقَِامٍ أ

وَ مَنْ }للتقرير أي هو كذلك، و هو تعليل ظاهر لقوله: 
 ُ إلخ فإن عزته و كونه ذا انتقام يقتضيان أن  {يضُْللِِ الَلَّه

ينتقم ممن جحد الحق و أصر على كفره فيضله و لا هادي 
إذا يهديه لأنه تعالى عزيز لا يغلبه فيما يريد غالب، و كذا 

هدى عبدا من عباده لتقواه و إحسانه لم يقدر على إضلاله 

 مضل. 
و في التعليل دلالة على أن الإضلال المنسوب إلى الله 

تعالى هو ما كان على نحو المجازاة و الانتقام دون 
 الضلال الابتدائي و قد مر مرارا. 

https://madrasatalwahy.org/


  708 
 

 )بحث روائي( 

أن النبي )صلى الله عليه  عن روضة الواعظين روي:
سْلَامِ فَهُوَ } له و سلم( قرأوآ ُ صَدْرَهُ للَِِْ حَ الَلَّه  فَمَنْ شَََ

َ
أ

فقال: إن النور إذا وقع في القلب انفسح  {نوُرٍ مِنْ رَبلهِِ  عََ 
قالوا: يا رسول الله فهل لذلك علامة يعرف  له و انشرح.

بها؟ قال: التجافي عن دار الغرور، و الإنابة إلى دار الخلود، 

 د للموت قبل نزول الموت. و الاستعدا
و رواه في الدر المنثور، عن ابن مردويه عن  أقول:

عبد الله بن مسعود و عن الحكيم الترمذي عن ابن عمر، 

في  و عن ابن جرير و غيره عن قتادة. و في تفسير القمي
ُ صَدْرَهُ }: قوله تعالى حَ الَلَّه  فَمَنْ شَََ

َ
)الآية( قال: نزلت  {أ
 ين )عليه السلام(. في أمير المؤمن

 و نزول السورة دفعة لا يلائمه كما مر في نظيره.  أقول:
و في الدر المنثور، أخرج ابن جرير عن ابن عباس: 

حْسَنَ } قالوا: يا رسول الله لو حدثتنا فنزل:
َ
لَ أ ُ نزَه الَلَّه

 . {الََْْدِيثِ 

 و هو من التطبيق.  أقول:
  

https://madrasatalwahy.org/


  709 
 

 {عِرُّ مِنهُْ جُلُودُ تَقْشَ }و في المجمع في قوله تعالى: 

)الآية( روي عن العباس بن عبد المطلب أن النبي )صلى 

إذا اقشعر جلد العبد من خشية  الله عليه وآله و سلم( قال:
عنه ذنوبه كما يتحات عن الشجرة اليابسة   1الله تحاتت

 ورقها.

قُرْآناً عَرَبيًِّا غَيَْْ }و في الدر المنثور في قوله تعالى: 
عن أنس : أخرج الديلمي في مسند الفردوس {ذيِ عِوَجٍ 

قُرْآناً } عن النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( في قوله:
 قال: غير مخلوق.  {عَرَبيًِّا غَيَْْ ذيِ عِوَجٍ 

الآية تأبى عن الانطباق على الرواية و قد تقدم  أقول:
تلِكَْ الَرُّسُلُ }كلام في معنى الكلام في ذيل قوله تعالى: 

في الجزء الثاني  253البقرة:  {بَعْضٍ  لنَْا بَعْضَهُمْ عََ فضَه 

 من الكتاب. 
 {وَ رجَُلًا سَلمَاً لرِجَُلٍ }و في المجمع في قوله تعالى: 

روى الحاكم أبو القاسم الحسكاني بالإسناد عن علي أنه 

                            
 أي تناثرت.  1

https://madrasatalwahy.org/


  710 
 

أنا ذلك الرجل السلم لرسول الله )صلى الله عليه  قال:

 وآله و سلم(. 

أيضا عن العياشي بإسناده عن أبي خالد  و رواه أقول:
 عن أبي جعفر )عليه السلام( و هو من الجري و المثل عام. 

ثُمه إنِهكُمْ يوَمَْ الَقْيَِامَةِ عِندَْ }و فيه في قوله تعالى: 
قال ابن عمر: كنا نرى أن هذه فينا و  {رَبلكُِمْ تََّتَْصِمُونَ 

نبينا واحد و  في أهل الكتابين و قلنا: كيف نختصم نحن و
كتابنا واحد، حتى رأيت بعضنا يضرب وجوه بعض 

 بالسيف فعلمت أنها فينا نزلت. 
و قال أبو سعيد الخدري: كنا نقول: إن ربنا واحد و 
نبينا واحد و ديننا واحد فما هذه الخصومة؟ فلما كان يوم 

 صفين و شد بعضنا على بعض بالسيوف قلنا: نعم هو هذا. 

و روي في الدر المنثور، الحديث الأول بطرق  أقول:
مختلفة عن ابن عمر و في ألفاظها اختلاف و المعنى واحد، 

و رواه أيضا عن عدة من أصحاب الجوامع عن إبراهيم 
النخعي، و روي ما يقرب منه بطريقين عن الزبير بن 

https://madrasatalwahy.org/


  711 
 

العوام، و روي الحديث الثاني عن سعيد بن منصور عن 

 أبي سعيد الخدري. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  712 
 

و الأحاديث تعارض ما روي أن الصحابة مجتهدون 

 مأجورون إن أصابوا و إن أخطئوا. 

دْقِ }و في المجمع في قوله تعالى:  ِ ِي جَاءَ باِلصل وَ الََّه
قَ بهِِ  قيل: الذي جاء بالصدق محمد )صلى الله  {وَ صَده

عليه وآله و سلم( و صدق به علي بن أبي طالب )عليه 

ن أئمة الهدى من آل محمد )صلى السلام( و هو المروي ع
 الله عليه وآله و سلم(. 

و رواه في الدر المنثور، عن ابن مردويه عن أبي  أقول:

هريرة، و الظاهر أنه من الجري نظرا إلى قوله في ذيل الآية: 
ولئَكَِ هُمُ الَمُْتهقُونَ }

ُ
 . {أ

و روي من طرقهم أن الذي صدق به أبو بكر و هو 

وي، روي: أن الذي جاء به جبرئيل و أيضا من تطبيق الرا

الذي صدق به محمد )صلى الله عليه وآله و سلم( و هو 
أيضا تطبيق غير أن السياق يدفعه فإن الآيات مسوقة 

لوصف النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( و المؤمنين و 
 جبرئيل أجنبي عنه لا تعلق للكلام به. 

https://madrasatalwahy.org/


  713 
 

 [٥٢الی  ٣٨(: الآیات ٣٩]سورة الزمر )

رضَْ }
َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ لَِْهُمْ مَنْ خَلقََ الَسه

َ
وَ لئَنِْ سَأ

ِ إنِْ  يْتُمْ مَا تدَْعُونَ مِنْ دُونِ الَلَّه
َ
 فَرَأ

َ
ُ قلُْ أ لَِقَُولُنه الَلَّه

رَادَنَِّ برِحََْْةٍ 
َ
وْ أ

َ
ِ أ هِ ٍ هَلْ هُنه كََشِفَاتُ ضَُل ُ بضُِْل رَادَنََِّ الَلَّه

َ
أ

ُ هَلْ هُنه مُمْسِكََتُ  ُ عَليَهِْ يَتَوَكَّه رحََْْتهِِ قُلْ حَسْبََِ الَلَّه
وُنَ  ِ مَكََنتَكُِمْ إنَِّلِ عََمِلٌ  قُلْ ياَ قوَمِْ اعِْمَلُوا عََ  ٣٨الَمُْتَوَكّل

تيِهِ عَذَابٌ يَُزِْيهِ وَ يَُلُِّ عَليَهِْ  ٣٩فسََوفَْ تَعْلَمُونَ 
ْ
مَنْ يأَ

نزَْلْناَ عَ  ٤٠عَذَابٌ مُقيِمٌ 
َ
ِ إنِها أ ليَكَْ الَكِْتَابَ للِنهاسِ باِلَْْقل

مَا يضَِلُّ عَليَهَْا وَ مَا  فَمَنِ اهِْتَدى فَلنَِفْسِهِ وَ مَنْ ضَله فإَنِه
نتَْ عَليَهِْمْ 

َ
 أ

  

https://madrasatalwahy.org/


  714 
 

نفُْسَ حِيَ مَوْتهَِا وَ الَهتَِّ لمَْ  ٤١بوَِكيِلٍ 
َ
ُ يَتَوَفَّه الَْْ الَلَّه
تَِّ قضََى عَلَيهَْا الَمَْوتَْ وَ يرُسِْلُ تَمُتْ فِِ مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ الَه 

خْرى
ُ
جَلٍ مُسَمًًّّ إنِه فِِ ذَلكَِ لَِياَتٍ لقَِوْمٍ  إلَِ الَْْ

َ
أ

رُونَ   وَ لوَْ  ٤٢يَتَفَكه
َ
ِ شُفَعَاءَ قلُْ أ َذُوا مِنْ دُونِ الَلَّه مِ اتَِّه

َ
أ

ِ  ٤٣كََنوُا لَا يَمْلكُِونَ شَيئْاً وَ لَا يَعْقِلوُنَ  فَاعَةُ قلُْ لِلَّه  الَشه
رضِْ ثُمه إلَِِهِْ ترُجَْعُونَ 

َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ وَ  ٤٤جََيِعاً لََُ مُلكُْ الَسه

ِينَ لَا يؤُْمِنُونَ  زهتْ قُلوُبُ الََّه
َ
ُ وحَْدَهُ اشِْمَأ إذَِا ذُكرَِ الَلَّه

ِينَ مِنْ دُونهِِ إذَِا هُمْ يسَْتَبشُِْْ   ٤٥ونَ باِلِْخِرَةِ وَ إذَِا ذُكرَِ الََّه
رضِْ عََلمَِ الَغَْيبِْ وَ 

َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ قلُِ الَلههُمه فاَطِرَ الَسه

نتَْ تََكُْمُ بيََْ عِبَادِكَ فِِ مَا كََنوُا فيِهِ يََتَْلفُِونَ 
َ
هَادَةِ أ الَشه

رضِْ جََيِعاً وَ مِثلَْهُ مَعَهُ  ٤٦
َ
ِينَ ظَلمَُوا مَا فِِ الَْْ نه للَِّه

َ
وَ لوَْ أ

فْتَدَوْا بهِِ مِنْ سُوءِ الَعَْذَابِ يوَمَْ الَقِْيَامَةِ وَ بدََا لهَُمْ مِنَ لاَ 
ِ مَا لمَْ يكَُونوُا يَُتْسَِبُونَ  وَ بدََا لهَُمْ سَيلئَِاتُ مَا  ٤٧الَلَّه

فإَذَِا مَسه  ٤٨كَسَبُوا وَ حَاقَ بهِِمْ مَا كََنوُا بهِِ يسَْتَهْزؤُِنَ 
نسَْانَ ضٌَُّ دَعََنَ  وتيِتُهُ الَِْْ

ُ
مَا أ لْناَهُ نعِْمَةً مِنها قَالَ إنِه ا ثُمه إذَِا خَوه

كْثََهَُمْ لَا يَعْلمَُونَ  عََ 
َ
 ٤٩عِلمٍْ بلَْ هَِِ فتِنَْةٌ وَ لَكِنه أ

https://madrasatalwahy.org/


  715 
 

غْنى
َ
ِينَ مِنْ قَبلْهِِمْ فَمَا أ عَنهُْمْ مَا كََنوُا  قَدْ قاَلهََا الََّه

  ٥٠يكَْسِبُونَ 
  

https://madrasatalwahy.org/


  716 
 

 ِ صَابَهُمْ سَيل
َ
ِينَ ظَلمَُوا مِنْ فأَ ئَاتُ مَا كَسَبُوا وَ الََّه

هَؤُلاءَِ سَيُصِيبُهُمْ سَيلئَِاتُ مَا كَسَبُوا وَ مَا هُمْ بمُِعْجِزِينَ 
ِزْقَ لمَِنْ يشََاءُ وَ يَقْدِرُ  ٥١ َ يبَسُْطُ الَرل نه الَلَّه

َ
 وَ لمَْ يَعْلمَُوا أ

َ
أ

  {٥٢ إنِه فِِ ذَلكَِ لَِياَتٍ لقَِوْمٍ يؤُْمِنُونَ 
 )بيان( 

في الآيات كرة أخرى على المشركين بالاحتجاج على 

توحده تعالى في الربوبية و أنه لا يصلح لها شركاؤهم و أن 
الشفاعة التي يدعونها لشركائهم لا يملكها إلا الله 
سبحانه و فيها أمور أخر متعلقة بالدعوة من موعظة و 

 إنذار و تبشير. 
 } قوله تعالى:

َ
مَاوَاتِ وَ وَ لئَنِْ سَأ لَِْهُمْ مَنْ خَلقََ الَسه

 ُ رضَْ لََِقُولُنه الَلَّه
َ
إلى آخر الآية شروع في إقامة الحجة  {الَْْ

و قد قدم لها مقدمة تبتني الحجة عليها و هي مسلمة عند 
الخصم و هي أن خالق العالم هو الله سبحانه فإن الخصم 

ه و إنما لا نزاع له في أن الخالق هو الله وحده لا شريك ل

 يدعي لشركائه التدبير دون الخلق. 

https://madrasatalwahy.org/


  717 
 

و إذا كان الخلق إليه تعالى فما في السماوات و الأرض 

من عين و لا أثر إلا و ينتهي وجوده إليه تعالى فما يصيب 

ء من خير أو شر كان وجوده منه تعالى و ليس كل شي
لأحد أن يمسك خيرا يريده تعالى له أو يكشف شرا يريده 

نه من الخلق و الإيجاد و لا شريك له تعالى في تعالى له لأ

ء أو يمنعه من الخلق و الإيجاد حتى يزاحمه في خلق شي
ء و التدبير نظم الأمور و ء أو يسبقه إلى خلق شيخلق شي

ترتيب بعضها على بعض خلق و إيجاد فالله الخالق لكل 

ء و ليس ء كاف في تدبير أمر العالم لأنه الخالق لكل شيشي
ء حتى يتوهم استناده إلى غيره فهو الله رب اء الخلق شيور

 ء و إلهه لا رب سواه و لا إله غيره. كل شي

ِ }فقوله:  يْتُمْ مَا تدَْعُونَ مِنْ دُونِ الَلَّه
َ
 فَرَأ

َ
أي  {قلُْ أ

أقم الحجة عليهم بانيا لها على هذه المقدمة المسلمة 
خبروني ء و قل مفرعا عليه أعندهم أن الله خالق كل شي

« ما»عما تدعون من دون الله، و التعبير عن آلهتهم بلفظة 
و نحوه يفيد تعميم البيان للأصنام و أربابها « من»دون 

https://madrasatalwahy.org/


  718 
 

جميعا فإن الخواص منهم و إن قصروا العبادة على الأرباب 

 من الملائكة 
  

https://madrasatalwahy.org/


  719 
 

و غيرهم و اتخذوا الأصنام قبلة و ذريعة إلى التوجه  

ما أخذوا الأصنام نفسها أربابا و إلى أربابها لكن عامتهم رب

 آلهة يعبدونها و نتيجة الحجة عامة تشمل الجميع. 
هِِ }و قوله:  ٍ هَلْ هُنه كََشِفَاتُ ضَُل ُ بضُِْل رَادَنََِّ الَلَّه

َ
إنِْ أ

رَادَنَِّ برِحََْْةٍ هَلْ هُنه مُمْسِكََتُ رحََْْتهِِ 
َ
وْ أ

َ
الضر  {أ

ه الرحمة عمومه كالمرض و الشدة و نحوهما و ظاهر مقابلت
لكل مصيبة، و إضافة الضر و الرحمة إلى ضميره تعالى في 

{ ِ هِ لحفظ النسبة  {مُمْسِكََتُ رحََْْتهِِ }و  {كََشِفَاتُ ضَُل

لأن المانع من كشف الضر و إمساك الرحمة هو نسبتهما إليه 
 تعالى. 

و تخصيص الضر و الرحمة به )صلى الله عليه وآله و 

له و لغيره لكونه المخاصم من عموم الحجة  سلم(

 الأصيل لهم و قد خوفوه بآلهتهم من دون الله. 
و إرجاع ضمير الجمع المؤنث إلى ما يدعونه من دون 

الله لتغليب جانب غير أولي العقل من الأصنام و هو يؤيد 
ِ }ما قدمناه في قوله:  يْتُمْ مَا تدَْعُونَ مِنْ دُونِ الَلَّه

َ
 فَرَأ

َ
 {أ

 تعميم الحجة للأصنام و أربابها. أن التعبير بما ل

https://madrasatalwahy.org/


  720 
 

ُ }و قوله:  أمر بالتوكل عليه تعالى كما  {قلُْ حَسْبََِ الَلَّه

وُنَ }يدل عليه قوله بعده:  ِ ُ الَمُْتَوَكّل و هو  {عَليَهِْ يَتَوَكَّه

موضوع موضع نتيجة الحجة كأنه قيل: قل لهم: إني اتخذت 
إليه فهو  الله وكيلا لأن أمر تدبيري إليه كما أن أمر خلقي

في معنى قولنا: فقد دلت الحجة على ربوبيته و صدقت 

 ذلك عملا باتخاذه وكيلا في أموري. 
وُنَ }و قوله:  ِ ُ الَمُْتَوَكّل تقديم الظرف على  {عَليَهِْ يَتَوَكَّه

متعلقه للدلالة على الحصر أي عليه يتوكلون لا على غيره، 

كون  و إسناد الفعل إلى الوصف من مادته للدلالة على
المراد المتوكلين بحقيقة معنى التوكل ففي الجملة ثناء 
عليه تعالى بأنه الأهل للتوكل عليه يتوكل أهل البصيرة في 

 التوكل فلا لوم علي أن توكلت عليه و قلت: حسبي الله. 

مَكََنتَكُِمْ إنَِّلِ  قلُْ ياَ قوَمِْ اعِْمَلوُا عََ } قوله تعالى:
المكانة هي المنزلة  {ذَابٌ مُقيِمٌ عَ } -إلى قوله  - {عََمِلٌ 

و القدر و هي في المعقولات كالمكان في المحسوسات 
فأمرهم بأن يعملوا على مكانتهم معناه أمرهم أن يستمروا 

https://madrasatalwahy.org/


  721 
 

على الحالة التي هم عليها من الكفر و العناد و الصد عن 

 سبيل الله. 

تيِهِ عَذَابٌ يَُْ }و قوله: 
ْ
 {زِيهِ فسََوفَْ تَعْلمَُونَ مَنْ يأَ

 استفهامية  {مَنْ }الظاهر أن 
  

https://madrasatalwahy.org/


  722 
 

لا موصولة لظهور العلم فيما يتعلق بالجملة لا  

 بالمفرد. 

أي دائم و هو  {وَ يَُلُِّ عَليَهِْ عَذَابٌ مُقِيمٌ }و قوله: 
المناسب للحلول، و تفكيك أمر العذابين يشهد أن المراد 
بالأول عذاب الدنيا و بالثاني عذاب الآخرة، و في الكلام 

 أشد التهديد. 
و المعنى قل مخاطبا للمشركين من قومك: يا قوم 

على حالتكم التي أنتم عليها من  -مستمرين  -اعملوا 

 -أومر غير منصرف عنه  كما -الكفر و العناد إني عامل 
فسوف تعلمون من يأتيه عذاب يخزيه و يذله؟ و هو 
عذاب الدنيا كما في يوم بدر و يحل عليه و لا يفارقه عذاب 

 دائم و هو عذاب الآخرة. 

نزَْلْناَ عَليَكَْ الَكِْتَابَ للِنهاسِ } قوله تعالى:
َ
إنِها أ

ر الذي في الآية إلى آخر الآية. في مقام التعليل للأم {باِلَْْقلِ 

للتعليل أي لأجل  {للِنهاسِ }السابقة، و اللام في قوله: 
الناس أن تتلوه عليهم و تبلغهم ما فيه، و الباء في قوله: 

 للملابسة أي ملابسا للحق لا يشوبه باطل.  {باِلَْْقلِ }

https://madrasatalwahy.org/


  723 
 

مَا  فَمَنِ اهِْتَدى}و قوله:  فَلنَِفْسِهِ وَ مَنْ ضَله فإَنِه
أي يتفرع على هذا الإنزال أن من اهتدى  {هَايضَِلُّ عَليَْ 

فإنما يعود نفعه من سعادة الحياة و ثواب الدار الآخرة إلى 
نفسه، و من ضل و لم يهتد به فإنما يعود شقاؤه و وباله من 
عقاب الدار الآخرة إلى نفسه فالله سبحانه أجل من أن 

 ينتفع بهداهم أو يتضرر بضلالهم. 
نتَْ }و قوله: 

َ
أي مفوضا إليه  { عَليَهِْمْ بوَِكيِلٍ وَ مَا أ

أمرهم قائما بتدبير شئونهم حتى توصل ما فيه من الهدى 

 إلى قلوبهم. 
و المعنى إنما أمرناك أن تهددهم بما قلنا لأنا نزلنا 
عليك الكتاب بالحق لأجل أن تقرأه على الناس لا غير 

فمن اهتدى منهم فإنما يعود نفعه إلى نفسه و من ضل و لم 

تد به فإنما يعود ضرره إلى نفسه و ما أنت وكيلا من قبلنا يه
عليهم تدبر شئونهم فتوصل الهدى إلى قلوبهم فليس لك 

 ء. من الأمر شي

https://madrasatalwahy.org/


  724 
 

نفُْسَ حِيَ مَوْتهَِا} قوله تعالى:
َ
ُ يَتَوَفَّه الَْْ إلى  {الَلَّه

ء على الإيفاء قبض الشي التوفي آخر الآية، قال في المجمع:

 و الإتمام يقال: توفيت حقي من فلان و استوفيته بمعنى. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  725 
 

انتهى. تقديم المسند إليه في الآية يفيد الحصر أي هو  

تعالى المتوفي لها لا غير و إذا انضمت الآية إلى مثل قوله 

َ بكُِمْ قلُْ يَتَوَفهاكُمْ مَلَ }تعالى ِ ِي وُكل  {كُ الَمَْوتِْ الََّه
حَدَكُمُ الَمَْوتُْ }، و قوله11السجدة: 

َ
حَتَّه إذَِا جَاءَ أ

تهُْ رسُُلنَُا أفادت معنى الأصالة و التبعية  61الأنعام:  {توََفه

أي إنه تعالى هو المتوفي بالحقيقة و ملك الموت و 
 بأمره.  الملائكة الذين هم أعوانه أسباب متوسطة يعملون

نفُْسَ حِيَ مَوْتهَِا}و قوله: 
َ
ُ يَتَوَفَّه الَْْ المراد  {الَلَّه

بالأنفس الأرواح المتعلقة بالأبدان لا مجموع الأرواح و 
الأبدان لأن المجموع غير مقبوض عند الموت و إنما 
المقبوض هو الروح يقبض من البدن بمعنى قطع تعلقه 

راد بموتها موت بالبدن تعلق التصرف و التدبير و الم

أبدانها إما بتقدير المضاف أو بنحو المجاز العقلي، و كذا 
 المراد بمنامها. 

معطوف على  {وَ الَهتَِّ لمَْ تَمُتْ فِِ مَنَامِهَا}و قوله: 
الأنفس في الجملة السابقة، و الظاهر أن المنام اسم زمان 

https://madrasatalwahy.org/


  726 
 

 و في منامها متعلق بيتوفى و التقدير و يتوفى الأنفس التي لم

 تمت في وقت نومها. 

ثم فصل تعالى في القول في الأنفس المتوفاة في وقت 
عَليَهَْا الَمَْوتَْ وَ يرُسِْلُ  فَيُمْسِكُ الَهتَِّ قضَى}النوم فقال: 

خْرى
ُ
جَلٍ مُسَمًًّّ  إلَِ الَْْ

َ
أي فيحفظ النفس التي قضى  {أ

عليها الموت كما يحفظ النفس التي توفاها حين موتها و لا 
دها إلى بدنها، و يرسل النفس الأخرى التي لم يقض ير

 عليها الموت إلى بدنها إلى أجل مسمى تنتهي إليه الحياة. 

و جعل الأجل المسمى غاية للإرسال دليل على أن 
المراد بالإرسال جنسه بمعنى أنه يرسل بعض الأنفس 
إرسالا واحدا و بعضها إرسالا بعد إرسال حتى ينتهي إلى 

 ى. الأجل المسم

و يستفاد من الآية أولا: أن النفس موجود مغاير 
 للبدن بحيث تفارقه و تستقل عنه و تبقى بحيالها. 

و ثانيا: أن الموت و النوم كلاهما توف و إن افترقا في 
أن الموت توف لا إرسال بعده و النوم توف ربما كان بعده 

 إرسال. 

https://madrasatalwahy.org/


  727 
 

لقَِوْمٍ إنِه فِِ ذَلكَِ لَِياَتٍ }ثم تمم الآية بقوله: 
رُونَ   فيتذكرون أن الله  {يَتَفَكه

  

https://madrasatalwahy.org/


  728 
 

سبحانه هو المدبر لأمرهم و أنهم إليه راجعون  

 سيحاسبهم على ما عملوا. 

ِ شُفَعَاءَ } قوله تعالى: َذُوا مِنْ دُونِ الَلَّه مِ اتَِّه
َ
إلخ  {أ

م}
َ
منقطعة أي بل اتخذ المشركون من دون الله شفعاء  {أ

ليشفعوا لهم عند الله سبحانه و هم آلهتهم الذين يعبدونهم 

ِ }كما قال في أول السورة:  ِبُوناَ إلََِ الَلَّه مَا نَعْبُدُهُمْ إلِاه لِِقَُرل
ِ }و قال:  {زُلفِْ  {يَقُولوُنَ هَؤُلاءَِ شُفَعَاؤُناَ عِندَْ الَلَّه

 . 18يونس: 

 وَ لوَْ كََنوُا لَا يَمْلكُِونَ شَيئْاً وَ لَا }و قوله: 
َ
قلُْ أ

أمر بأن يرده عليهم بالمناقشة في إطلاق  {لوُنَ يَعْقِ 
كلامهم فإن من البديهي أن الشفاعة تتوقف على علم في 

الشفيع يعلم به ما يريد؟ و ممن يريد؟ و لمن يريد؟ فلا 

معنى لشفاعة الجهاد الذي لا شعور له و كذا تتوقف على 
أن يملك الشفيع الشفاعة و يكون له حق أن يشفع و لا 

الله إلا أن يملكه الله شيئا و يأذن له في التصرف  ملك لغير
فيه فقولهم بشفاعة أوليائهم مطلقا الشامل لما لا يملكونه 

 و لا علم لهم بإذنه تعالى لهم فيها تخرص. 

https://madrasatalwahy.org/


  729 
 

 وَ لوَْ كََنوُا}فالاستفهام في 
َ
إلخ للإنكار و المعنى  {أ

قل لهم هل تتخذونهم شفعاء لكم و لو كانوا لا يملكون 

د أنفسهم شيئا كالملائكة و لا يعقلون شيئا من عن
 كالأصنام؟ فإنه سفه. 

فَاعَةُ جََيِعاً لََُ مُلكُْ } قوله تعالى: ِ الَشه قلُْ لِلَّه
رضِْ 

َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ إلخ توضيح و تأكيد لما مر من  {الَسه

 وَ لوَْ كََنوُا لَا يَمْلكُِونَ شَيئْاً }قوله: 
َ
و اللام في  {قلُْ أ

{ ِ رضِْ }للملك، و قوله:  {لِلَّه
َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ  {لََُ مُلكُْ الَسه

في مقام التعليل للجملة السابقة، و المعنى كل شفاعة 
ء إلا أن يأذن لأحد في فإنها مملوكة لله فإنه المالك لكل شي

ء منها فيملكه إياها، و أما استغلال بعض عباده شي

كالملائكة يملك الشفاعة مطلقا كما يقولون فمما لا يكون 

 . 3يونس:  {دِ إذِنْهِِ مَا مِنْ شَفيِعٍ إلِاه مِنْ بَعْ }قال تعالى: 
و للآية معنى آخر أدق إذا انضمت إلى مثل قوله 

 51الأنعام:  {لَيسَْ لهَُمْ مِنْ دُونهِِ وَلٌِِّ وَ لاَ شَفيِعٌ }تعالى: 
و هو أن الشفيع بالحقيقة هو الله سبحانه و غيره من 

الشفعاء لهم الشفاعة بإذن منه فقد تقدم في بحث الشفاعة 

https://madrasatalwahy.org/


  730 
 

من الكتاب أن الشفاعة ينتهي إلى توسط في الجزء الأول 

بعض صفاته تعالى بينه و بين المشفوع له لإصلاح حاله 

كتوسط الرحمة و المغفرة بينه و بين عبده المذنب لإنجائه 
 من وبال الذنب و تخليصه من العذاب. 

و الفرق بين هذا الملك و ما في الوجه السابق أن 

 المالك لا يتصف بمملوكه في الوجه ـ 
  

https://madrasatalwahy.org/


  731 
 

السابق كما في ملك زيد للدار بخلاف الملك في هذا 

الوجه فإن المالك فيه يتصف بمملوكه كملك زيد 

 الشجاع لشجاعته. 
تعليل آخر لكونه يملك  {ثُمه إلَِِهِْ ترُجَْعُونَ }و قوله: 

الشفاعة جميعا الدال على الحصر و ذلك أن الشفاعة إنما 

إن شاء قبلها و  يملكها الذي ينتهي إليه أمر المشفوع له
أصلح حال المشفوع له و أما غيره فإنما يملكها إذا رضي 
بها و أذن فيها و الله سبحانه هو الذي يرجع إليه العباد 

دون الذين يدعون من دون الله فالله هو المالك للشفاعة 
جميعا فقولهم بكون أوليائهم شفعاء لهم مطلقا ثم عبادتهم 

 عليه.  لهم كذلك بناء بلا مبني يعتمد

تهديد لهم كأنه قيل:  {ثُمه إلَِِهِْ ترُجَْعُونَ }و قيل: قوله: 

ثم إليه ترجعون فتعلمون أنهم لا يشفعون لكم و يخيب 
 سعيكم في عبادتهم. 

و قيل: يحتمل أن يكون تنصيصا على مالكية الآخرة 
التي فيها معظم نفع الشفاعة و إيماء إلى انقطاع الملك 

 ، و الوجه ما قدمناه. الصوري عما سواه تعالى

https://madrasatalwahy.org/


  732 
 

زهتْ قُلوُبُ } قوله تعالى:
َ
ُ وحَْدَهُ اشِْمَأ وَ إذَِا ذُكرَِ الَلَّه

ِينَ لَا يؤُْمِنُونَ باِلِْخِرَةِ  إلخ المراد من ذكره تعالى  {الََّه

وحده جعله مفردا بالذكر من غير ذكر آلهتهم و من 
مصاديقه قول لا إله إلا الله، و الاشمئزاز الانقباض و 

 ء. النفور عن الشي

و إنما ذكر من وصفهم عدم إيمانهم بالآخرة لأن ذلك 
هو الأصل في اشمئزازهم و لو كانوا مؤمنين بالآخرة و 
أنهم يرجعون إلى الله فيجازيهم بأعمالهم عبدوه دون 

 أوليائهم و لم يرغبوا عن ذكره وحده. 
ِينَ مِنْ دُونهِِ إذَِا}و قوله:  هُمْ  وَ إذَِا ذُكرَِ الََّه

ونَ  المراد بالذين من دونه آلهتهم، و الاستبشار  {يسَْتَبشُِْْ

 سرور القلب بحيث يظهر أثره في الوجه. 

رضِْ } قوله تعالى:
َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ قلُِ الَلههُمه فاَطِرَ الَسه

نتَْ تََكُْمُ 
َ
هَادَةِ أ إلخ لما بلغ الكلام  {عََلمَِ الَغَْيبِْ وَ الَشه

عه فيهم خير لنسيانهم أمر الآخرة و مبلغا لا يرجى م
إنكارهم الرجوع إليه تعالى حتى كانوا يشمئزون من ذكره 

أن يذكره  تعالى وحده أمره )صلى الله عليه وآله و سلم(

https://madrasatalwahy.org/


  733 
 

تعالى وحده و يذكرهم حكمه بين عباده فيما اختلفوا فيه في 

صورة الالتجاء إليه تعالى على ما فيه من الإقرار بالبعث و 

الله تعالى بأنه فاطر السماوات و الأرض أي  قد وصف
 مخرجها من 

  

https://madrasatalwahy.org/


  734 
 

كتم العدم إلى ساحة الوجود، و عالم الغيب و الشهادة  

ء، و لازمه أن يحكم بالحق و ينفذ فلا يخفى عليه شي

 حكمه. 
رضِْ } قوله تعالى:

َ
ِينَ ظَلمَُوا مَا فِِ الَْْ نه للَِّه

َ
وَ لوَْ أ

جََيِعاً وَ مِثلَْهُ مَعَهُ لَافْتَدَوْا بهِِ مِنْ سُوءِ الَعَْذَابِ يوَمَْ 
إلخ المراد بالذين ظلموا هم الذين ظلموا في  {الَقْيَِامَةِ

الدنيا فالفعل يفيد مفاد الوصف، و الظالمون هم 
المِِيَ }: المنكرون للمعاد كما قال ِ عَََ الَظه نْ لعَْنَةُ الَلَّه

َ
أ

ِ وَ يَبغُْونَهَا عِوجَاً وَ هُمْ  ونَ عَنْ سَبيِلِ الَلَّه ِينَ يصَُدُّ الََّه
 . 45الأعراف:  {باِلِْخِرَةِ كََفرُِونَ 

و المعنى: و لو أن للظالمين المنكرين للمعاد ضعفي 

ة من ما في الأرض من أموال و ذخائر و كنوز لجعلوه فدي

 سوء العذاب. 
ِ مَا لمَْ يكَُونوُا }و قوله:  وَ بدََا لهَُمْ مِنَ الَلَّه

البداء و البدو بمعنى الظهور و الحساب و  {يَُتْسَِبُونَ 
ء بمعنى البناء الاعتداد بالشي العد، و الاحتساب الحسبان

على عده شيئا و كثيرا ما يستعمل الحسبان و الاحتساب 

https://madrasatalwahy.org/


  735 
 

مَا لمَْ يكَُونوُا }و منه قوله: بمعنى الظن كما قيل 
أي ما لم يكونوا يظنون لكن فرق الراغب بين  {يَُتْسَِبُونَ 

الحسبان و الظن حيث قال: و الحسبان أن يحكم لأحد 
النقيضين من غير أن يخطر الآخر بباله و يكون بعرض أن 
يعتريه فيه شك، و يقارب ذلك الظن لكن الظن أن يخطر 

 أحدهما على الآخر. انتهى. النقيضين بباله فيغلب 
و مقتضى سياق الآية أن المراد بيان أنهم سيواجهون 
يوم القيامة أمورا على صفة هي فوق ما تصوروه و أعظم 

و أهول مما خطر ببالهم لا أنهم يشاهدون أمورا ما كانوا 
يعتقدونها و يذعنون بها و بالجملة كانوا يسمعون أن لله 

ء و نارا و ألوانا من العذاب حسابا و وزنا للأعمال و قضا

فيقيسون ما سمعوه على إنكار منهم له على ما عهدوه من 

هذه الأمور في الدنيا فلما شاهدوها إذ ظهرت لهم وجدوها 
أعظم مما كان يخطر ببالهم من صفتها فهذه الآية في وصف 

فَلَا تَعْلمَُ }عذابه نظير قوله في وصف نعيم أهل الجنة
خْفَِِ 

ُ
عْيٍُ  نَفْسٌ مَا أ

َ
ةِ أ  . 17السجدة:  {لهَُمْ مِنْ قُره

https://madrasatalwahy.org/


  736 
 

و أيضا مقتضى السياق أن البدو المذكور من قبيل 

الظهور بعد الخفاء و الانكشاف بعد الاستتار كما يشير إليه 

لَقَدْ كُنتَْ فِِ غَفْلَةٍ مِنْ هَذَا فكََشَفْنَا عَنكَْ }قوله تعالى
كَ الَِْوَمَْ حَدِيدٌ   . 22: ق {غِطَاءَكَ فَبَصََُ

إلى آخر  {وَ بدََا لهَُمْ سَيلئَِاتُ مَا كَسَبُوا} قوله تعالى:

 الآية أي ظهر لهم سيئات 
  

https://madrasatalwahy.org/


  737 
 

يوَمَْ }أعمالهم بعد ما كانت خفية عليهم فهو كقوله:  
تَِِدُ كُُّ نَفْسٍ مَا عَمِلتَْ مِنْ خَيٍْْ مُُضَْْاً وَ مَا عَمِلَتْ 

 . 30آل عمران:  {مِنْ سُوءٍ 
أي و  {حَاقَ بهِِمْ مَا كََنوُا بهِِ يسَْتَهْزؤُِنَ  وَ }و قوله: 

نزل عليهم و أصابهم ما كانوا يستهزءون به في الدنيا إذا 

سمعوه من أولياء الدين من شدائد يوم القيامة و أهواله و 
 أنواع عذابه. 

نسَْانَ ضٌَُّ دَعََناَ ثُمه إذَِا } قوله تعالى: فإَذَِا مَسه الَِْْ
 ِ لْناَهُ ن وتيِتُهُ عََ خَوه

ُ
مَا أ إلخ الآية في  {عِلمٍْ  عْمَةً مِنها قَالَ إنِه

مقام التعليل البياني لما تقدم من وصف الظالمين و لذا 
 صدرت بالفاء لتتفرع على ما تقدم تفرع البيان على المبين. 

فهو تعالى لما ذكر من حالهم أنهم أعرضوا عن كل آية 

جج المقامة عليهم و لم دالة على الحق و لم يصغوا إلى الح
يسمعوا موعظة و لم يعتدوا بعبرة فجحدوا ربوبيته تعالى و 

أنكروا البعث و الحساب و بلغ بهم ذلك أن اشمأزت 
 قلوبهم إذا ذكر الله وحده. 

https://madrasatalwahy.org/


  738 
 

بين أن ذلك مما يستدعيه طبع الإنسان المائل إلى اتباع 

 هوى نفسه و الاغترار بما زين له من نعم الدنيا و الأسباب

الظاهرية الحافة بها فالإنسان حليف النسيان إذا مسه الضر 
أقبل إلى ربه و أخلص له و دعاه ثم إذا خوله ربه نعمة نسبه 
 إلى علم نفسه و خبرته و نسي ربه و جهل أنها فتنة فتن بها. 

نسَْانَ ضٌَُّ }فقوله:  أي مرض أو شدة  {فإَذَِا مَسه الَِْْ
 أي خصنا بالدعاء و انقطع عن غيرنا.  {دَعََناَ}

وتيِتُهُ عََ }و قوله: 
ُ
مَا أ لْناَهُ نعِْمَةً مِنها قاَلَ إنِه  ثُمه إذَِا خَوه

الإعطاء على نحو الهبة، و تقييد النعمة  التخويل {عِلمٍْ 
للدلالة على كون وصف النعمة محفوظا لها  {مِنها}بقوله: 

 نها نعمة. و المعنى خولناه نعمة ظاهرا كو

وتيِتُهُ }و ضمير 
ُ
ء أو مال و العناية للنعمة بما أنه شي {أ

في ذلك بالإشارة إلى أنه لا يعترف بكونها نعمة منا بل 
يقطعها عنا فيسميها شيئا أو مالا و نحوه و لا يسميها نعمة 

حتى يضطره ذلك إلى الاعتراف بمنعم و الإشارة إليه كما 
وتيِتُهُ }قال: 

ُ
 فصفح عن  {أ

  

https://madrasatalwahy.org/


  739 
 

مَا } {نعِْمَةً مِنها}الفاعل لذلك و التعبيران أعني   إنِه
وتيِتُهُ 

ُ
من لطيف تعبير القرآن، و قد وجهوا تذكير  {أ

وتيِتُهُ }الضمير في 
ُ
بوجوه أخر غير موجهة من أرادها  {أ

 فليرجع إلى المفصلات. 
 {عِلمٍْ  عََ }و الملائم لسياق الآية أن يكون معنى 

هذا الذي أوتيت على علم مني و على علم مني أي أوتيت 
 خبرة بطرق كسب المعاش و اقتناء الثروة و جمع المال. 

و قيل: المراد إنما أوتيته على علم من الله بخير عندي 

أستحق به أن يؤتيني النعمة، و قيل: المراد على علم مني 
برضا الله عني، و أنت خبير بأن ما تقدم من معنى قوله: 

لْنَ } وتيِتُهُ ثُمه إذَِا خَوه
ُ
مَا أ لا يلائم شيئا  {اهُ نعِْمَةً مِنها قاَلَ إنِه

 من القولين. 

كْثََهَُمْ لَا }و قوله: 
َ
بلَْ هَِِ فتِنَْةٌ وَ لَكِنه أ

أي بل النعمة التي خولناه منا فتنة أي ابتلاء و  {يَعْلمَُونَ 

 امتحان نمتحنه بذلك و لكن أكثرهم لا يعلمون بذلك. 

https://madrasatalwahy.org/


  740 
 

تلك النعمة عذاب لهم، و قيل:  و قيل: معناه بل

المعنى بل هذه المقالة فتنة لهم يعاقبون عليها و الوجهان 

 بعيدان سيما الأخير. 
غْنى} قوله تعالى:

َ
ِينَ مِنْ قَبلْهِِمْ فَمَا أ  قَدْ قاَلهََا الََّه

صَابَهُمْ سَيلئَِاتُ مَا كَسَبُوا
َ
 {عَنهُْمْ مَا كََنوُا يكَْسِبُونَ فَأ

راجع إلى القول السابق باعتبار أنه  {قاَلهََاقَدْ }ضمير 
 مقالة أو كلمة. 

و الآية رد لقولهم و إثبات لكونها فتنة يمتحنون بها 

بأنهم لو أوتوها على علم منهم و اكتسبوها بحولهم و 
قوتهم لأغنى عنهم كسبهم و لم يصبهم سيئات ما كسبوا 

و ليس و حفظوها لأنفسهم و تنعموا بها و لم يهلكوا دونها 

كذلك فهؤلاء الذين قبلهم قالوا هذه المقالة فما أغنى 

 عنهم كسبهم و أصابهم سيئات ما كسبوا. 
ِينَ مِنْ }و الظاهر أن الآية تشير بقوله:  قَدْ قَالهََا الََّه

مَا }إلى قارون و أمثاله و قد حكي عنه قول  {قَبلْهِِمْ  إنِه
وتيِتُهُ عََ 

ُ
 سورة القصص.  في قصته من {عِلمٍْ عِندِْي أ

https://madrasatalwahy.org/


  741 
 

ِينَ ظَلمَُوا مِنْ هَؤُلاءَِ سَيُصِيبُهُمْ } قوله تعالى: وَ الََّه
الإشارة بهؤلاء  {سَيلئَِاتُ مَا كَسَبُوا وَ مَا هُمْ بمُِعْجِزِينَ 

و المعنى أن هؤلاء  إلى قومه )صلى الله عليه وآله و سلم(
الذين ظلموا من قومك سبيلهم سبيل من قبلهم 

سبهم و وبالات عملهم و ما هم سيصيبهم سيئات ك

 بمعجزين لله. 
ِزْقَ لمَِنْ } قوله تعالى: َ يبَسُْطُ الَرل نه الَلَّه

َ
 وَ لمَْ يَعْلمَُوا أ

َ
أ

 إلخ جواب آخر  {يشََاءُ وَ يَقْدِرُ 
  

https://madrasatalwahy.org/


  742 
 

وتيِتُهُ عََ }عن قول القائل منهم:  
ُ
مَا أ و قد  {عِلمٍْ  إنِه

ِينَ مِنْ قَبلْهِِمْ }كان الجواب الأول  إلخ  {قَدْ قاَلهََا الََّه

جوابا من طريق النقض و هذا جواب من طريق 
المعارضة بالإشارة إلى دلالة الدليل على أن الله سبحانه 

 هو الذي يبسط الرزق و يقدر. 

بيان ذلك: أن سعي الإنسان عن علم و إرادة 
لا لتحصيل الرزق ليس سببا تاما موجبا لحصول الرزق و إ

لم يتخلف و من البين خلافه فكم من طالب رجع آيسا و 

 ساع خاب سعيه. 
فهناك علل و شرائط زمانية و مكانية و موانع مختلفة 
باختلاف الظروف خارجة عن حد الإحصاء إذا اجتمعت 

 و توافقت أنتج ذلك حصول الرزق. 

و ليس اجتماع هذه العلل و الشرائط على ما فيها من 
تت و التفرق من مادة و زمان و مكان و الاختلاف و التش

مقتضيات أخر مرتبطة بها مقارنة أو متقدمة و علل العلل 
و مقدماتها الذاهبة إلى ما لا يحصى، اجتماعا و توافقا على 

سبيل الاتفاق فإن الاتفاق لا يكون دائميا و لا أكثريا و 

https://madrasatalwahy.org/


  743 
 

قانون ارتزاق المرتزقين الشامل للموجودات الحية بل 

لى أقطار العالم المشهود و أرجائه ثابت محفوظ المنبسط ع

في نظام جار على ما فيه من السعة و الانبساط و لو انقطع 
 لهلكت الأشياء لأول لحظة و من فورها. 

و هذا النظام الجاري بوحدته و تناسب أجزائه و 

تلاؤمها يكشف عن وحدانية ناظمه و فردانية مدبره و 
المحفوظة بنفس النظام مديره الخارج عن أجزاء العالم 

 الباقية به و هو الله عز اسمه. 

على أن النظام من التدبير و التدبير من الخلق كما مر 
مرارا فخالق العالم مدبره و مدبره رازقه و هو الله تعالى 

 شأنه. 

 {لمَِنْ يشََاءُ }و يشير إلى هذا البرهان في الآية قوله: 

ه تعالى لم يكن فإنه إذا كان بسط الرزق و قدره بمشيئت
بمشيئة الإنسان الذي يتبجح بعلمه و سعيه و لا بمشيئة 

ء من العلل و الأسباب و إيجابه كما هو ظاهر و ليس شي
من قبيل الاتفاق بل هو على نظام جار فهو بمشيئة جاعل 

 النظام و مجريه و هو الله سبحانه. 

https://madrasatalwahy.org/


  744 
 

وَ }و قد تقدم كلام في معنى الرزق في ذيل قوله تعالى: 
و سيأتي  27آل عمران:  {رْزُقُ مَنْ تشََاءُ بغَِيِْْ حِسَابٍ تَ 

رضِْ إنِههُ }كلام فيه في تفسير قوله: 
َ
مَاءِ وَ الَْْ ِ الَسه فَوَ رَبل

نهكُمْ تَنطِْقُونَ 
َ
إن شاء الله  23الذاريات:  {لََْقٌّ مِثلَْ مَا أ

 تعالى. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  745 
 

 )بحث روائي(  

عن علي )عليه السلام( في حديث و قد  في التوحيد 
 سأله رجل عما اشتبه عليه من الآيات قال: و أما قوله:

َ بكُِمْ } ِ ِي وُكل ُ } و قوله: {يَتَوَفهاكُمْ مَلَكُ الَمَْوتِْ الََّه الَلَّه
نفُْسَ حِيَ مَوْتهَِا

َ
تهُْ رسُُلنَُا وَ هُمْ } و قوله: {يَتَوَفَّه الَْْ توََفه
طُِ  ِينَ تَتَوَفهاهُمُ الَمَْلَائكَِةُ ظَالمًِِّ } و قوله: {ونَ لَا يُفَرل الََّه
نفُْسِهِمْ 

َ
ِينَ تَتَوَفهاهُمُ الَمَْلَائكَِةُ طَيلبِيَِ } و قوله: {أ الََّه

فإن الله تبارك و تعالى يدبر الأمر  {يَقُولوُنَ سَلَامٌ عَلَيكُْمْ 
كيف يشاء و يوكل من خلقه من يشاء بما يشاء أما ملك 

لموت فإن الله يوكله بخاصته ممن يشاء من خلقه و يوكل ا
 رسله من الملائكة خاصة بمن يشاء من خلقه. 

و ليس كل العلم يستطيع صاحب العلم أن يفسره 

لكل الناس لأن فيهم القوي و الضعيف، و لأن منه ما 
يطاق حمله و منه ما لا يطاق حمله إلا أن يسهل الله له حمله 

 اصة أوليائه. و أعانه عليه من خ

https://madrasatalwahy.org/


  746 
 

و إنما يكفيك أن تعلم أن الله المحيي المميت، و أنه 

يتوفى الأنفس على يدي من يشاء من خلقه من ملائكته و 

 غيرهم. 
و في الخصال، عن علي )عليه السلام( في حديث 

لا ينام المسلم و هو جنب لا ينام إلا على  الأربعمائة:

ن روح المؤمن طهور فإن لم يجد الماء فليتيمم بالصعيد فإ
ترفع إلى الله تعالى فيقبلها و يبارك عليها فإن كان أجلها قد 
حضر جعلها في كنوز رحمته و إن لم يكن أجلها قد حضر 

 بعث بها مع أمنائه من ملائكته فيردونها في جسده.
روى العياشي بالإسناد عن الحسن بن  و في المجمع:

بيه عن محبوب عن عمرو بن ثابت عن أبي المقدام عن أ

ما من أحد ينام إلا عرجت أبي جعفر )عليه السلام( قال: 

نفسه إلى السماء و بقيت روحه في بدنه و صار بينهما سبب 
كشعاع الشمس فإن أذن الله في قبض الأرواح أجابت 

الروح النفس و إن أذن الله في رد الروح أجابت النفس 
 }الروح و هو قوله سبحانه: 

َ
ُ يَتَوَفَّه الَْْ نفُْسَ حِيَ الَلَّه

 )الآية(.  {مَوْتهَِا

https://madrasatalwahy.org/


  747 
 

فمهما رأت في ملكوت السموات فهو مما له تأويل و 

ما رأت فيما بين السماء و الأرض فهو مما يخيله الشيطان و 

 لا تأويل له. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  748 
 

و في الدر المنثور أخرج ابن أبي حاتم و ابن مردويه  

عن سليم بن عامر أن عمر بن الخطاب قال: العجب من 

ء لم يخطر له على بال الرجل أنه يبيت فيرى الشيرؤيا 
فيكون رؤياه كأخذ باليد و يرى الرجل الرؤيا فلا يكون 

 رؤياه شيئا. 

أ فلا أخبرك بذلك يا أمير  فقال علي بن أبي طالب:
نفُْسَ حِيَ }المؤمنين يقول الله تعالى: 

َ
ُ يَتَوَفَّه الَْْ الَلَّه

فِِ مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ الَهتَِّ قضََى  مَوْتهَِا وَ الَهتَِّ لمَْ تَمُتْ 
جَلٍ مُسَمًًّّ 

َ
خْرىَ إلََِ أ

ُ
فالله  {عَليَهَْا الَمَْوتَْ وَ يرُسِْلُ الَْْ

يتوفى الأنفس كلها فما رأت و هي عنده في السماء فهي 
الرؤيا الصادقة، و ما رأت إذا أرسلت إلى أجسادها تلقيها 

بالأباطيل فعجب  الشياطين في الهواء فكذبتها و أخبرتها

 عمر من قوله.
تقدم تفصيل الكلام في الرؤيا في سورة يوسف  أقول:

و الرجوع إليه يعين في فهم معنى الروايتين، و قد أطلق 
فيهما السماء على ما اصطلح عليه بعالم المثال الأعظم و ما 

https://madrasatalwahy.org/


  749 
 

بين السماء و الأرض على ما اصطلح عليه بعالم المثال 

 الأصغر فتبصر.
 [٦١الی  ٥٣(: الآیات ٣٩لزمر )] سورة ا

نْفُسِهِمْ لاَ تَقْنَطُوا }
َ
فوُا عَََ أ سَِْ

َ
ِينَ أ قلُْ ياَ عِبَادِيَ الََّه

نوُبَ جََيِعاً إنِههُ هُوَ الَغَْفُورُ  َ يَغْفِرُ الََُّّ ِ إنِه الَلَّه مِنْ رحََْْةِ الَلَّه
نيِبُوا إلَِ ٥٣الَرهحِيمُ 

َ
سْلمُِوا  وَ أ

َ
نْ رَبلكُِمْ وَ أ

َ
لََُ مِنْ قَبلِْ أ

ونَ  تيَِكُمُ الَعَْذَابُ ثُمه لَا تُنصََُْ
ْ
حْسَنَ مَا  ٥٤يأَ

َ
وَ اتِهبعُِوا أ

تيَِكُمُ الَعَْذَابُ 
ْ
نْ يأَ

َ
نزْلَِ إلَِِكُْمْ مِنْ رَبلكُِمْ مِنْ قَبلِْ أ

ُ
أ

نتُْمْ لاَ تشَْعُرُونَ 
َ
تِ ٥٥بَغْتَةً وَ أ نْ تَقُولَ نَفْسٌ ياَ حَسََْ

َ
 عََ  أ

اخِرِينَ  ِ وَ إنِْ كُنتُْ لمَِنَ الَسه وْ  ٥٦مَا فَرهطْتُ فِِ جَنبِْ الَلَّه
َ
أ

َ هَدَانَِّ لَكُنتُْ مِنَ الَمُْتهقِيَ  نه الَلَّه
َ
  ٥٧تَقُولَ لوَْ أ

  

https://madrasatalwahy.org/


  750 
 

كُونَ 
َ
ةً فأَ نه لَِ كَره

َ
وْ تَقُولَ حِيَ ترََى الَعَْذَابَ لوَْ أ

َ
أ

بتَْ بهَِا وَ  قَدْ  بلََ ٥٨مِنَ الَمُْحْسِنيَِ  جَاءَتكَْ آياَتِِ فكََذه
وَ يوَمَْ الَقْيَِامَةِ ترََى  ٥٩اسِْتَكْبََتَْ وَ كُنتَْ مِنَ الَكََْفرِِينَ 

 لَيسَْ فِِ جَهَنهمَ 
َ
ةٌ أ ِ وجُُوهُهُمْ مُسْوَده ِينَ كَذَبوُا عَََ الَلَّه الََّه

ِينَ  ِ ِ  ٦٠مَثوْىً للِمُْتَكَبَل ُ الََّه قَوْا بمَِفَازَتهِِمْ لَا وَ يُنَجِلِ الَلَّه ينَ اتِه
وءُ وَ لَا هُمْ يَُزَْنوُنَ  هُمُ الَسُّ   {٦١يَمَسُّ

 )بيان( 

أن  في الآيات أمره )صلى الله عليه وآله و سلم(
يدعوهم إلى الإسلام و اتباع ما أنزل الله و يحذرهم عما 

يستعقبه إسرافهم على أنفسهم من الحسرة و الندامة يوم لا 
ذلك مع استكبارهم في الدنيا على الحق و الفوز و  ينفعهم

النجاة يومئذ للمتقين و النار و الخسران للكافرين، و في 

 لسان الآيات من الرأفة و الرحمة ما لا يخفى. 
نفُْسِهِمْ } قوله تعالى:

َ
فُوا عَََ أ سَِْ

َ
ِينَ أ قلُْ ياَ عِبَادِيَ الََّه

 ِ إلخ أمره )صلى الله عليه وآله و  {لَا تَقْنَطُوا مِنْ رحََْْةِ الَلَّه

أن يدعوهم من قبله و يناديهم بلفظة يا عبادي و فيه  سلم(

تذكير بحجة الله سبحانه على دعوتهم إلى عبادتهم و 

https://madrasatalwahy.org/


  751 
 

ترغيب لهم إلى استجابة الدعوة أما التذكير بالحجة فلأنه 

يشير إلى أنهم عباده و هو مولاهم و من حق المولى على 

يعبده فله أن يدعوه إلى طاعته و عبادته، عبده أن يطيعه و 
و أما ترغيبهم إلى استجابة الدعوة فلما فيه من الإضافة إليه 

 تعالى الباعث لهم إلى التمسك بذيل رحمته و مغفرته. 

نفُْسِهِمْ }و قوله: 
َ
فوُا عَََ أ سَِْ

َ
ِينَ أ  -الإسراف  {الََّه

تجاوز الحد في كل فعل يفعله  -على ما ذكره الراغب 
الإنسان و إن كان ذلك في الإنفاق أشهر، و كان الفعل 

مضمن معنى الجناية أو ما يقرب منها و لذا عدي بعلى و 
الإسراف على النفس هو التعدي عليها باقتراف الذنب 
أعم من الشرك و سائر الذنوب الكبيرة و الصغيرة على ما 

 يعطيه السياق. 

قد غلب و قال جمع: إن المراد بالعباد المؤمنون و 
 استعماله فيهم مضافا إليه تعالى 

  

https://madrasatalwahy.org/


  752 
 

فوُا عََ }في القرآن فمعنى   سَِْ
َ
ِينَ أ  ياَ عِبَادِيَ الََّه

نفُْسِهِمْ 
َ
 أيها المؤمنون المذنبون.  {أ

فوُا}و يدفعه أن قوله:  سَِْ
َ
ِينَ أ إلى تمام  {ياَ عِبَادِيَ الََّه

سبع آيات ذو سياق واحد متصل يفصح عن دعوتهم و 
بتَْ بهَِا  بلََ}ذيل الآيات: قوله في  قَدْ جَاءَتكَْ آياَتِِ فَكَذه

إلخ كالصريح أو هو صريح في شمول  {وَ اسِْتَكْبََتَْ 
 العباد للمشركين. 

و المراد  {عِبَادِيَ }و ما ورد في كلامه تعالى من لفظ 

به المؤمنون بضعة عشر موردا جميعها محفوفة بالقرينة و 
ق إلى المؤمنين كما أن ليس بحيث ينصرف عند الإطلا

الموارد التي أطلق فيها و أريد به الأعم من المشرك و 

 المؤمن في كلامه كذلك. 

في الآية للمشركين لا  {عِبَادِيَ }و بالجملة شمول 
ينبغي أن يرتاب فيه، و القول بأن المراد به المشركون 

خاصة نظرا إلى سياق الآيات كما نقل عن ابن عباس أقرب 
 إلى القبول من تخصيصه بالمؤمنين. 

https://madrasatalwahy.org/


  753 
 

ِ }و قوله:  القنوط اليأس، و  {لاَ تَقْنَطُوا مِنْ رحََْْةِ الَلَّه

و دعوتهم هو  المراد بالرحمة بقرينة خطاب المذنبين

الرحمة المتعلقة بالآخرة دون ما هي أعم الشاملة للدنيا و 
الآخرة و من المعلوم أن الذي يفتقر إليه المذنبون من 
شئون رحمة الآخرة بلا واسطة هو المغفرة فالمراد بالرحمة 

المغفرة و لذا علل النهي عن القنوط من الرحمة بقوله: 
نُ } َ يَغْفِرُ الََُّّ  . {وبَ جََِيعاً إنِه الَلَّه

و في الآية التفات من التكلم إلى الغيبة حيث قيل: 

َ يَغْفِرُ } و لم يقل: إني أغفر و ذلك للإشارة إلى أنه  {إنِه الَلَّه
الله الذي له الأسماء الحسنى و منها أنه غفور رحيم كأنه 
يقول لا تقنطوا من رحمتي فإني أنا الله أغفر الذنوب جميعا 

 غفور الرحيم. لأن الله هو ال

نوُبَ جََِيعاً }و قوله:  َ يَغْفِرُ الََُّّ تعليل للنهي  {إنِه الَلَّه
عن القنوط و إعلام بأن جميع الذنوب قابلة للمغفرة 

فالمغفرة عامة لكنها تحتاج إلى سبب مخصص و لا تكون 
 1جزافا، و الذي عده القرآن سببا للمغفرة أمران: الشفاعة

                            
 و قد مر الكلام فيها في مباحث الشفاعة في الجزء الأول من الكتاب.  1

https://madrasatalwahy.org/


  754 
 

نوُبَ }في قوله: و التوبة لكن ليس المراد  َ يَغْفِرُ الََُّّ إنِه الَلَّه
 المغفرة الحاصلة بالشفاعة لأن الشفاعة لا تنال  {جََيِعاً 

الشرك بنص القرآن في آيات كثيرة و قد مر أيضا أن 
كَ بهِِ وَ يَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلكَِ }قوله نْ يشَُْْ

َ
َ لَا يَغْفِرُ أ إنِه الَلَّه

ناظر إلى الشفاعة و الآية أعني  48النساء:  {لمَِنْ يشََاءُ 

نوُبَ جََِيعاً }قوله:  َ يَغْفِرُ الََُّّ موردها الشرك و  {إنِه الَلَّه
 سائر الذنوب. 

فلا يبقى إلا أن يكون المراد المغفرة الحاصلة بالتوبة 

و كلامه تعالى صريح في مغفرة الذنوب جميعا حتى الشرك 
 بالتوبة. 

كلام واحد ذو سياق على أن الآيات السبع كما عرفت 

و  -و هو تمهيد لما يتلوه  -واحد متصل ينهى عن القنوط 

يأمر بالتوبة و الإسلام و العمل الصالح و ليست الآية 
الأولى كلاما مستقلا منقطعا عما يتلوه حتى يحتمل عدم 

تقييد عموم المغفرة فيها بالتوبة و أي سبب آخر مفروض 
 للمغفرة. 

https://madrasatalwahy.org/


  755 
 

نوُبَ جََيِعاً إنِه }و الآية أعني قوله:  َ يَغْفِرُ الََُّّ من  { الَلَّه

معارك الآراء بينهم فقد ذهب قوم إلى تقييد عموم المغفرة 

فيها بالشرك و سائر الكبائر التي وعد الله عليها النار مع 
عدم تقييد العموم بالتوبة فالمغفرة لا تنال إلا الصغائر من 

 الذنوب. 

م تقيدها و ذهب آخرون إلى إطلاق المغفرة و عد
بالتوبة و لا بسبب آخر من أسباب المغفرة غير أنهم 

كَ }قيدوها بالشرك لصراحة قوله:  نْ يشَُْْ
َ
َ لاَ يَغْفِرُ أ إنِه الَلَّه

)الآية( فاستنتجوا  {بهِِ وَ يَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلكَِ لمَِنْ يشََاءُ 
عموم المغفرة و إن لم يكن هناك سبب مخصص يرجح 

على غيره في مغفرته كالتوبة و الشفاعة  المذنب المغفور له

ذلك بوجوه   1و هي المغفرة الجزافية و قد استدلوا على

 غير سديدة. 

                            
لآية و قد استدل الآلوسي في روح المعاني على عدم تقيد إطلاق المغفرة في ا  1

بالتوبة بسبعة عشر وجها لا تغني طائلا، و ناقش في كون المغفرة لا عن سبب 
لوقوعه « لمن يشاء»مرجح من التوبة و غيرها منافيا للحكمة ثم قيد الآية بتقدير 

 في بعض القراءات غير المشهورة فراجعه إن شئت. 

https://madrasatalwahy.org/


  756 
 

و أنت خبير بأن مورد الآية هو الشرك و سائر 

الذنوب، و من المعلوم من كلامه تعالى أن الشرك لا يغفر 

إلا بالتوبة فتقيد إطلاق المغفرة في الآية بالتوبة مما لا مفر 
 منه. 

نيِبُوا إلَِ} قوله تعالى:
َ
سْلمُِوا لََُ مِنْ قَبلِْ  وَ أ

َ
رَبلكُِمْ وَ أ

ونَ  تيَِكُمُ الَعَْذَابُ ثُمه لَا تُنصََُْ
ْ
نْ يأَ

َ
عطف على قوله:  {أ
، و الإنابة إلى الله الرجوع إليه و هو التوبة، و {لاَ تَقْنَطُوا}

 قوله: 
  

https://madrasatalwahy.org/


  757 
 

المضمر و من وضع الظاهر موضع  {رَبلكُِمْ  إلَِ}

كان مقتضى الظاهر أن يقال: و أنيبوا إليه و الوجه فيه 

الإشارة إلى التعليل فإن الملاك في عبادة الله سبحانه صفة 
 ربوبية. 

و المراد بالإسلام التسليم لله و الانقياد له فيما يريد، 

سْلمُِوا لََُ }و إنما قال: 
َ
و لم يقل: و آمنوا به لأن  {وَ أ

و بعدها استكبارهم على الحق و  المذكور قبل الآية
 المقابل له الإسلام. 

تيَِكُمُ الَعَْذَابُ ثُمه لَا }و قوله: 
ْ
نْ يأَ

َ
مِنْ قَبلِْ أ

ونَ  نيِبُوا}متعلق بقوله:  {تُنصََُْ
َ
سْلمُِوا}و  {أ

َ
و المراد  {أ

بالعذاب عذاب الآخرة بقرينة الآيات التالية، و يمكن على 

لا تقبل معه التوبة و منه  بعد أن يراد مطلق العذاب الذي

فَلَمْ يكَُ يَنفَْعُهُمْ إيِمَانُهُمْ }عذاب الاستئصال قال تعالى: 
 ِ ِ الَهتَِّ قَدْ خَلتَْ فِِ عِبَادِه سَنَا سُنهتَ الَلَّه

ْ
وْا بأَ

َ
ا رَأ  {لمَه

 . 85المؤمن: 

https://madrasatalwahy.org/


  758 
 

ونَ }و المراد بقوله:  أن المغفرة لا  {ثُمه لَا تُنصََُْ

قق سببها فالتوبة مفروضة العدم و تدرككم بوجه لعدم تح

 الشفاعة لا تشمل الشرك. 
نزْلَِ إلَِِكُْمْ مِنْ } قوله تعالى:

ُ
حْسَنَ مَا أ

َ
وَ اتِهبعُِوا أ

نتُْمْ لَا 
َ
تيَِكُمُ الَعَْذَابُ بَغْتَةً وَ أ

ْ
نْ يأَ

َ
رَبلكُِمْ مِنْ قَبلِْ أ

الخطاب عام للمؤمن و الكافر كالخطابات  {تشَْعُرُونَ 
 و القرآن قد أنزل إلى الفريقين جميعا.  السابقة

و في الآية أمر باتباع أحسن ما أنزل من الله قيل: 

المراد به اتباع الأحكام من الحلال و الحرام دون 
القصص، و قيل: اتباع ما أمر به و نهي عنه كإتيان الواجب 
و المستحب و اجتناب الحرام و المكروه دون المباح، و 

عزائم و هي الواجبات و المحرمات، و قيل: الاتباع في ال

قيل: اتباع الناسخ دون المنسوخ، و قيل: ما أنزل هو 
جنس الكتب السماوية و أحسنها القرآن فاتباع أحسن ما 

 أنزل و هو اتباع القرآن. 
سْلمُِوا لََُ }و الإنصاف أن قوله في الآية السابقة: 

َ
 {وَ أ

وَ }يشمل مضمون كل من هذه الأقوال فحمل قوله: 

https://madrasatalwahy.org/


  759 
 

نزْلَِ إلَِِكُْمْ 
ُ
حْسَنَ مَا أ

َ
ء منها لا يخلو عن على شي {اتِهبعُِوا أ

 تكرار من غير موجب. 

و لعل المراد من أحسن ما أنزل الخطابات التي تشير 
إلى طريق استعمال حق العبودية في امتثال الخطابات الإلهية 
الاعتقادية و العملية و ذلك كالخطابات الداعية إلى ذكر 

تعالى بالاستغراق و إلى حبه و إلى تقواه حق تقاته و إلى الله 
 إخلاص الدين له فإن 
  

https://madrasatalwahy.org/


  760 
 

اتباع هذه الخطابات يحيي الإنسان حياة طيبة و ينفخ  

فيه روح الإيمان و يصلح أعماله و يدخله في ولاية الله تعالى 

 و هي الكرامة ليست فوقها كرامة. 
نتُْمْ }و قوله: 

َ
تيَِكُمُ الَعَْذَابُ بَغْتَةً وَ أ

ْ
نْ يأَ

َ
مِنْ قَبلِْ أ

أنسب لهذا المعنى فإن الدعوة إلى عمل  {لَا تشَْعُرُونَ 

بالتخويف من مفاجأة الحرمان و مباغتة المانع إنما تكون 
غالبا فيما يساهل المدعو في أمره و يطيب نفسه بسوف و 

منه بإصلاح  لعل، و هذا المعنى أمس بإصلاح الباطن

الظاهر و الإتيان بأجساد الأعمال، و يقرب منه قوله تعالى: 
ِ وَ للِرهسُولِ إذَِا دَعََكُمْ } ِينَ آمَنُوا اسِْتَجِيبُوا لِلَّه هَا الََّه يُّ

َ
ياَ أ

َ يَُُولُ بيََْ الَمَْرءِْ وَ قَلبْهِِ  نه الَلَّه
َ
لمَِا يُُيْيِكُمْ وَ اعِْلمَُوا أ

 . 24الأنفال: {

تِ} وله تعالى:ق نْ تَقُولَ نَفْسٌ ياَ حَسََْ
َ
مَا  عََ  أ

 ِ التفريط  إلخ قال في المجمع: {فَرهطْتُ فِِ جَنبِْ الَلَّه

إهمال ما يجب أن يتقدم فيه حتى يفوت وقته، و قال: 
التحسر الاغتمام مما فات وقته لانحساره عنه بما لا يمكن 

لجارحة. قال: ا استدراكه. انتهى. و قال الراغب: الجنب

https://madrasatalwahy.org/


  761 
 

ثم يستعار في الناحية التي تليها لعادتهم في استعارة سائر 

الجوارح لذلك نحو اليمين و الشمال. انتهى. فجنب الله 

جانبه و ناحيته و هي ما يرجع إليه تعالى مما يجب على العبد 
أن يعامله و مصداق ذلك أن يعبده وحده و لا يعصيه و 

 ذلك.  التفريط في جنب الله التقصير في

اخِرِينَ }و قوله:  مخففة  {إنِْ  } {وَ إنِْ كُنتُْ لمَِنَ الَسه
اسم فاعل من سخر بمعنى  من الثقيلة، و الساخرين

 استهزأ. 

و معنى الآية إنما نخاطبكم بهذا الخطاب حذر أن 
تقول أو لئلا تقول نفس منكم يا حسرتا على ما قصرت في 

موطن القول جانب الله و إني كنت من المستهزءين، و 

 يوم القيامة. 

َ هَدَانَِّ لَكُنتُْ مِنَ } قوله تعالى: نه الَلَّه
َ
وْ تَقُولَ لوَْ أ

َ
أ

ضمير تقول للنفس، و المراد بالهداية الإرشاد  {الَمُْتهقِيَ 

 و إراءة الطريق، و المعنى ظاهر و هو قطع للعذر. 
 } قوله تعالى:

َ
وْ تَقُولَ حِيَ ترََى الَعَْذَابَ لوَْ أ

َ
نه لَِ أ

كُونَ مِنَ الَمُْحْسِنيَِ 
َ
ةً فأَ لو للتمني و الكرة الرجعة،  {كَره

https://madrasatalwahy.org/


  762 
 

و المعنى أو تقول نفس متمنية حين ترى العذاب يوم 

 القيامة: ليت لي رجعة إلى الدنيا فأكون من المحسنين. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  763 
 

بتَْ بهَِا وَ  بلََ} قوله تعالى: قَدْ جَاءَتكَْ آياَتِِ فَكَذه
رد لها و جواب  {كُنتَْ مِنَ الَكََْفرِِينَ  اسِْتَكْبََتَْ وَ 

َ هَدَانَِّ لَكُنتُْ مِنَ }لخصوص قولها ثانيا:  نه الَلَّه
َ
لوَْ أ

و مواطن الجواب يوم القيامة كما أن موطن  {الَمُْتهقِيَ 
 القول ذلك و لسياق الجواب شهادة عليه. 

وْ تَقُولَ حِيَ }و قد فصل بين قولها و جوابه بقوله: 
َ
أ

َ هَدَانَِّ }إلخ و لم يجب إلا عن قولها:  {ىترََ  نه الَلَّه
َ
 {لوَْ أ

 إلخ. 

و الوجه في الفصل أن الأقوال الثلاثة المنقولة عنها 
مرتبة على ترتيب صدورها عن المجرمين يوم القيامة فإذا 
قامت القيامة و رأى المجرمون أن اليوم يوم الجزاء 

تحسروا على ما  بالأعمال و قد فرطوا فيها و فاتهم وقتها

تِ}فرطوا و نادوا بالحسرة على تفريطهم  مَا  عََ  ياَ حَسََْ
اعَةُ بَغْتَةً قَالوُا }قال تعالى:  {فَرهطْتُ  حَتَّه إذَِا جَاءَتْهُمُ الَسه

تَنَا عََ  طْنَا فيِهَا ياَ حَسََْ  . 31الأنعام:  {مَا فَره

https://madrasatalwahy.org/


  764 
 

وَ }ثم إذا حوسبوا و أمر المتقون بدخول الجنة و قيل
هَا الَمُْجْرمُِونَ  يُّ

َ
تعللوا بقولهم:  59يس: {امِْتَازُوا الَِْوَمَْ أ

َ هَدَانَِّ لكَُنتُْ مِنَ الَمُْتهقِيَ } نه الَلَّه
َ
 . {لوَْ أ

ثم إذا أمروا بدخول النار فأوقفوا عليها ثم أدخلوا 
وْ }فيها تمنوا الرجوع إلى الدنيا ليحسنوا فيها فيسعدوا 

َ
أ

ةً  تَقُولَ حِيَ  نه لَِ كَره
َ
وَ لوَْ }قال تعالى:  {ترََى الَعَْذَابَ لوَْ أ

بَ  ترَى ِ إذِْ وُقفُِوا عَََ الَنهارِ فَقَالوُا ياَ لَِتْنََا نرَُدُّ وَ لَا نكَُذل
، و قال 27الأنعام: {بآِياَتِ رَبلنَِا وَ نكَُونَ مِنَ الَمُْؤْمِنيَِ 

خْرجِْنَا مِ }حاكيا عنهم: 
َ
نهَْا فإَنِْ عُدْناَ فإَنِها ظَالمُِونَ رَبهنَا أ

 . 107المؤمنون: {
ثم لما نقل الأقوال على ما بينها من الترتيب أخذ في 

الجواب و لو أخر القول المجاب عنه حتى يتصل 

  بالجواب أو قدم الجواب حتى يتصل به اختل النظم
َ هَدَانَِّ }و قد خص قولهم الثاني:  نه الَلَّه

َ
إلخ  {لوَْ أ

لجواب و أمسك عن جواب قولهم الأول و الثالث لأن با
في الأول حديث استهزائهم بالحق و أهله و في الثالث 

تمنيهم للرجوع إلى الدنيا و الله سبحانه يزجر هؤلاء يوم 

https://madrasatalwahy.org/


  765 
 

القيامة و يمنعهم أن يكلموه و لا يجيب عن كلامهم كما 

قْوَتُنَا وَ كُنها قاَلوُا رَبهنَا غَلبََتْ عَليَنَْا شِ }يشير إلى ذلك قوله
 قوَمْاً ضَالليَِ رَبهنَا 

  

https://madrasatalwahy.org/


  766 
 

خْرجِْنَا مِنهَْا فَإنِْ عُدْناَ فإَنِها ظَالمُِونَ قَالَ اخِْسَؤُا فيِهَا 
َ
أ

وَ لَا تكَُللمُِونِ إنِههُ كََنَ فَرِيقٌ مِنْ عِبَادِي يَقُولوُنَ رَبهنَا 
نتَْ خَ 

َ
َذْتُمُوهُمْ آمَنها فاَغْفِرْ لَناَ وَ ارِحَْْنَْا وَ أ احِِْيَ فاَتَّه يُْْ الَره

نسَْوكُْمْ ذكِْرِي وَ كُنتُْمْ مِنهُْمْ تضَْحَكُونَ 
َ
سِخْرِيًّا حَتَّه أ

هُمْ هُمُ الَفَْائزُِونَ  نه
َ
وا أ إنَِّلِ جَزَيتُْهُمُ الََِْومَْ بمَِا صَبََُ

 . 111المؤمنون: {
ِي} قوله تعالى: نَ كَذَبوُا عَََ وَ يوَمَْ الَقْيَِامَةِ ترََى الََّه

 لَيسَْ فِِ جَهَنهمَ مَثوْىً 
َ
ةٌ أ ِ وجُُوهُهُمْ مُسْوَده الَلَّه

ِينَ  ِ الكذب على الله هو القول بأن له شريكا و  {للِمُْتَكَبَل
 أن له ولدا و منه البدعة في الدين. 

و سواد الوجه آية الذلة و هي جزاء تكبرهم و لذا 

 لَيسَْ فِِ جَهَنهمَ مَثْ }قال: 
َ
ِينَ أ ِ  . {وىً للِمُْتَكَبَل

قَوْا بمَِفَازَتهِِمْ لَا } قوله تعالى: ِينَ اتِه ُ الََّه وَ يُنَجِلِ الَلَّه
وءُ وَ لَا هُمْ يَُزَْنوُنَ  هُمُ الَسُّ الظاهر أن مفازة مصدر  {يَمَسُّ

ميمي بمعنى الفوز و هو الظفر بالمراد، و الباء في 
للملابسة أو السببية فالفوز الذي يقضيه الله  {بمَِفَازَتهِِمْ }

 لهم اليوم سبب تنجيتهم. 

https://madrasatalwahy.org/


  767 
 

هُمُ }و قوله:  إلخ بيان لتنجيتهم كأنه قيل:  {لَا يَمَسُّ

ينجيهم لا يمسهم السوء من خارج و لا هم يحزنون في 

 أنفسهم. 
و للآية نظر إلى قوله تعالى في ذيل آيات سورة 

وا إنَِّلِ جَ }المؤمنون المنقولة آنفا:  زَيتُْهُمُ الَِْوَمَْ بمَِا صَبََُ
هُمْ هُمُ الَفَْائزُِونَ  نه

َ
 فتدبر و لا تغفل.  {أ

 )بحث روائي( 

 في المجمع عن أمير المؤمنين )عليه السلام( أنه قال: 
فوُا عََ } ما في القرآن آية أوسع من: سَِْ

َ
ِينَ أ  ياَ عِبَادِيَ الََّه

نفُْسِهِمْ 
َ
 )الآية(. {أ

في الدر المنثور، عن ابن جرير عن ابن و رواه  أقول:
سيرين عنه )عليه السلام( ، و ستأتي إن شاء الله في تفسير 

وَ }سورة الليل الرواية عنه )عليه السلام( أن قوله تعالى: 
 أرجى من هذه الآية.  {لسََوفَْ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتََضْىَ 

و في الدر المنثور، أخرج أحمد و ابن جرير و ابن أبي  

 حاتم و ابن مردويه و البيهقي 
  

https://madrasatalwahy.org/


  768 
 

سمعت رسول الله  في شعب الإيمان عن ثوبان قال:

)صلى الله عليه وآله و سلم( يقول: ما أحب أن لي الدنيا و 

فوُا عَََ } ما فيها بهذه الآية: سَِْ
َ
ِينَ أ ياَ عِبَادِيَ الََّه

نفُْسِهِمْ 
َ
يا رسول الله فمن  إلى آخر الآية، فقال رجل: {أ

أشرك؟ فسكت النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( ثم قال: 

  إلا من أشرك.
ء فقد تقدم أن مورد الآية هو في الرواية شي أقول:

 الشرك و أن الآية مقيدة بالتوبة. 

و فيه، أخرج ابن أبي شيبة و مسلم عن أبي أيوب 
و  سمعت رسول الله )صلى الله عليه وآلهالأنصاري قال: 

سلم( يقول: لو لا أنكم تذنبون لخلق الله خلقا يذنبون 

  فيغفر لهم.

ما في الحديث من المغفرة لا يأبى التقيد  أقول:
 بأسباب المغفرة كالتوبة و الشفاعة. 

ياَ عِبَادِيَ }قيل: هذه الآية يعني قوله:  و في المجمع
فوُا سَِْ

َ
ِينَ أ اد إلخ نزلت في وحشي قاتل حمزة حين أر {الََّه

أن يسلم و خاف أن لا تقبل توبته فلما نزلت الآية أسلم 

https://madrasatalwahy.org/


  769 
 

فقيل: يا رسول الله هذه له خاصة أم للمسلمين عامة؟ 

  : بل للمسلمين عامة.فقال )صلى الله عليه وآله و سلم(

و عن كتاب سعد السعود، لابن طاووس نقلا عن 
تفسير الكلبي: بعث وحشي و جماعة إلى النبي )صلى الله 

له و سلم( أنه ما يمنعنا من دينك إلا أننا سمعناك عليه وآ

تقرأ في كتابك أن من يدعو مع الله إلها آخر و يقتل النفس 
و يزني يلق أثاما و يخلد في العذاب و نحن قد فعلنا ذلك 

إلِاه مَنْ تاَبَ وَ آمَنَ وَ عَمِلَ } كله فبعث إليهم بقوله تعالى:
 صالحا.  فقالوا: نخاف أن لا نعمل {صَالِْاً 

كَ بهِِ وَ يَغْفِرُ }فبعث إليهم:  نْ يشَُْْ
َ
َ لَا يَغْفِرُ أ إنِه الَلَّه

فقالوا نخاف أن لا ندخل في  {مَا دُونَ ذَلكَِ لمَِنْ يشََاءُ 

فوُا عََ }المشية. فبعث إليهم  سَِْ
َ
ِينَ أ  ياَ عِبَادِيَ الََّه

ِ إنِه  نفُْسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رحََْْةِ الَلَّه
َ
نوُبَ أ َ يَغْفِرُ الََُّّ  الَلَّه

 فجاءوا و أسلموا.  {جََيِعاً 

فقال النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( لوحشي قاتل 
حمزة: غيب وجهك عني فإني لا أستطيع النظر إليك. قال: 

 فلحق بالشام فمات في الخمر.

https://madrasatalwahy.org/


  770 
 

و روي ما يقرب منه في الدر المنثور، بعدة  أقول: 

فُوا}ه: طرق و في بعضها أن قول سَِْ
َ
ِينَ أ إلخ  {ياَ عِبَادِيَ الََّه

نزل فيه كما في خبر المجمع، السابق، و يضعفه أن السورة 
مكية و قد أسلم وحشي بعد الهجرة. على أن ظاهر الخبر 

 عدم تقيد إطلاق المغفرة في 
  

https://madrasatalwahy.org/


  771 
 

 الآية بالتوبة و قد عرفت أن السياق يأباه.  

ء و تشديد الميم و قوله: فمات في الخمر لعله بفتح الخا

موضع من أعراض المدينة و لعله من غلط الناس و 
الصحيح الحمص، و لعل المراد به موته عن شرب الخمر 
 فإنه كان مدمن الخمر و قد جلد في ذلك غير مرة ثم ترك. 

و اعلم أن هناك روايات كثيرة عن أئمة أهل البيت 
)عليهم السلام( في تطبيق هذه الآيات على شيعتهم و 

طبيق جنب الله عليهم و هي جميعا من الجري دون ت

 التفسير و لذا تركنا إيرادها هاهنا. 
 [٧٥الی  ٦٢(: الآیات ٣٩]سورة الزمر )

ِ شَْ }
ُ خَالقُِ كُل ِ شَْ الَلَّه

لََُ  ٦٢ءٍ وَكيِلٌ ءٍ وَ هُوَ عَََ كُل
 ِ ِينَ كَفَرُوا ب رضِْ وَ الََّه

َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ ِ مَقَالِِدُ الَسه آياَتِ الَلَّه
ونَ  ولئَكَِ هُمُ الََْْاسُِِ

ُ
عْبُدُ  ٦٣أ

َ
ِ أ

مُرُونِل
ْ
ِ تأَ  فَغَيَْْ الَلَّه

َ
قُلْ أ

هَا الََْْاهلِوُنَ  يُّ
َ
ِينَ مِنْ قَبلْكَِ  ٦٤أ وحََِ إلَِِكَْ وَ إلََِ الََّه

ُ
وَ لقََدْ أ

كْتَ لََِحْبَطَنه عَمَلُكَ وَ لََِكُونَنه مِنَ الََْْا شََْ
َ
سِِِينَ لئَنِْ أ

اكرِِينَ  ٦٥ َ فاَعْبُدْ وَ كُنْ مِنَ الَشه وَ مَا قَدَرُوا  ٦٦بلَِ الَلَّه
رضُْ جََِيعاً قَبضَْتُهُ يوَمَْ الَقْيَِامَةِ وَ 

َ
ِ وَ الَْْ َ حَقه قَدْرهِ الَلَّه

https://madrasatalwahy.org/


  772 
 

مَاوَاتُ مَطْويِهاتٌ بيَِمِينهِِ سُبحَْانهَُ وَ تَعَالَ ا  الَسه عَمه
مَاوَاتِ وَ وَ نفُِ  ٦٧يشُِْْكُونَ  ورِ فصََعِقَ مَنْ فِِ الَسه خَ فِِ الَصُّ

خْرى
ُ
ُ ثُمه نفُِخَ فيِهِ أ رضِْ إلِاه مَنْ شَاءَ الَلَّه

َ
فإَذَِا  مَنْ فِِ الَْْ

رضُْ بنُِورِ رَبلهَِا وَ وُضِعَ  ٦٨هُمْ قيَِامٌ يَنظُْرُونَ 
َ
قتَِ الَْْ شََْ

َ
وَ أ

هَدَاءِ وَ قضُِىَ  ءَ باِلنهبيِليَِ وَ الَكِْتَابُ وَ جِ   الَشُّ
  

https://madrasatalwahy.org/


  773 
 

ِ وَ هُمْ لَا يُظْلمَُونَ  يَِتْ كُُّ نَفْسٍ  ٦٩بيَنَْهُمْ باِلَْْقل وَ وُفل
عْلَمُ بمَِا يَفْعَلُونَ 

َ
ِينَ  ٧٠مَا عَمِلَتْ وَ هُوَ أ وَ سِيقَ الََّه

بوَْابُهَا وَ  كَفَرُوا إلَِ
َ
جَهَنهمَ زُمَراً حَتَّه إذَِا جَاؤهَُا فتُحَِتْ أ

تكُِمْ رسُُلٌ مِنكُْمْ يَتلُْونَ قَ 
ْ
 لمَْ يأَ

َ
الَ لهَُمْ خَزَنَتُهَا أ

عَليَكُْمْ آياَتِ رَبلكُِمْ وَ يُنذِْرُونكَُمْ لقَِاءَ يوَمِْكُمْ هَذَا 
تْ كََمَِةُ الَعَْذَابِ عَََ الَكََْفرِِينَ  قاَلوُا بلََ  ٧١وَ لَكِنْ حَقه

بوَْابَ جَهَنهمَ خَ 
َ
الِدِينَ فيِهَا فبَئِسَْ مَثوَْى قيِلَ ادُْخُلوُا أ

ِينَ  ِ قَوْا رَبههُمْ إلََِ الََْْنهةِ زُمَراً  ٧٢الَمُْتَكَبَل ِينَ اتِه وَ سِيقَ الََّه
بوَْابُهَا وَ قاَلَ لهَُمْ خَزَنَتُهَا سَلَامٌ 

َ
حَتَّه إذَِا جَاؤهَُا وَ فتُحَِتْ أ

ِ وَ  ٧٣عَليَكُْمْ طِبتُْمْ فاَدْخُلوُهَا خَالِدِينَ  قاَلوُا الََْْمْدُ لِلَّه
نهةِ   مِنَ الََْْ

ُ
أ رضَْ نتَبََوه

َ
وْرَثَنَا الَْْ

َ
ِي صَدَقَنَا وعَْدَهُ وَ أ الََّه

جْرُ الَعَْامِليَِ 
َ
وَ ترََى الَمَْلَائكَِةَ  ٧٤حَيثُْ نشََاءُ فنَعِْمَ أ

 حَافليَِ مِنْ حَوْلِ الَعَْرشِْ يسَُبلحُِونَ بَِمَْدِ رَبلهِِمْ وَ قُضِىَ 
ِ الَعَْالمَِيَ  ِ رَبل ِ وَ قيِلَ الََْْمْدُ لِلَّه   {٧٥بيَنَْهُمْ باِلَْْقل

 )بيان( 

فصل من الآيات به تختم السورة يذكر فيه خلاصة ما 

تنتجه الحجج المذكورة فيها قبل ذلك ثم يؤمر )صلى الله 

https://madrasatalwahy.org/


  774 
 

أن يخاطب المشركين أن ما اقترحوا به  عليه وآله و سلم(

عليه أن يعبد آلهتهم ليس إلا جهلا بمقامه تعالى و يذكر 

 النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( ما أوحي إليه و إلى
 الذين من قبله: لئن أشرك ليحبطن عمله. 

  

https://madrasatalwahy.org/


  775 
 

ثم يذكر سبحانه أن المشركين ما عرفوه واجب  

معرفته و إلا لم يرتابوا في ربوبيته لهم و لا عبدوا غيره ثم 

يذكر تعالى نظام الرجوع إليه و هو تدبير جانب المعاد من 
الخلقة ببيان جامع كاف لا مزيد عليه و يختم السورة 

 بالحمد. 

ِ شَْ } ه تعالى:قول
ُ خَالقُِ كُل هذا هو الذي ذكر  {ءٍ الَلَّه

لَِْهُمْ مَنْ }اعتراف المشركين به من قبل في قوله
َ
وَ لئَنِْ سَأ

 ُ رضَْ لََِقُولُنه الَلَّه
َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ من  38الآية  {خَلقََ الَسه

 السورة و بنى عليه استناد الأشياء في تدبيرها إليه. 
لمقام تمهيد لما يذكر بعدها من كون و الجملة في ا

التدبير مستندا إليه لما تقدم مرارا أن الخلق لا ينفك عن 

التدبير فانتقل في المقام من استناد الخلق إليه إلى 

مَاوَاتِ وَ }اختصاص الملك به و هو قوله:  لََُ مَقَالِِدُ الَسه
رضِْ 

َ
و من اختصاص الملك به إلى كونه هو الوكيل  {الَْْ

 ء القائم مقامه في تدبير أمره. كل شي على

https://madrasatalwahy.org/


  776 
 

ُ رَبُّكُمْ لاَ إلَََِ إلِاه }و قد تقدم في ذيل قوله ذَلكُِمُ الَلَّه
ِ شَْ 

في الجزء السابع من  102الأنعام:  {ءٍ هُوَ خَالقُِ كُل

 ء. الكتاب كلام في معنى عموم الخلقة لكل شي
ِ شَْ  وَ هُوَ عََ } قوله تعالى:

و ذلك لأن  {لٌ ءٍ وَكيِكُل
ء وجوده إليه يقتضي أن يكون تعالى هو انتهاء خلق كل شي

ء من الأشياء لا نفسه و لا ء فلا يملك شيالمالك لكل شي
شيئا مما يترشح من نفسه إلا بتمليك الله تعالى، فهو لفقره 

 مطلقا لا يملك تدبيرا و الله المالك لتدبيره. 

فهو أيضا نوع من و أما تمليكه تعالى له نفسه و عمله 
تدبيره تعالى مؤكد لملكه غير ناف و لا مناف من شئون 
وكالته تعالى عليهم لا تفويض للأمر و إبطال للوكالة 

 فافهم ذلك. 

ء من الأشياء لا يملك لنفسه و بالجملة إذ كان كل شي
شيئا كان سبحانه هو الوكيل عليه القائم مقامه المدبر 

لأمره و الأسباب و المسببات في ذلك سواء فالله سبحانه 
 هو ربها وحده. 

https://madrasatalwahy.org/


  777 
 

فقد تبين أن الجملة مسوقة للإشارة إلى توحده في 

ذكر ذلك الربوبية و هو المقصود بيانه فقول بعضهم إن 

ِ شَْ }بعد قوله: 
ُ خَالقُِ كُل للدلالة على أنه هو  {ءٍ الَلَّه

الغني المطلق و أن المنافع و المضار راجعة إلى العباد، أو 
 ء أن المراد أنه تعالى حفيظ على كل شي

  

https://madrasatalwahy.org/


  778 
 

فيكون إشارة إلى أن الأشياء محتاجة إليه في بقائها كما 

 معنى الآية بالمرة. أنها محتاجة إليه في حدوثها، أجنبي عن 

رضِْ } قوله تعالى:
َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ إلخ  {لََُ مَقَالِِدُ الَسه

 المقاليد كما قيل بمعنى المفاتيح و لا مفرد له من لفظه. 
و مفاتيح السماوات و الأرض مفاتيح خزائنها قال 

رضِْ } تعالى: 
َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ ِ خَزَائنُِ الَسه المنافقون:  {وَ لِلَّه

و خزائنها غيبها الذي يظهر منه الأشياء و النظام الجاري  7
ءٍ إلِاه وَ إنِْ مِنْ شَْ } فيها فتخرج إلى الشهادة قال تعالى:

ِلَُُ إلِاه بقَِدَرٍ مَعْلوُمٍ   . 21الحجر:  {عِندَْناَ خَزَائنُِهُ وَ مَا ننَُْل
و ملك مقاليد السماوات و الأرض كناية عن ملك 

نها وجودات الأشياء و أرزاقها و أعمارها خزائنها التي م

و آجالها و سائر ما يواجهها في مسيرها من حين تبتدئ منه 

 تعالى إلى حين ترجع إليه. 
إلخ في مقام التعليل  {لََُ مَقَالِِدُ }و هو أعني قوله: 

ِ شَْ  وَ هُوَ عََ }لقوله: 
ء به مفصولا و لذا جي {ءٍ وَكيِلٌ كُل

 من غير عطف. 

https://madrasatalwahy.org/


  779 
 

ولَئكَِ هُمُ }له: و قو
ُ
ِ أ ِينَ كَفَرُوا بآِياَتِ الَلَّه وَ الََّه

ونَ  ِ شَْ }قد تقدم أن قوله:  {الََْْاسُِِ
ُ خَالقُِ كُل  - {ءٍ الَلَّه

رضِْ } -إلى قوله 
َ
ذكر خلاصة ما تفيده الحجج  {وَ الَْْ

وَ }المذكورة في خلال الآيات السابقة، و عليه فقوله: 
ِينَ كَفَرُوا بآِيَ  ِ الََّه ُ }إلخ معطوف على قوله:  {اتِ الَلَّه الَلَّه

ِ شَْ 
و المعنى الذي تدل عليه الآيات و  {ءٍ خَالقُِ كُل

الحجج المتقدمة أن الله سبحانه خالق فمالك فوكيل على 
ء أي متوحد في الربوبية و الألوهية و الذين كفروا كل شي

بآيات ربهم فلم يوحدوه و لم يعبدوه أولئك هم 
 . الخاسرون

ِينَ }و قد اختلفوا فيما عطف عليه قوله:  وَ الََّه
إلخ فذكروا فيه وجوها مختلفة كثيرة لا جدوى  {كَفَرُوا

 فيها من أرادها فليرجع إلى المطولات. 
هَا } قوله تعالى: يُّ

َ
عْبُدُ أ

َ
ِ أ

مُرُونِل
ْ
ِ تأَ  فَغَيَْْ الَلَّه

َ
قلُْ أ

به الحجج  لما أورد سبحانه خلاصة ما تنطق {الََْْاهلِوُنَ 
المذكورة في السورة من توحده تعالى بالخلق و الملك و 

 التدبير 

https://madrasatalwahy.org/


  780 
 

  

https://madrasatalwahy.org/


  781 
 

و لازم ذلك توحده تعالى في الربوبية و الألوهية أمر  

نبيه )صلى الله عليه وآله و سلم( أن يخاطب المشركين 

المقترحين عليه أن يعبد آلهتهم أنه لا يبقى مع هذه الحجج 
غير الله و إجابة اقتراحهم و الباهرة الظاهرة محل لعبادته 

 هل هي إلا الجهل. 

عْبُدُ }فقوله: 
َ
ِ أ

مُرُونِل
ْ
ِ تأَ  فَغَيَْْ الَلَّه

َ
الفاء لتفريع  {أ

ِ شَْ }مضمون الجملة على قوله: 
ُ خَالقُِ كُل إلى آخر  {ءٍ الَلَّه

ِ }الآيتين، و الاستفهام إنكاري، و  مفعول  {فَغَيَْْ الَلَّه

عْبُدُ }
َ
ِ }قدم عليه لتعلق العناية به، و  {أ

مُرُونِل
ْ
 {تأَ

معترض بين الفعل و مفعوله و أصله تأمرونني أدغمت 
 فيه إحدى النونين في الأخرى. 

هَا الََْْاهلِوُنَ }و قوله:  يُّ
َ
خطابهم بصفة الجهل  {أ

للإشارة إلى أن أمرهم إياه بعبادة غير الله و اقتراحهم 
ربوبية و الألوهية ليس بذلك مع ظهور آيات وحدته في ال

 إلا جهلا منهم. 
ِينَ مِنْ قَبلْكَِ } قوله تعالى: وحََِ إلَِِكَْ وَ إلََِ الََّه

ُ
وَ لقََدْ أ

كْتَ لََِحْبَطَنه عَمَلُكَ  شََْ
َ
إلخ فيه تأييد لمدلول  {لئَنِْ أ

https://madrasatalwahy.org/


  782 
 

الحجج العقلية المذكورة بالوحي كأنه قيل: لا تعبد غير 

ن تعبده و قد دل الوحي الله فإنه جهل و كيف يسوغ لك أ

 على النهي عنه كما دل العقل على ذلك. 
وحََِ إلَِِكَْ }فقوله: 

ُ
اللام للقسم، و قوله:  {وَ لقََدْ أ

كْتَ لََِحْبَطَنه عَمَلُكَ } شََْ
َ
بيان لما أوحي إليه، و  {لئَنِْ أ

« إلخ»تقدير الكلام و أقسم لقد أوحي إليك لئن أشركت 
نبياء و الرسل لئن أشركتم و إلى الذين من قبلك من الأ

 ليحبطن عملكم و لتكونن من الخاسرين. 

و خطاب النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( و سائر 
الأنبياء )عليهم السلام( بالنهي عن الشرك و إنذارهم 
بحبط العمل و الدخول في زمرة الخاسرين خطاب و إنذار 

 كما تقدمت -على حقيقة معناهما كيف؟ و غرض السورة 

بيان أن النبي )صلى الله عليه وآله و سلم(  -الإشارة إليه 
مأمور بالإيمان بما يدعو المشركين إلى الإيمان به مكلف بما 

يكلفهم و لا يسعه أن يجيبهم إلى ما يقترحون به عليه من 
 عبادة آلهتهم. 

https://madrasatalwahy.org/


  783 
 

و أما كون الأنبياء معصومين بعصمة إلهية يمتنع معها 

جب ذلك سقوط التكليف صدور المعصية عنهم فلا يو

عنهم و عدم صحة توجهه إليهم و لو كان كذلك لم تتصور 
في حقهم معصية كسائر من لا تكليف عليه فلم يكن معنى 

 لعصمتهم. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  784 
 

و هي قوة يمتنع معها صدور  -على أن العصمة  

كما تقدمت الإشارة  -من شئون مقام العلم  -المعصية 

نفُْسَهُمْ وَ مَا وَ مَا }إليه في تفسير قوله تعالى
َ
يضُِلُّونَ إلِاه أ

ونكََ مِنْ شَْ  لا تنافي ثبوت  - 113النساء:  {ءٍ يضَُُّْ
الاختيار الذي هو من شئون مقام العمل و صحة صدور 

 الفعل و الترك عن الجوارح. 
ء منعا قطعيا عن فمنع العلم القطعي بمفسدة شي

به لا صدوره عن العالم به كمنع العلم بأثر السم عن شر

ينافي كون العالم بذلك مختارا في الفعل لصحة صدوره و لا 
 صدوره عن جوارحه فالعصمة لا تنافي بوجه التكليف. 

و مما تقدم يظهر ضعف ما يستفاد من بعضهم أن نهيه 

عن الشرك و نحوه نهي  )صلى الله عليه وآله و سلم(

إياك أعني و »صوري و المراد به نهي أمته فهو من قبيل 
 «. معي يا جارةاس

و وجه الضعف ظاهر مما تقدم، و أما قولنا كما ورد في 
إياك »بعض الروايات أن هذه الخطابات القرآنية من قبيل 

فمعناه أن التكليف لما كان من « أعني و اسمعي يا جارة

https://madrasatalwahy.org/


  785 
 

ظاهر أمره أن يتعلق بمن يجوز عليه الطاعة و المعصية فلو 

ركة غيره له كان تعلق بمن ليس منه إلا الطاعة مع مشا

ذلك تكليفا على وجه أبلغ كالكناية التي هي أبلغ من 
 التصريح. 

ظهر معناه مما  {وَ لَِكَُونَنه مِنَ الََْْاسِِِينَ }و قوله: 

تقدم و يمكن أن يكون اللام في الخاسرين مفيدا للعهد، و 
المعنى و لتكونن من الخاسرين الذين كفروا بآيات الله و 

 الدالة على وحدانيته.  أعرضوا عن الحجج

اكرِِينَ } قوله تعالى: َ فاَعْبُدْ وَ كُنْ مِنَ الَشه  {بلَِ الَلَّه
إضراب عن النهي المفهوم من سابق الكلام كأنه قيل فلا 
تعبد غير الله بل الله فاعبد، و تقديم اسم الجلالة للدلالة 

 على الحصر. 

، و قيل: زائدة للتأكيد على ما قيل {فاَعْبُدْ }و الفاء في 
هي فاء الجزاء و قد حذف شرطه و التقدير بل إن كنت 

 عابدا أو عاقلا فاعبد الله. 
اكرِِينَ }و قوله:  أي و كن بعبادتك  {وَ كُنْ مِنَ الَشه

له من الذين يشكرونه على نعمه الدالة على توحده في 

https://madrasatalwahy.org/


  786 
 

وَ }الربوبية و الألوهية، و قد تقدم في تفسير قوله تعالى: 
اكرِِينَ سَيَجْزِي اَ  ُ الَشه وَ }و قوله:  144آل عمران:  {للَّه

كْثََهَُمْ شَاكرِِينَ 
َ
  17الأعراف:  {لَا تَِِدُ أ

  

https://madrasatalwahy.org/


  787 
 

أن مصداق الشاكرين بحقيقة معنى الكلمة هم  

 المخلصون بفتح اللام فراجع. 

ِ } قوله تعالى: َ حَقه قَدْرهِ إلى آخر  {وَ مَا قَدَرُوا الَلَّه
ء هو مقداره و كميته من حجم أو عدد أو الآية قدر الشي

وزن و ما أشبه ذلك ثم أستعير للمعنويات من المكانة و 

 المنزلة. 
ِ }فقوله:  َ حَقه قَدْرهِ تمثيل أريد به  {وَ مَا قَدَرُوا الَلَّه

عدم معرفتهم به تعالى واجب المعرفة إذ لم يعرفوه من 

شياء إليه كما يدل عليه تعقيب حيث المعاد و رجوع الأ
رضُْ جََِيعاً قَبضَْتُهُ يوَمَْ الَقْيَِامَةِ}الجملة بقوله: 

َ
إلى  {وَ الَْْ

آخر السورة حيث ذكر فيه انقطاع كل سبب دونه يوم 

القيامة، و قبضه الأرض و طيه السماوات و نفخ الصور 

لإماتة الكل ثم لإحيائهم و إشراق الأرض بنور ربها و 
ء بالنبيين و الشهداء و القضاء و تاب و المجيوضع الك

توفية كل نفس ما عملت و سوق المجرمين إلى النار و 
المتقين إلى الجنة فمن كان شأنه في الملك و التصرف هذا 

https://madrasatalwahy.org/


  788 
 

الشأن و عرف بذلك أوجبت هذه المعرفة الإقبال إليه 

 بعبادته وحده و الإعراض عن غيره بالكلية. 

منوا بالمعاد و لم يقدروه حق لكن المشركين لما لم يؤ
قدره و لم يعرفوه واجب معرفته أعرضوا عن عبادته إلى 

 عبادة من سواه. 

رضُْ جََيِعاً قَبضَْتُهُ يوَمَْ الَقْيَِامَةِ}و قوله: 
َ
أي  {وَ الَْْ

الأرض بما فيها من الأجزاء و الأسباب الفعالة بعضها في 
ض على بعض، و القبضة مصدر بمعنى المقبوضة، و القب

ء و كونه في القبضة كناية عن التسلط التام عليه أو الشي
انحصار التسلط عليه في القابض و المراد هاهنا المعنى 

ِ }الثاني كما يدل عليه قوله تعالى مْرُ يوَمَْئذٍِ لِلَّه
َ
 {وَ الَْْ

 و غيره من الآيات.  19الانفطار: 

و قد مر مرارا أن معنى انحصار الملك و الأمر و 
كم و السلطان و غير ذلك يوم القيامة فيه تعالى ظهور الح

ذلك لأهل الجمع يومئذ و إلا فهي له تعالى دائما فمعنى 
كون الأرض جميعا قبضته يوم القيامة ظهور ذلك يومئذ 

 للناس لا أصله. 

https://madrasatalwahy.org/


  789 
 

مَاوَاتُ مَطْويِهاتٌ بيَِمِينهِِ }و قوله:  ء الشي يمين {وَ الَسه

وي و يكنى بها عن القدرة، و يستفاد يده اليمنى و جانبه الق

رضُْ }من السياق أن محصل الجملتين أعني قوله: 
َ
وَ الَْْ

مَاوَاتُ مَطْويِهاتٌ بيَِمِينهِِ   {جََيِعاً قَبضَْتُهُ يوَمَْ الَقْيَِامَةِ وَ الَسه
تقطع الأسباب الأرضية و السماوية و سقوطها و ظهور 

 . أن لا مؤثر في الوجود إلا الله سبحانه
  

https://madrasatalwahy.org/


  790 
 

ا يشُِْْكُونَ  سُبحَْانهَُ وَ تَعَالَ}و قوله:   تنزيه له  {عَمه

تعالى عما أشركوا غيره في ربوبيته و ألوهيته فنسبوا تدبير 

 العالم إلى آلهتهم و عبدوها. 
ورِ فصََعقَِ مَنْ فِِ } قوله تعالى: وَ نفُخَِ فِِ الَصُّ

 ُ رضِْ إلِاه مَنْ شَاءَ الَلَّه
َ
مَاوَاتِ وَ مَنْ فِِ الَْْ إلخ ظاهر  {الَسه

ما ورد في كلامه تعالى في معنى نفخ الصور أن النفخ 
نفختان نفخة للإماتة و نفخة للإحياء، و هو الذي تدل 

م( و بعض ما عليه روايات أئمة أهل البيت )عليهم السلا

ورد من طرق أهل السنة عن النبي )صلى الله عليه وآله و 
سلم( و إن كان بعض آخر من رواياتهم لا يخلو عن إبهام 
و لذا اختار بعضهم أنها ثلاث نفخات نفخة للإماتة و 

نفخة للإحياء و البعث و نفخة للفزع و الصعق و قال 

ن بعضهم: إنها أربع نفخات و لكن دون إثبات ذلك م
 ظواهر الآيات خرط القتاد. 

و لعل انحصار النفخ في نفختي الإماتة و الإحياء هو 
الموجب لتفسيرهم الصعق في النفخة الأولى بالموت مع 

 أن المعروف من معنى الصعق الغشية، قال في الصحاح:

https://madrasatalwahy.org/


  791 
 

الرجل صعقا و تصاعقا أي غشي عليه و  يقال: صعق

صَعقَِ مَنْ فِِ فَ }أصعقه غيره، ثم قال: و قوله تعالى: 
رضِْ 

َ
مَاوَاتِ وَ مَنْ فِِ الَْْ  أي مات. انتهى.  {الَسه

ُ }و قوله:  استثناء من أهل  {إلِاه مَنْ شَاءَ الَلَّه
السماوات و الأرض و اختلف في من هم؟ فقيل: هم 

جبرئيل و ميكائيل و إسرافيل و عزرائيل سادة الملائكة 
هؤلاء الأربعة و فإنهم إنما يموتون بعد ذلك، و قيل: هم 

حملة العرش، و قيل: هم رضوان و الحور و مالك و 

الزبانية، و قيل: و هو أسخف الأقوال: إن المراد بمن شاء 
الله هو الله سبحانه. و أنت خبير بأن شيئا من هذه 
الأقاويل لا يستند إلى دليل من لفظة الآيات يصح 

 الاستناد إليه. 

السماوات و  نعم لو تصور لله سبحانه خلق وراء
الأرض جاز استثناؤهم من أهلهما استثناء منقطعا أو قيل: 

إن الموت إنما يلحق الأجساد بانقطاع تعلق الأرواح بها و 
أما الأرواح فإنها لا تموت فالأرواح هم المستثنون استثناء 

https://madrasatalwahy.org/


  792 
 

الروايات المروية عن  1متصلا و يؤيد هذا الوجه بعض

 أئمة أهل البيت )عليهم السلام(. 

خْرى}و قوله: 
ُ
 {فإَذَِا هُمْ قيَِامٌ يَنظُْرُونَ  ثُمه نفُخَِ فيِهِ أ

خْرى}للصور، و  {فيِهِ }ضمير 
ُ
صفة محذوف  {أ

 {يَنظُْرُونَ }موصوفها أي نفخة أخرى، و قيام جمع قائم و 
 أي ينتظرون أو من النظر بمعناه المعروف. 

و المعنى: و نفخ في الصور نفخة أخرى فإذا هم 
من قبورهم ينتظرون ما يؤمرون أو ينتظرون ما ذا قائمون 

يفعل بهم أو فإذا هم قائمون ينظرون نظر المبهوت 
 المتحير. 

و لا ينافي ما في هذه الآية من كونهم بعد النفخ قياما 

ورِ فإَذَِا هُمْ مِنَ }ينظرون ما في قوله وَ نفُخَِ فِِ الَصُّ
جْدَاثِ إلَِ

َ
أي يسرعون، و  51يس:  {رَبلهِِمْ ينَسِْلُونَ  الَْْ

فوَْاجاً }قوله
َ
توُنَ أ

ْ
ورِ فَتَأ ، و 18النبأ:  {يوَمَْ يُنفَْخُ فِِ الَصُّ

مَاوَاتِ وَ }قوله ورِ فَفَزِعَ مَنْ فِِ الَسه وَ يوَمَْ يُنفَْخُ فِِ الَصُّ

                            
الجواب  أن 16المؤمن: « لمن الملك اليوم»و هو ما ورد في قوله تعالى:   1

 من أرواح الأنبياء و غير ذلك من الروايات. « لله الواحد القهار»بقوله: 

https://madrasatalwahy.org/


  793 
 

رضِْ 
َ
فإن فزعهم بالنفخ و إسراعهم  87النمل:  {مَنْ فِِ الَْْ

يانهم إليها أفواجا في المشي إلى عرصة المحشر و إت

 كقيامهم ينظرون حوادث متقارنة لا يدفع بعضها بعضا. 
رضُْ بنُِورِ رَبلهَِا} قوله تعالى:

َ
قتَِ الَْْ شََْ

َ
إلى آخر  {وَ أ

الأرض إضاءتها، و النور معروف المعنى و  الآية إشراق

قد استعمل النور في كلامه تعالى في النور الحسي كثيرا و 
مان و على القرآن بعناية أن كلا منهما أطلق أيضا على الإي

ُ وَلُِِّ }يظهر للمتلبس به ما خفي عليه لولاه قال تعالى:  الَلَّه
لمَُاتِ إلََِ الَنُّورِ  ِينَ آمَنُوا يَُرْجُِهُمْ مِنَ الَظُّ البقرة:  {الََّه

نزَْلْنَ }، و قال: 257
َ
ِي أ ِ وَ رسَُولَِِ وَ الَنُّورِ الََّه  {افَآمِنُوا باِللَّه

 . 8التغابن: 

و قد اختلفوا في معنى إشراق الأرض بنور ربها فقيل: 

ء بنور يخلقه الله بلا واسطة أجسام مضيئة إنها تضي
كالشمس و القمر و إضافته إليه تعالى من قبيل روحي و 

{ ِ  . {ناَقَةُ الَلَّه
 و فيه أنه لا يستند إلى دليل يعتمد عليه. 

https://madrasatalwahy.org/


  794 
 

لى لفصل القضاء كما و قيل: المراد به تجلي الرب تعا

 ورد في بعض الأخبار من طرق أهل السنة. 

و فيه أنه على تقدير صحة الرواية لا يدل على 
 المدعى. 

و قيل: المراد به إضاءة الأرض بعدل ربها يوم القيامة 

 لأن نور الأرض بالعدل كما أن نور العلم بالعمل. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  795 
 

و فيه أن صحة استعارة النور للعدل في نفسه لا  

تلزم كون المراد بالنور في الآية هو العدل إلا بدليل تس

 يدل عليه و لم يأت به. 
و في الكشاف، قد استعار الله عز و جل النور للحق 
و البرهان في مواضع من التنزيل و هذا من ذاك، و المعنى 

و أشرقت الأرض بما يقيمه فيها من الحق و العدل و 
نات و يبسطه من القسط في الحساب و وزن الحس

 السيئات. 

و ينادي عليه بأنه مستعار إضافته إلى اسمه لأنه هو 
الحق العدل، و إضافة اسمه إلى الأرض لأنه يزينها حيث 
ينشر فيها عدله و ينصب فيها موازين قسطه و يحكم بالحق 

بين أهلها، و لا ترى أزين للبقاع من العدل و لا أعمر لها 

القها هو الذي يعدل منه، و في هذه الإضافة أن ربها و خ
فيها و إنما يجور فيها غير ربها، ثم ما عطف على إشراق 

ء بالنبيين و الشهداء الأرض من وضع الكتاب و المجي
و القضاء بالحق و هو النور المذكور، و ترى الناس 

يقولون للملك العادل: أشرقت الآفاق بعدلك و أضاءت 

https://madrasatalwahy.org/


  796 
 

. قال لانالدنيا بقسطك كما تقول أظلمت البلاد بجور ف

الظلم ظلمات يوم رسول الله )صلى الله عليه وآله و سلم(: 

القيامة و كما فتح الآية بإثبات العدل ختمها بنفي الظلم. 
 انتهى. 

و فيه أولا: أن قوله إن النور مستعار في مواضع كثيرة 

من القرآن للحق و القرآن و البرهان فاستعارته للحق و 
 الآيات.  ء منالبرهان غير ظاهر في شي

و ثانيا: أن الحق و العدل مفهومان متغايران و إن كانا 

ربما يتصادقان و كون النور في الآية مستعارا للحق لا 
يستلزم كون العدل مرادا به، و لذا لما أراد بيان إرادة العدل 
 من النور ذكر الحق مع العدل ثم استنتج للعدل دون الحق. 

من إشراق الأرض  -و الله أعلم  -و لا يبعد أن يراد 

بنور ربها ما هو خاصة يوم القيامة من انكشاف الغطاء و 
ظهور الأشياء بحقائقها و بدو الأعمال من خير أو شر أو 

طاعة أو معصية أو حق أو باطل للناظرين، و إشراق 
ء هو ظهوره بالنور و لا ريب أن مظهرها يومئذ هو الشي

https://madrasatalwahy.org/


  797 
 

بحانه إذ الأسباب ساقطة دونه فالأشياء مشرقة بنور الله س

 مكتسب منه تعالى. 

ء يسعه النور و هذا الإشراق و إن كان عاما لكل شي
لكن لما كان الغرض بيان ما للأرض و أهله يومئذ من 

رضُْ بنُِورِ }الشأن خصها بالبيان فقال: 
َ
قتَِ الَْْ شََْ

َ
وَ أ

  {رَبلهَِا
  

https://madrasatalwahy.org/


  798 
 

وبية الأرض تعريضا و ذكره تعالى بعنوان رب

 للمشركين المنكرين لربوبيته تعالى للأرض و ما فيها. 

و المراد بالأرض مع ذلك الأرض و ما فيها و ما 
رضُْ }يتعلق بها كما تقدم أن المراد بالأرض في قوله: 

َ
وَ الَْْ

 ذلك.  {جََيِعاً قَبضَْتُهُ 

و يستفاد ما قدمناه من مواضع كثيرة من كلامه تعالى 
لَقَدْ كُنتَْ فِِ غَفْلَةٍ مِنْ هَذَا فَكَشَفْنَا }كقوله تعالى: 

كَ الََِْومَْ حَدِيدٌ  و قوله:  22ق:  {عَنكَْ غِطَاءَكَ فَبَصََُ

يوَمَْ تَِِدُ كُُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ مِنْ خَيٍْْ مُُضَْْاً وَ مَا }
يوَمَْئذٍِ  }، و قوله: 30آل عمران:  {مِنْ سُوءٍ عَمِلتَْ 

وحَْ
َ
نه رَبهكَ أ

َ
خْبَارهََا بأِ

َ
ثُ أ ِ لهََا يوَمَْئذٍِ يصَْدُرُ الَنهاسُ  تََُدل

ةٍ خَيْْاً يرََهُ وَ  عْمَالهَُمْ فَمَنْ يَعْمَلْ مِثقَْالَ ذَره
َ
وْا أ شْتَاتاً ليَُِْ

َ
أ

ا ةٍ شًََّ و آيات أخرى  8الزلزال:  {يرََهُ  مَنْ يَعْمَلْ مِثقَْالَ ذَره
كثيرة تدل على ظهور الأعمال و تجسمها و شهادة الأعضاء 

 و غير ذلك. 
قيل: المراد به الحساب  {وَ وُضِعَ الَكِْتَابُ }و قوله: 

و هو كما ترى و قيل: المراد به صحائف الأعمال التي 

https://madrasatalwahy.org/


  799 
 

يحاسب عليها و يقضى بها، و قيل: المراد به اللوح 

هَذَا كتَِابُنَا يَنطِْقُ عَليَكُْمْ }يؤيده قوله تعالىالمحفوظ و 
ِ إنِها كُنها نسَْتَنسِْخُ مَا كُنتُْمْ تَعْمَلُونَ   . 29الجاثية:  {باِلَْْقل

هَدَاءِ وَ جِ }و قوله:  أما النبيون  {ءَ باِلنهبيِليَِ وَ الَشُّ
فليسألوا عن أداء رسالتهم كما يشعر به السياق قال تعالى: 

رسِْلَ إلَِِهِْمْ وَ لَنَسْئَلَنه الَمُْرسَْليَِ فَ }
ُ
ِينَ أ  {لَنسَْئَلَنه الََّه

، و أما الشهداء و هم شهداء الأعمال فليؤدوا 6الأعراف: 
فكََيفَْ إذَِا جِئنَْا مِنْ }ما تحملوه من الشهادة قال تعالى: 
ةٍ بشَِهِيدٍ وَ جِئنَْا بكَِ عََ  مه

ُ
ِ أ

النساء:  {داً هَؤُلاءَِ شَهِي كُل
41 . 

ِ وَ هُمْ لَا يُظْلمَُونَ }و قوله:   {وَ قضُِىَ بيَنَْهُمْ باِلَْْقل

ضميرا الجمع للناس المعلوم من السياق، و القضاء بينهم 

هو القضاء فيما اختلفوا فيه الوارد كرارا في كلامه تعالى 
مَا كََنوُا فيِهِ إنِه رَبهكَ يَقْضِى بيَنَْهُمْ يوَمَْ الَقِْيَامَةِ فيِ }: قال

 . 93يونس:  {يََتَْلفُِونَ 
يَِتْ كُُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ وَ هُوَ } قوله تعالى: وَ وُفل

عْلَمُ بمَِا يَفْعَلُونَ 
َ
التوفية الإعطاء بالتمام و قد علقت  {أ

https://madrasatalwahy.org/


  800 
 

بنفس ما عملت دون جزائه و يقطع ذلك الريب في كونه 

وَ هُمْ }لقوله: قسطا و عدلا من أصله و الآية بمنزلة البيان 
 . {لَا يُظْلمَُونَ 

  

https://madrasatalwahy.org/


  801 
 

عْلَمُ بمَِا يَفْعَلوُنَ }و قوله: 
َ
أي ليس حكمه  {وَ هُوَ أ

ء بالنبيين و بهذا النمط من وضع الكتاب و المجي

الشهداء عن جهل منه و حاجة بل لأن يجري حكمه على 
 القسط و العدل فهو أعلم بما يفعلون. 

كم و هذه الآية و الآية السابقة تتضمن القضاء و الح

 إجراؤه و الآيات اللاحقة تفصيل إجرائه. 
ِينَ كَفَرُوا إلَِ} قوله تعالى: إلى  {جَهَنهمَ  وَ سِيقَ الََّه

 -على ما في المجمع  -بالفتح فالسكون  آخر الآية السوق

كما في  -الحث على السير، و الزمر جمع زمرة و هي 
 الجماعة من الناس.  -الصحاح 

ِينَ }و حث على السير  {وَ سِيقَ }و المعنى  الََّه
حَتَّه إذَِا }جماعة بعد جماعة  {جَهَنهمَ زُمَراً  كَفَرُوا إلَِ

بوَْابُهَا}بلغوها  {جَاؤهَُا
َ
لأجل دخولهم و هي  {فُتحَِتْ أ

بوَْابٍ }سبعة قال تعالى: 
َ
وَ قاَلَ } 44الحجر:  {لهََا سَبعَْةُ أ

الموكلون عليها يقولون لهم  و هم الملائكة {لهَُمْ خَزَنَتُهَا
تكُِمْ رسُُلٌ مِنكُْمْ }تهجينا و إنكارا عليهم 

ْ
 لمَْ يأَ

َ
من  {أ

عَليَكُْمْ آياَتِ }و يقرءون  {يَتلْوُنَ }نوعكم من البشر 

https://madrasatalwahy.org/


  802 
 

من الحجج الدالة على وحدانيته و وجوب  {رَبلكُِمْ 

كفرنا و  {وَ لَكِنْ }بلى قد جاءوا و تلوا  {قاَلوُا}عبادته 

تْ كََمَِةُ الَعَْذَابِ عَََ الَكََْفرِِينَ }كذبنا و  و كلمة  {حَقه
ِينَ  }العذاب هي قوله تعالى حين أمر آدم بالهبوط وَ الََّه

صْحَابُ الَنهارِ هُمْ فيِهَا 
َ
ولئَكَِ أ

ُ
بوُا بآِياَتنَِا أ كَفَرُوا وَ كَذه

ونَ   . 39البقرة:  {خَالِدُ
بوَْابَ } قوله تعالى:

َ
جَهَنهمَ خَالِدِينَ فيِهَا قيِلَ ادُْخُلوُا أ

ِينَ  ِ على ما يفيده السياق  -القائل  {فبَئِسَْ مَثوَْى الَمُْتَكَبَل

ِينَ }خزنة جهنم، و في قوله:  - ِ  {فبَئِسَْ مَثوَْى الَمُْتَكَبَل
دلالة على أن هؤلاء الذين كفروا هم المكذبون بآيات الله 

 المعاندون للحق. 

ِ } قوله تعالى: نهةِ زُمَراً وَ سِيقَ الََّه قَوْا رَبههُمْ إلََِ الََْْ ينَ اتِه
بوَْابُهَا

َ
لم يذكر في الآية جواب  {حَتَّه إذَِا جَاؤهَُا وَ فتُحَِتْ أ

إذا إشارة إلى أنه أمر فوق ما يوصف و وراء ما يقدر بقدر، 

بوَْابُهَا}و قوله: 
َ
حال أي جاءوها و قد فتحت  {وَ فتُحَِتْ أ

هم الملائكة الموكلون  {نَتُهَاخَزَ }أبوابها، و قوله: 

 عليها. 

https://madrasatalwahy.org/


  803 
 

قَوْا }و حث على السير  {وَ سِيقَ }و المعنى  ِينَ اتِه الََّه
حَتَّه إذَِا جَاؤهَُا }جماعة بعد جماعة  {رَبههُمْ إلََِ الََْْنهةِ زُمَراً 

بوَْابُهَا وَ قاَلَ لهَُمْ خَزَنَتُهَا}قد  {وَ 
َ
الموكلون  {فتُحَِتْ أ

 عليها 
  

https://madrasatalwahy.org/


  804 
 

أنتم في سلام مطلق  {سَلَامٌ عَليَكُْمْ }مستقبلين لهم  

و لعله تعليل لإطلاق  {طِبتُْمْ }لا يلقاكم إلا ما ترضون 

 فيها. و هو أثر طيبهم.  {فاَدْخُلُوهَا خَالِدِينَ }السلام 
ِي صَدَقَنَا وعَْدَهُ وَ } قوله تعالى: ِ الََّه مْدُ لِلَّه وَ قاَلوُا الََْْ

 
َ
وْرَثَنَا الَْْ

َ
إلى آخر الآية. القائلون هم المتقون و  {رضَْ أ

المراد بالوعد ما تكرر في كلامه تعالى و فيما أوحي إلى 
قَوْا }: سائر الأنبياء من وعد المتقين بالجنة قال ِينَ اتِه للَِّه

إنِه للِمُْتهقِيَ }و قال:  15آل عمران:  {عِندَْ رَبلهِِمْ جَنهاتٌ 
، كذا قيل، و قيل: 34القلم:  {الَنهعيِمِ  عِندَْ رَبلهِِمْ جَنهاتِ 

 المراد بالوعد الوعد بالبعث و الثواب. 
و لا يبعد أن يراد بالوعد الوعد بإيراث الجنة كما في 

ِينَ يرَِثوُنَ الَفِْرْدَوسَْ هُمْ }قوله ولئَكَِ هُمُ الَوَْارثِوُنَ الََّه
ُ
أ

ونَ  وْرَثَنَا وَ }و يكون قوله:  11المؤمنون:  {فيِهَا خَالِدُ
َ
أ

رضَْ 
َ
 . {صَدَقَنَا وعَْدَهُ }عطف تفسير لقوله  {الَْْ

رضَْ }و قوله: 
َ
وْرَثَنَا الَْْ

َ
المراد بالأرض على ما  {وَ أ

قالوا أرض الجنة و هي التي عليها الاستقرار فيها و قد 

تقدم في أول سورة المؤمنون أن المراد بوراثتهم الجنة 

https://madrasatalwahy.org/


  805 
 

يشاركها غيرهم أو  بقاؤها لهم بعد ما كانت في معرض أن

 يملكها دونهم لكنهم زالوا عنها فانتقلت إليهم. 

 مِنَ الََْْنهةِ حَيثُْ نشََاءُ }و قوله: 
ُ
أ بيان لإيراثهم  {نتَبََوه

الأرض، و تبديل ضمير الأرض بالجنة للإشارة إلى أنها 
 المراد بالأرض. 

و قيل: المراد بالأرض هي أرض الدنيا و هو سخيف 
 أن الجنة هي عقبى هذه الدار قال تعالى:إلا أن يوجه ب

ارِ } ولئَكَِ لهَُمْ عُقْبََ الَده
ُ
 . 22الرعد:  {أ

و المعنى و قال المتقون بعد دخول الجنة: الحمد لله 
الذي صدقنا وعده أن سيدخلنا أو أن سيورثنا الجنة نسكن 

 منها حيث نشاء و نختار فلهم ما يشاءون فيها. 

جْرُ }و قوله: 
َ
أي فنعم الأجر أجر  {الَعَْامِليَِ  فنَعِْمَ أ

العاملين لله تعالى، و هو على ما يعطيه السياق قول أهل 
 الجنة، و احتمل أن يكون من قوله تعالى. 

وَ ترََى الَمَْلَائكَِةَ حَافليَِ مِنْ حَوْلِ } قوله تعالى:
 إلى آخر الآية الحف {الَعَْرشِْ يسَُبلحُِونَ بَِمَْدِ رَبلهِِمْ 

https://madrasatalwahy.org/


  806 
 

هو المقام الذي  ء، و العرشالإحداق و الإحاطة بالشي

 يصدر منه 
  

https://madrasatalwahy.org/


  807 
 

الفرامين و الأوامر الإلهية التي يدبر بها العالم، و 

الملائكة هم المجرون لمشيته العاملون بأمره، و رؤية 

الملائكة على تلك الحال كناية عن ظهور ذلك و قد 
 طويت السماوات. 

و ترى يومئذ الملائكة و الحال أنهم و المعنى: 

محدقون بالعرش مطيفون به لإجراء الأمر الصادر منه و 
 هم يسبحون بحمد ربهم. 

احتمل رجوع الضمير إلى  {وَ قضُِىَ بيَنَْهُمْ }و قوله: 

الملائكة، و رجوعه إلى الناس و الملائكة جميعا، و 
 رجوعه إلى جميع الخلائق، و رجوعه إلى الناس فالقضاء

 بين أهل الجنة و أهل النار منهم أو بين الأنبياء و أممهم. 

و يضعف الاحتمال الأخير أن القضاء بين الناس قد 

ِ وَ هُمْ لَا }ذكر قبلا في قوله:  وَ قضُِىَ بيَنَْهُمْ باِلَْْقل
 فذكر القضاء بينهم ثانيا تكرار من غير موجب.  {يُظْلمَُونَ 

كم لبعضهم على لكن ظاهر القضاء بين جماعة هو الح
بعض لوجود اختلاف ما بينهم و لا تحقق للاختلاف بين 

الملائكة، و هذا يؤيد أن يكون الضمير لغيرهم و القضاء 

https://madrasatalwahy.org/


  808 
 

بين الناس غير أن القضاء كما يطلق على نفس حكم الحاكم 

يصح إطلاقه على مجموع الحكم و مقدماته و تبعاته من 

هود و حضور المتخاصمين و طرح الدعوى و شهادة الش
حكم الحاكم و إيفاء المحق حقه فمن الممكن أن يكون 
المراد بالقضاء المذكور أولا نفس الحكم الإلهي و بهذا 

القضاء المذكور ثانيا هو مجموع ما يجري عليهم من حين 
يبعثون إلى حين دخول أهل النار النار و أهل الجنة الجنة و 

من غير استقرارهم فيهما و بذلك يندفع إشكال التكرار 

 موجب. 
ِ الَعَْالمَِيَ }و قوله:  ِ رَبل كلمة  {وَ قيِلَ الََْْمْدُ لِلَّه

خاتمة للبدء و العود و ثناء عام له تعالى أنه لم يفعل و لا 

 يفعل إلا الجميل. 

قيل: قائله المتقون و كان حمدهم الأول على دخولهم 
الجنة و الثاني للقضاء بينهم و بين غيرهم بالحق، و قيل: 

ائله الملائكة و لم ينسب إليهم صريحا لتعظيم أمرهم، و ق
 قيل: القائل جميع الخلائق. 

https://madrasatalwahy.org/


  809 
 

وَ آخِرُ  }و يؤيد الأول قوله تعالى في صفة أهل الجنة
ِ الَعَْالمَِيَ  ِ رَبل مْدُ لِلَّه نِ الََْْ

َ
و هو  10يونس:  {دَعْوَاهُمْ أ

 حمد عام خاتم للخلقة كما سمعت. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  810 
 

 )بحث روائي( 

كْتَ }في قوله تعالى:  القمي: في تفسير شََْ
َ
لئَنِْ أ

فهذه مخاطبة  {لََِحْبَطَنه عَمَلُكَ وَ لَِكَُونَنه مِنَ الََْْاسِِِينَ 

النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( و المعنى لأمته، و هو 
إن الله عز و جل بعث نبيه ما قاله الصادق )عليه السلام(: 

  بإياك أعني و اسمعي يا جارة.

و عن كتاب التوحيد، بإسناده إلى الفضيل بن يسار  
إن الله عز قال: سمعت أبا عبد الله )عليه السلام( يقول: 

 و جل لا يوصف. 

إن قال: و قال زرارة: قال أبو جعفر )عليه السلام(: 
وَ مَا }الله لا يوصف و كيف يوصف و قد قال في كتابه: 

 ِ َ حَقه قَدْرهِ وصف بقدر إلا كان أعظم ؟ فلا ي{قَدَرُوا الَلَّه

 من ذلك. 
سألت أبا و فيه، بإسناده عن سليمان بن مهران قال:  

رضُْ }عبد الله )عليه السلام( عن قول الله عز و جل: 
َ
وَ الَْْ

قال: ملكه لا يملكها معه  {جََيِعاً قَبضَْتُهُ يوَمَْ الَقِْيَامَةِ

 أحد. 

https://madrasatalwahy.org/


  811 
 

سط و القبض عن الله تعالى في موضع آخر المنع و الب

ُ يَقْبضُِ } منه الإعطاء و التوسع كما قال عز و جل: وَ الَلَّه
يعني يعطي و يوسع و يضيق،  {وَ يَبصُْطُ وَ إلَِِهِْ ترُجَْعُونَ 

و القبض منه عز و جل في وجه آخر الأخذ و الأخذ في 
دَقاَتِ } وجه القبول منه كما قال: خُذُ الَصه

ْ
أي يقبلها  {وَ يأَ

 . من أهلها و يثيب عليها
مَاوَاتُ مَطْويِهاتٌ }قلت: فقوله عز و جل:  وَ الَسه

؟ قال: اليمين اليد و اليد القدرة و القوة يقول عز {بيَِمِينهِِ 

مَاوَاتُ مَطْويِهاتٌ بيَِمِينهِِ }و جل:  أي بقدرته و  {وَ الَسه
  قوته سبحانه و تعالى عما يشركون.

 و روي في الدر المنثور، عن أبي هريرة عن أقول:

فصََعقَِ }النبي )صلى الله عليه وآله و سلم(: في قوله تعالى: 
 ُ رضِْ إلِاه مَنْ شَاءَ الَلَّه

َ
مَاوَاتِ وَ مَنْ فِِ الَْْ أنهم  {مَنْ فِِ الَسه

)الخبر( و ظاهره  الشهداء مقلدون بأسيافهم حول عرشه

أن النفخة غير نفخة الإماتة و قد تقدم أن الآية ظاهرة في 
 خلافه. 

https://madrasatalwahy.org/


  812 
 

روي عن أنس عنه )صلى الله عليه وآله و و  

أنهم جبرئيل و ميكائيل و إسرافيل و ملك الموت :سلم(

)الخبر( و الآية ظاهرة و حملة العرش و أنهم يموتون بعدها 
 في خلافه. 

و روي عن جابر: استثني موسى لأنه كان صعق قبل، 

 )الخبر(. و فيه أن الصعق 
  

https://madrasatalwahy.org/


  813 
 

الغشية لا يختص سواء أخذ بمعنى الموت أو بمعنى  

 الصعق قبل ذلك بموسى )عليه السلام(. 

بوَْابٍ }و في المجمع في قوله تعالى: 
َ
فيه  {لهََا سَبعَْةُ أ

قولان أحدهما ما روي عن أمير المؤمنين )عليه السلام( 
أن جهنم لها سبعة أبواب أطباق بعضها فوق بعض و 

هكذا و أن الله وضع إحدى يديه على الأخرى فقال: 
لجنان على الأرض، و وضع النيران بعضها فوق وضع ا

بعض فأسفلها جهنم، و فوقها لظى، و فوقها الحطمة، و 

فوقها سقر، و فوقها الجحيم، و فوقها السعير، و فوقها 
 الهاوية و في رواية الكلبي أسفلها الهاوية و أعلاها جهنم. 
و في الخصال، عن أبي عبد الله عن أبيه عن جده عن 

إن للجنة ثمانية أبواب: باب لسلام( قال: علي )عليه ا

يدخل منه النبيون و الصديقون، و باب يدخل منه 
الشهداء و الصالحون، و خمسة أبواب يدخل منها شيعتنا و 

 . محبونا
فلا أزال واقفا على الصراط أدعو و أقول: رب سلم 

شيعتي و محبي و أنصاري و من تولاني في دار الدنيا فإذا 

https://madrasatalwahy.org/


  814 
 

ان العرش قد أجيبت دعوتك و شفعت في النداء من بطن

شيعتك و يشفع كل رجل من شيعتي و من تولاني و 

نصرني و حارب من حاربني بفعل أو قول في سبعين ألفا 
 من جيرانه و أقربائه. 

و باب يدخل منه سائر المسلمين ممن يشهد أن لا إله 

  إلا الله و لم يكن في قلبه مثقال من بغضنا أهل البيت.

 ( ٨٥( سورة المؤمن مكية و هي خمس و ثمانون آية )٤٠)
 [٦الی  ١(: الآیات ٤٠]سورة غافر )

ِ الَرهحَْْنِ الَرهحِيمِ حم } تنَِْْيلُ الَكِْتَابِ مِنَ  ١بسِْمِ الَلَّه
ِ الَعَْزِيزِ الَعَْليِمِ  نبِْ وَ قاَبلِِ الَِهوبِْ شَدِيدِ  ٢الَلَّه غََفرِِ الََّه

وْلِ لَا إلَََِ إلِاه هُوَ إلَِِهِْ الَمَْصِيُْ  الَعْقَِابِ ذيِ مَا يََُادِلُ  ٣الَطه
ِينَ كَفَرُوا فَلَا يَغْرُركَْ تَقَلُّبُهُمْ فِِ  ِ إلِاه الََّه فِِ آياَتِ الَلَّه

بتَْ قَبلَْهُمْ  ٤الَْْلِادَِ   كَذه
  

https://madrasatalwahy.org/


  815 
 

 
ُ
تْ كُُّ أ حْزَابُ مِنْ بَعْدِهمِْ وَ هَمه

َ
ةٍ قوَمُْ نوُحٍ وَ الَْْ مه

خُذُوهُ وَ جَادَلوُا باِلْْاَطِلِ لُِِدْحِضُوا بهِِ الََْْقه 
ْ
برِسَُولهِِمْ لَِِأ

خَذْتُهُمْ فَكَيفَْ كََنَ عِقَابِ 
َ
تْ كََمَِةُ  ٥فأَ وَ كَذَلكَِ حَقه

صْحَابُ الَنهارِ 
َ
هُمْ أ نه

َ
ِينَ كَفَرُوا أ   {٦رَبلكَِ عَََ الََّه

 )بيان( 

ر الكافرين و مجادلتهم تتكلم السورة في استكبا

بالباطل ليدحضوا به الحق الذي يدعون إليه و لذلك نراها 
مَا يََُادِلُ فِِ }تذكر جدالهم و تعود إليه عودة بعد عودة 

ِينَ كَفَرُوا فَلَا يَغْرُركَْ تَقَلُّبُهُمْ فِِ  ِ إلِاه الََّه آياَتِ الَلَّه
ِينَ يََُادلِوُنَ فِِ آياَ} {الَْْلِادَِ  تاَهُمْ الََّه

َ
ِ بغَِيِْْ سُلطَْانٍ أ تِ الَلَّه

نَّه } {كَبََُ مَقْتاً 
َ
ِ أ ِينَ يََُادلِوُنَ فِِ آياَتِ الَلَّه  لمَْ ترََ إلََِ الََّه

َ
أ

فوُنَ   . {يصََُْ

فتكسر سورة استكبارهم و جدالهم بذكر ما عاقب 
الله به الماضين من الأمم المكذبين و ما أعد الله لهم من 

 ذكر طرف مما يجري عليهم في الآخرة. العذاب المهين ب

و تدحض باطل أقاويلهم بوجوه من الحجج الناطقة 

بتوحده في الربوبية و الألوهية و تأمر النبي )صلى الله عليه 

https://madrasatalwahy.org/


  816 
 

وآله و سلم( بالصبر و تعده و المؤمنين به بالنصر، و 

تأمرهم أن يؤذنهم أنه مسلم لربه غير تارك لعبادته 

 فلييأسوا منه. 
رة مكية كلها لاتصال آياتها و شهادة مضامينها و السو

بذلك، و ما قيل فيه من الآيات إنه نزل بالمدينة لا يعبأ به 

 ء الإشارة إليها إن شاء الله. و سيجي
ِ الَعَْزِيزِ } قوله تعالى: حم تنَِْْيلُ الَكِْتَابِ مِنَ الَلَّه

تنَِْْيلُ }التنزيل مصدر بمعنى المفعول فقوله:  {الَعَْليِمِ 
من قبيل إضافة الصفة إلى موصوفها و التقدير  {الَكِْتَابِ 

 هذا كتاب منزل من الله. 
بالذكر قيل:  {الَعَْزِيزِ الَعَْليِمِ }و تخصيص الوصفين: 

للإشارة إلى ما في القرآن من الإعجاز و أنواع العلوم التي 

 يضيق عنها نطاق الأفهام، و قيل: هو من باب التفنن. 
جه أن يقال: إن السورة لما كانت تتكلم حول و الو

 جحد الجاحدين و مجادلتهم في 
  

https://madrasatalwahy.org/


  817 
 

آيات الله بالباطل جهلا و هم يحسبونه علما و يعتزون  

ا }به كما حكى ذلك عنهم في خاتمة السورة بقوله:  فَلمَه
 {جَاءَتْهُمْ رسُُلُهُمْ باِلَْْيلنَِاتِ فَرحُِوا بمَِا عِندَْهُمْ مِنَ الَعِْلمِْ 

خَافُ }و كما حكى عن فرعون قوله لقومه في موسى: 
َ
إنَِّلِ أ

رضِْ الَفَْسَادَ 
َ
نْ يُظْهِرَ فِِ الَْْ

َ
وْ أ

َ
لَ دِينَكُمْ أ ِ نْ يُبَدل

َ
و قوله  {أ

هْدِيكُمْ إلِاه سَبيِلَ }لهم: 
َ
رىَ وَ مَا أ

َ
ريِكُمْ إلِاه مَا أ

ُ
مَا أ

 . {الَرهشَادِ 
ة إلى أن هذا افتتح الكلام في السورة بما فيه إشار

الكتاب النازل عليهم تنزيل ممن هو عزيز على الإطلاق لا 
يغلبه غالب حتى يخاف على ما نزله من استعلائهم و 
استكبارهم بحسب أوهامهم، عليم على الإطلاق لا 

يدخل علمه جهل و ضلال فلا يقاوم جدالهم بالباطل ما 

 نزله من الحق و بينه بحججه الباهرة. 
غََفرِِ }جه ما في الآية التالية من قوله: و يؤيد هذا الو

نبِْ وَ قاَبلِِ الَِهوبِْ   إلخ على ما سنبين.  {الََّه
نبِْ وَ قاَبلِِ الَِهوبِْ شَدِيدِ } قوله تعالى: غََفرِِ الََّه

وْلِ لَا إلَََِ إلِاه هُوَ إلَِِهِْ الَمَْصِيُْ  الإتيان  {الَعْقَِابِ ذيِ الَطه

https://madrasatalwahy.org/


  818 
 

نبِْ وَ قاَبلِِ الَِهوبِْ }بصيغة اسم الفاعل في  لعله  {غََفرِِ الََّه

للدلالة على الاستمرار التجددي فإن المغفرة و قبول 

التوب من صفاته الفعلية و لا يزال تعالى يغفر الذنب ثم 
 يغفر و يقبل التوب ثم يقبل. 

شَدِيدِ }و إنما عطف قابل التوب على ما قبله دون 
وْلِ  غافر الذنب و قابل التوب  لأن {الَعْقَِابِ ذيِ الَطه

مجموعهما كصفة واحدة متعلقة بالعباد المذنبين يغفر لهم 
 تارة بتوبة و تارة بغيرها كالشفاعة. 

و العقاب و المعاقبة المؤاخذة التي تكون في عاقبة 
يختصان بالثواب  الذنب قال الراغب: و العقب و العقبى

ولئَكَِ لهَُمْ }قال تعالى: ، و {خَيٌْْ ثوََاباً وَ خَيٌْْ عُقْباً }نحو 
ُ
أ

ارِ  وَ }، و العاقبة إطلاقها يختص بالثواب نحو {عُقْبََ الَده
، و بالإضافة قد تستعمل في العقوبة {الَعَْاقبَِةُ للِمُْتهقِيَ 

سَاؤُا}نحو 
َ
ِينَ أ فَكََنَ }، و قوله: {ثُمه كََنَ عََقبَِةَ الََّه

هُمَا فِِ الَنهارِ  نه
َ
يصح أن يكون ذلك استعارة  {عََقبَِتَهُمَا أ

من ضده، و العقوبة و المعاقبة و العقاب تختص بالعذاب. 

 انتهى. 

https://madrasatalwahy.org/


  819 
 

فشديد العقاب كذي انتقام من أسماء الله الحسنى 

تحكي صفته تعالى في جانب العذاب كما يحكي الغفور و 

 الرحيم صفته تعالى في جانب الرحمة. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  820 
 

لذي تطول الإنعام ا -على ما في المجمع  -و الطول  

مدته على صاحبه، فذو الطول من أسمائه الحسنى في معنى 

المنعم لكنه أخص من المنعم لعدم شموله النعم 
 القصار. 

و ذكر هذه الأسماء الأربعة: غافر الذنب و قابل 

التوب شديد العقاب ذي الطول بعد اسم العليم للإشارة 
إلى أن تنزيل هذا الكتاب المشتمل على دعوته الحقة 

لمبني على العلم مبني على أساس ما تقتضيه مضامين هذه ا

 الأسماء الأربعة. 
و ذلك أن العالم الإنساني كما يتحد قبيلا واحدا في نيل 
الطول الإلهي و التنعم بنعمه المستمرة المتوالية مدى 

الحياة الدنيا ينقسم من حيث حياته الآخرة قسمين و 

سبحانه عالم  ينشعب إلى شعبتين: سعيد و شقي و الله
بتفاصيل خلقه و كيف لا يعلم و هو خالقها و فاعلها، و 

مقتضى كونه غافرا للذنب قابلا للتوب أن يغفر لمن 
استعد للمغفرة و أن يقبل توبة التائب إليه، و مقتضى كونه 

 شديد العقاب أن يعاقب من استحق ذلك. 

https://madrasatalwahy.org/


  821 
 

و مقتضى ذلك أن يهدي الناس إلى صراط السعادة كما 

ولَِ }: قال
ُ
الليل:  {إنِه عَليَنَْا للَهُْدىَ وَ إنِه لَناَ للَْْخِرَةَ وَ الَْْ

بيِلِ }، و قال: 13 ِ قصَْدُ الَسه ، 9النحل:  {وَ عَََ الَلَّه
لينقسم الناس بذلك قسمين و يتميز عنده السعيد من 
 الشقي و المهتدي من الضال فيرحم هذا و يعذب ذلك. 

زيز العليم مبني على علمه فتنزيل الكتاب من الله الع
المحيط بخلقه أنهم في حاجة إلى دعوة يهتدي بها قوم و 
يضل بردها آخرون ليغفر لقوم و يعذب آخرين، و في 

حاجة إليها لينتظم بها نظام معاشهم في الدنيا فينعموا 
 بطوله و نعمته في الدنيا ثم في دار القرار. 

به جهل و فهذا شأن كتابه المنزل بعلمه الذي لا يشو

المبني على الحق الذي لا يداخله باطل، و أين هو من 

تكذيب الذين لا يعلمون إلا ظاهرا من الحياة و جدالهم 
 بالباطل ليدحضوا به الحق. 

و على هذا الذي ذكرنا من العناية بالعلم يشهد ما 
سيذكره تعالى من دعاء الملائكة للمؤمنين بالمغفرة: 

https://madrasatalwahy.org/


  822 
 

ِينَ تاَبوُا شَْ رَبهنَا وسَِعْتَ كُه } ءٍ رحََْْةً وَ عِلمْاً فاَغْفِرْ للَِّه
بَعُوا سَبيِلَكَ   فتدبر فيه.  {وَ اتِه

ذكر كلمة  {لَا إلَََِ إلِاه هُوَ إلَِِهِْ الَمَْصِيُْ }و قوله: 
 التوحيد للإشارة إلى وجوب ـ 

  

https://madrasatalwahy.org/


  823 
 

عبادته وحده فلا تلغو الدعوة الدينية بتنزيل الكتاب، 

كل و رجوعهم إليه و هو البعث و ذكر كون مصير ال

للإشارة إلى أنه هو السبب العمدة الداعي إلى الإيمان 
بالكتاب و اتباعه فيما يدعو إليه لأن الاعتقاد بيوم الحساب 
هو الذي يستتبع الخوف و الرجاء خوف العقاب و رجاء 

 الثواب الداعيين إلى عبادة الله سبحانه. 
ِينَ مَا يَُاَدلُِ فِِ آ} قوله تعالى: ِ إلِاه الََّه ياَتِ الَلَّه

لما ذكر تنزيل  {كَفَرُوا فلََا يَغْرُركَْ تَقَلُّبُهُمْ فِِ الَْْلِادَِ 

الكتاب و أشار إلى الحجة الباهرة على حقيته، المستفادة 
من صفاته الكريمة المعدودة في الآيتين، الدالة على أنه 

دحضه منزل بعلمه الذي لا يشوبه جهل و بالحق الذي لا ي

باطل تعرض لحال الذين قابلوا حججه الحقة بباطل 

جدالهم فلوح إلى أن هؤلاء أهل العقاب و ليسوا بفائتين و 
لا مغفولا عنهم فإنهم كما نزل الكتاب ليغفر الذنب و يقبل 

التوب كذلك نزله ليعاقب أهل العقاب فلا يسوأن النبي 
يشاهده  )صلى الله عليه وآله و سلم( جدالهم و لا يغرنه ما

 من حالهم. 

https://madrasatalwahy.org/


  824 
 

ِ }فقوله:  لم يقل: ما يجادل فيه  {مَا يَُاَدِلُ فِِ آياَتِ الَلَّه

أي في القرآن ليدل على أن الجدال في الحق الذي تدل عليه 

الآيات بما هي آيات. على أن طرف جدالهم هو النبي )صلى 
الله عليه وآله و سلم( و هو داع إلى الحق الذي تدل عليه 

م لدفع الحق لا للدفاع عن الحق. على أن الآيات فجداله

 الجدال في الآية التالية مقيدة بالباطل لإدحاض الحق. 
فالمراد بالمجادلة في آيات الله هي المجادلة 
لإدحاضها و دفعها و هي المذمومة و لا تشمل الجدال 

لإثبات الحق و الدفاع عنه كيف؟ و هو سبحانه يأمر نبيه 
لم( بذلك إذا كان جدالا بالتي )صلى الله عليه وآله و س

حْسَنُ }هي أحسن قال تعالى: 
َ
 {وَ جَادِلهُْمْ باِلهتَِّ هَِِ أ

 . 125النحل: 

ِينَ كَفَرُوا}قوله:  ظاهر السياق أنهم الذين  {إلِاه الََّه
مَا }رسخ الكفر في قلوبهم فلا يرجى زواله، و قد قيل: 

فلََا }و لم يقل: لا يجادل، و كذا ظاهر قوله:  {يَُاَدلُِ 
أن المراد بهم الكفار  {يَغْرُركَْ تَقَلُّبُهُمْ فِِ الَْْلِادَِ 

https://madrasatalwahy.org/


  825 
 

المعاصرون للنبي )صلى الله عليه وآله و سلم( و إن لم 

 يكونوا من أهل مكة. 

و تقلبهم في البلاد انتقالهم من طور من أطوار الحياة 
 إلى طور آخر و من نعمة إلى 

  

https://madrasatalwahy.org/


  826 
 

نعمة في سلامة و صحة و عافية، و توجيه النهي عن  

الغرور إلى تقلبهم في البلاد كناية عن نهي النبي )صلى الله 

عليه وآله و سلم( عن الاغترار بما يشاهده منهم أن يحسب 
 أنهم أعجزوه سبحانه. 

حْزَابُ مِنْ } قوله تعالى:
َ
بتَْ قَبلَْهُمْ قوَمُْ نوُحٍ وَ الَْْ كَذه

إلخ في مقام الجواب عما يسبق إلى الوهم أنهم  {همِْ بَعْدِ 
استكبروا و جادلوا في آيات الله فلم يكن بهم بأس و 

 سبقوا في ذلك. 

و محصل الجواب: أن الأمم الماضين كقوم نوح و 
الأحزاب من بعدهم كعاد و ثمود و قوم لوط و غيرهم 
سبقوا هؤلاء إلى مثل صنيعهم من التكذيب و الجدال 

ل و هموا برسولهم ليأخذوه فحل بهم العقاب و بالباط

كذلك قضي في حق الكفار العذاب فتوهم أن هؤلاء 
 سبقوا الله إلى ما يريد توهم باطل. 

حْزَابُ مِنْ }فقوله: 
َ
بتَْ قَبلَْهُمْ قوَمُْ نوُحٍ وَ الَْْ كَذه

ء بالفصل، و قوله: دفع للدخل السابق و لذا جي {بَعْدِهمِْ 

تْ كُُّ } خُذُوهُ وَ هَمه
ْ
ةٍ برَِسُولهِِمْ لَِِأ مه

ُ
أي  يقال: هم به { أ

https://madrasatalwahy.org/


  827 
 

قصده و يغلب فيه القصد بالسوء أي قصدوا رسولهم 

ليأخذوه بالقتل أو الإخراج أو غيرهما كما قصه الله تعالى 

 في قصصهم. 
 {وَ جَادَلوُا باِلْْاَطِلِ لُِِدْحِضُوا بهِِ الََْْقه }و قوله: 

خَذْتُهُمْ }ل و قوله: الإزالة و الإبطا الإدحاض
َ
أي  {فأَ

عذبتهم، و فيه التفات من الغيبة إلى التكلم وحده و النكتة 
فيه الإشارة إلى أن أمرهم في هذا الطغيان و الاستكبار إلى 
الله وحده لا يدخل بينه و بينهم أحد بنصرة أو شفاعة كما 

كَ فصََبه عَلَيهِْمْ رَبُّكَ سَوطَْ عَذَابٍ إنِه رَبه }: قال
 . 14الفجر:  {لَْاِلمِْرصَْادِ 

توجيه لذهن  {فكََيفَْ كََنَ عِقَابِ }و قوله: 

المخاطب إلى ما يعلمه من كيفية إهلاكهم و قطع دابرهم 

ليحضر شدة ما نزل بهم و قد قصه الله فيما قص من 
 قصصهم. 

ِينَ } قوله تعالى: تْ كََمَِةُ رَبلكَِ عَََ الََّه وَ كَذَلكَِ حَقه
صْحَابُ الَنهارِ كَفَرُو

َ
هُمْ أ نه

َ
ظاهر السياق أن المشبه به  {ا أ

هو ما في الآية السابقة من أخذهم و عقابهم، و المراد 

https://madrasatalwahy.org/


  828 
 

بالذين كفروا مطلق الكفار من الماضين، و المعنى كما 

أخذ الله المكذبين من الماضين بعذاب الدنيا كذلك حقت 

كفروا كلمته على مطلق الكافرين بعذاب الآخرة، و الذين 
 من قومك منهم. 

  

https://madrasatalwahy.org/


  829 
 

و قيل: المراد بالذين كفروا كفار مكة، و لا يساعد  

 عليه السياق و التشبيه لا يخلو عليه من اختلال. 

و لم يقل: كلمتي تطييب  {كََمَِةُ رَبلكَِ }و في قوله: 
لنفس النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( و تأييد له 

 هو الشديد القوي.  بالإشارة إلى أن الركن الذي يركن إليه
 [١٢الی  ٧(: الآیات ٤٠]سورة غافر )

ِينَ يَُمِْلوُنَ الَعَْرشَْ وَ مَنْ حَوْلََُ يسَُبلحُِونَ بََِمْدِ } الََّه
ِينَ آمَنُوا رَبهنَا وَسِعْتَ  رَبلهِِمْ وَ يؤُْمِنُونَ بهِِ وَ يسَْتَغْفِرُونَ للَِّه

بَعُوا سَبيِلَكَ  ءٍ رحََْْةً وَ عِلمْاً فاَغْفِرْ كُه شَْ  ِينَ تاَبوُا وَ اتِه للَِّه
دْخِلهُْمْ جَنهاتِ عَدْنٍ الَهتَِّ  ٧وَ قهِِمْ عَذَابَ الََْْحِيمِ 

َ
رَبهنَا وَ أ

يِهاتهِِمْ  زْوَاجِهِمْ وَ ذُرل
َ
وعََدْتَهُمْ وَ مَنْ صَلحََ مِنْ آباَئهِِمْ وَ أ

نتَْ الَعَْزِيزُ الََْْكِيمُ 
َ
يلئَِاتِ وَ مَنْ تقَِ وَ قهِِمُ  ٨إنِهكَ أ  الَسه

يلئَِاتِ يوَمَْئذٍِ فَقَدْ رحَِْتَْهُ وَ ذَلكَِ هُوَ الَفَْوْزُ الَعَْظِيمُ   ٩الَسه
كْبََُ مِنْ مَقْتكُِمْ 

َ
ِ أ ِينَ كَفَرُوا يُنَادَوْنَ لمََقْتُ الَلَّه إنِه الََّه

يمَانِ فَتَكْفُرُونَ  نفُْسَكُمْ إذِْ تدُْعَوْنَ إلََِ الَِْْ
َ
قاَلوُا رَبهنَا  ١٠ أ

حْيَيتَْنَا اثِنْتََيِْ فاَعْتَََفْنَا بذُِنوُبنَِا فَهَلْ إلَِ
َ
مَتهنَا اثِنَْتَيِْ وَ أ

َ
 أ

ُ وحَْدَهُ  ١١خُرُوجٍ مِنْ سَبيِلٍ  نههُ إذَِا دُعِىَ الَلَّه
َ
ذَلكُِمْ بأِ

https://madrasatalwahy.org/


  830 
 

ِ اَ  كْ بهِِ تؤُْمِنُوا فاَلُْْكْمُ لِلَّه ِ الَكَْبيِِْ كَفَرْتُمْ وَ إنِْ يشَُْْ لعَْلَِل
١٢}  

  

https://madrasatalwahy.org/


  831 
 

 )بيان(  

لما ذكر سبحانه تكذيب الذين كفروا و جدالهم في 
آيات الله بالباطل و لوح إلى أنهم غير معجزين و لا مغفول 

عنهم بل معنيون في هذه الدعوة و العناية فيهم أن يتميزوا 
فيحق عليهم كلمة العذاب فيعاقبوا عاد إلى بدء الكلام 

مغفرة الذي أشار فيه إلى أن تنزيل الكتاب و إقامة الدعوة ل

جمع و قبول توبتهم و عقاب آخرين فذكر أن الناس قبال 
هذه الدعوة قبيلان: قبيل تستغفر لهم حملة العرش و 
الحافون به من الملائكة و هم التائبون إلى الله المتبعون 

سبيله و من صلح من آبائهم و أزواجهم و ذرياتهم، و قبيل 
 ممقوتون معذبون و هم الكافرون بالتوحيد. 

ِينَ يَُمِْلوُنَ الَعَْرشَْ وَ مَنْ حَوْلََُ } تعالى: قوله الََّه
إلى آخر الآية. لم  {يسَُبلحُِونَ بََِمْدِ رَبلهِِمْ وَ يؤُْمِنُونَ بهِِ 

يعرف سبحانه هؤلاء الحاملين للعرش من هم؟ و لا في 
كلامه تصريح بأنهم من الملائكة لكن يشعر عطف قوله: 

وَ ترََى الَمَْلَائكَِةَ  }د قال فيهمعليهم و ق {وَ مَنْ حَوْلََُ }

https://madrasatalwahy.org/


  832 
 

أن حملة العرش  75الزمر:  {حَافليَِ مِنْ حَوْلِ الَعَْرشِْ 

 أيضا من الملائكة. 

و قد تقدم تفصيل الكلام في معنى العرش في الجزء 
 الثامن من الكتاب. 

ِينَ يَُمِْلوُنَ الَعَْرشَْ وَ مَنْ حَوْلََُ }فقوله:  أي  {الََّه

ن يحملون العرش الذي منه تظهر الأوامر و الملائكة الذي
تصدر الأحكام الإلهية التي بها يدبر العالم، و الذين حول 

 العرش من الملائكة و هم المقربون منهم. 

أي ينزهون الله  {يسَُبلحُِونَ بَِمَْدِ رَبلهِِمْ }و قوله: 
سبحانه و الحال أن تنزيههم له يصاحب ثناؤهم لربهم فهم 

عن كل ما لا يليق بساحة قدسه و من ذلك ينزهونه تعالى 

 وجود الشريك في ملكه و يثنون عليه على فعله و تدبيره. 

و الحال هذه  -إيمانهم به  {وَ يؤُْمِنُونَ بهِِ }و قوله: 
الحال عرش الملك و التدبير لله و هم حاملوه أو مطيفون 

حوله لتلقي الأوامر و ينزهونه عن كل نقص و يحمدونه 
معناه الإيمان بوحدانيته في ربوبيته و ألوهيته  - على أفعاله

ففي ذكر العرش و نسبة التنزيه و التحميد و الإيمان إلى 

https://madrasatalwahy.org/


  833 
 

الملائكة رد للمشركين حيث يعدون الملائكة المقربين 

شركاء لله في ربوبيته و ألوهيته و يتخذونهم أربابا آلهة 

 يعبدونهم. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  834 
 

ِينَ }و قوله:   أي يسألون الله  {آمَنُوا وَ يسَْتَغْفِرُونَ للَِّه

 سبحانه أن يغفر للذين آمنوا. 

إلخ  {ءٍ رحََْْةً وَ عِلمْاً رَبهنَا وسَِعْتَ كُه شَْ }و قوله: 
حكاية متن استغفارهم و قد بدءوا فيه بالثناء عليه تعالى 
بسعة الرحمة و العلم، و إنما ذكروا الرحمة و شفعوها بالعلم 

لأنه برحمته ينعم على كل محتاج فالرحمة مبدأ إفاضة كل 
 نعمة و بعلمه يعلم حاجة كل محتاج مستعد للرحمة. 

ِينَ تاَبوُا وَ }و قوله:  بَعُوا سَبيِلَكَ وَ قهِِمْ فاَغْفِرْ للَِّه اتِه
تفريع على ما أثنوا به من سعة الرحمة و  {عَذَابَ الََْْحِيمِ 

العلم، و المراد بالسبيل التي اتبعوها هو ما شرع لهم من 
الدين و هو الإسلام و اتباعهم له هو تطبيق عملهم عليه 

فالمراد بتوبتهم رجوعهم إليه تعالى بالإيمان و المعنى 

لذين رجعوا إليك بالإيمان بوحدانيتك و سلوك فاغفر ل
سبيلك الذي هو الإسلام و قهم عذاب الجحيم و هو غاية 

 المغفرة و غرضها. 
دْخِلهُْمْ جَنهاتِ عَدْنٍ الَهتَِّ } قوله تعالى:

َ
رَبهنَا وَ أ

إلى آخر الآية تكرار النداء بلفظة ربنا لمزيد  {وعََدْتَهُمْ 

https://madrasatalwahy.org/


  835 
 

وعده تعالى لهم بلسان رسله  الاستعطاف و المراد بالوعد

 و في كتبه. 

زْوَاجِهِمْ وَ }و قوله: 
َ
وَ مَنْ صَلحََ مِنْ آباَئهِِمْ وَ أ

يِهاتهِِمْ  وَ }عطف على موضع الضمير في قوله:  {ذُرل
دْخِلهُْمْ 

َ
و المراد بالصلوح صلاحية دخول الجنة، و  {أ

المعنى و أدخل من صلح لدخول الجنة من آبائهم و 
 ذرياتهم جنات عدن. أزواجهم و 

ثم من المعلوم من سياق الآيات أن استغفارهم 

لعامة المؤمنين، و من المعلوم أيضا أنهم قسموهم 
قسمين اثنين قسموهم إلى الذين تابوا و اتبعوا سبيل الله و 
قد وعدهم الله جنات عدن، و إلى من صلح و قد جعلوا 

 الطائفة الأولى متبوعين و الثانية تابعين. 

ظهر منه أن الطائفة الأولى هم الكاملون في الإيمان و ي
ِينَ }و العمل على ما هو مقتضى حقيقة معنى قولهم:  للَِّه

بَعُوا سَبيِلَكَ  فذكروهم و سألوه أن يغفر لهم و  {تاَبوُا وَ اتِه
ينجز لهم ما وعدهم من جنات عدن، و الطائفة الثانية دون 

ن و العمل من هؤلاء في المنزلة ممن لم يستكمل الإيما

https://madrasatalwahy.org/


  836 
 

ناقص الإيمان و مستضعف و سيئ العمل من منسوبي 

الطائفة الأولى فذكروهم و سألوه تعالى أن يلحقهم 

 بالطائفة الأولى الكاملين في جناتهم و يقيهم السيئات. 
بَعَتهُْمْ }فالآية في معنى قوله تعالى:  ِينَ آمَنُوا وَ اتِه وَ الََّه

 
َ
يِهتُهُمْ بإِيِمَانٍ أ لَِنَْاهُمْ مِنْ ذُرل

َ
يِهتَهُمْ وَ مَا أ لَْْقْنَا بهِِمْ ذُرل

غير أن الآية التي نحن فيها  21الطور:  {ءٍ عَمَلهِِمْ مِنْ شَْ 
 أوسع 

  

https://madrasatalwahy.org/


  837 
 

و أشمل لشمولها الآباء و الأزواج بخلاف آية سورة  

الطور، و المأخوذ فيها الصلوح و هو أعم من الإيمان 

 المأخوذ في آية الطور. 
نتَْ الَعَْزِيزُ الََْْكِيمُ }و قوله: 

َ
تعليل لقولهم:  {إنِهكَ أ

ِينَ تاَبوُا} إلى آخر مسألتهم، و كان الذي  {فاَغْفِرْ للَِّه

يقتضيه الظاهر أن يقال: إنك أنت الغفور الرحيم لكنه 
عدل إلى ذكر الوصفين: العزيز الحكيم لأنه وقع في مفتتح 

ءٍ نَا وسَِعْتَ كُه شَْ رَبه }مسألتهم الثناء عليه تعالى بقولهم: 
. و لازم سعة الرحمة و هي عموم الإعطاء {رحََْْةً وَ عِلمْاً 

أن له أن يعطي ما يشاء لمن يشاء و يمنع ما يشاء ممن يشاء 
و هذا معنى العزة التي هي القدرة على الإعطاء و المنع، 

ء أن ينفذ العلم في جميع أقطار و لازم سعة العلم لكل شي

 يداخل الجهل شيئا منها و لازمه إتقان الفعل و الفعل فلا
 هو الحكمة. 

نتَْ الَعَْزِيزُ الََْْكِيمُ }فقوله: 
َ
في معنى  {إنِهكَ أ

الاستشفاع بسعة رحمته و سعة علمه تعالى المذكورتين في 

https://madrasatalwahy.org/


  838 
 

مفتتح المسألة تمهيدا و توطئة لذكر الحاجة و هي المغفرة 

 و الجنة. 

يلئَِاتِ وَ قهِِمُ الَ} قوله تعالى: يلئَِاتِ وَ مَنْ تقَِ الَسه سه
إلخ ظاهر السياق أن الضمير في  {يوَمَْئذٍِ فَقَدْ رحَِْتَْهُ 

 للذين تابوا و من صلح جميعا.  {قهِِمُ }

تبعات المعاصي  -على ما قيل  -و المراد بالسيئات 
و هي جزاؤها و سميت التبعات سيئات لأن جزاء السيئ 

الشورى:  {اءُ سَيلئَِةٍ سَيلئَِةٌ مِثلُْهَاوَ جَزَ }سيئ قال تعالى: 

40 . 
و قيل: المراد بالسيئات المعاصي و الذنوب نفسها و 
الكلام على تقدير مضاف و التقدير و قهم جزاء السيئات 

 أو عذاب السيئات. 

و الظاهر أن الآية من الآيات الدالة على أن الجزاء 
مه تعالى بنفس الأعمال خيرها و شرها، و قد تكرر في كلا

مَا تُِزَْوْنَ مَا كُنتُْمْ تَعْمَلوُنَ }أمثال قوله  . 7التحريم:  {إنِه
و كيف كان فالمراد بالسيئات التي سألوا وقايتهم 

عنها هي الأهوال و الشدائد التي تواجههم يوم القيامة 

https://madrasatalwahy.org/


  839 
 

وَ قهِِمْ عَذَابَ }غير عذاب الجحيم فلا تكرار في قوليهم: 
يلئَِاتِ وَ قهِِمُ } {الََْْحِيمِ   . { الَسه

و قيل: المراد بالسيئات نفس المعاصي التي في 
إشارة إلى الدنيا، و المعنى و  {يوَمَْئذٍِ }الدنيا، و قولهم: 

احفظهم من اقتراف المعاصي و ارتكابها في الدنيا 

 بتوفيقك. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  840 
 

و فيه أن السياق يؤيد كون المراد بيومئذ يوم القيامة 

وَ }و قولهم:  {وَ قهِِمْ عَذَابَ الََْْحِيمِ }كما يشهد به قولهم: 
دْخِلهُْمْ جَنهاتِ عَدْنٍ 

َ
إلخ فالحق أن المراد بالسيئات ما  {أ

 يظهر للناس يوم القيامة من الأهوال و الشدائد. 
و يظهر من هذه الآيات المشتملة على دعاء الملائكة 

 و مسألتهم: 
الثناء  أولا: أن من الأدب في الدعاء أن يبدأ بحمده و

عليه تعالى ثم يذكر الحاجة ثم يستشفع بأسمائه الحسنى 

 المناسبة له. 
و ثانيا: أن سؤال المغفرة قبل سؤال الجنة و قد كثر 
ذكر المغفرة قبل الجنة في كلامه تعالى إذا ذكرا معا، و هو 

الموافق للاعتبار فإن حصول استعداد أي نعمة كانت 

 ة. بزوال المانع قبل حصول نفس النعم
ِينَ تاَبوُا}و ذكر بعضهم أن في قوله:   {فَاغْفِرْ للَِّه

)الآية( دلالة على أن إسقاط العقاب عند التوبة تفضل من 
الله تعالى إذ لو كان واجبا لكان لا يحتاج فيه إلى مسألتهم 

 بل كان يفعله الله سبحانه لا محالة. 

https://madrasatalwahy.org/


  841 
 

و فيه أن وجوب صدور الفعل عنه تعالى لا ينافي 

لته و طلبه منه تعالى كما يشهد به قولهم بعد صحة مسأ

دْخِلهُْمْ جَنهاتِ عَدْنٍ الَهتَِّ وعََدْتَهُمْ }الاستغفار: 
َ
 {رَبهنَا وَ أ

فقد سألوا لهم الجنة مع اعترافهم بأن الله وعدهم إياها و 
وعده تعالى واجب الإنجاز فإنه لا يخلف الميعاد، و 

رَبهنَا وَ }ؤمنين: أصرح من هذه الآية قوله يحكي عن الم
آتنَِا مَا وعََدْتَنَا عَََ رسُُلكَِ وَ لاَ تَُّزِْناَ يوَمَْ الَقْيَِامَةِ إنِهكَ لَا 

 . 194آل عمران:  {تَُّلْفُِ الَمِْيعَادَ 

و قبول التوبة مما أوجبه الله تعالى على نفسه و جعله 
ِينَ  }حقا للتائبين عليه قال تعالى:  ِ للَِّه مَا الَِهوْبَةُ عَََ الَلَّه إنِه

ولئَكَِ 
ُ
وءَ بَِِهَالَةٍ ثُمه يَتُوبُونَ مِنْ قَرِيبٍ فأَ يَعْمَلوُنَ الَسُّ

ُ عَليَهِْمْ  فطلب كل حق أوجبه الله  17النساء:  {يَتُوبُ الَلَّه

تعالى على نفسه منه كسؤال المغفرة للتائب هو في الحقيقة 
تنجاز ما وعده و إظهار اشتياق للفوز رجوع إليه لاس

 بكرامته. 
و كذا لا يستلزم التفضل منه تعالى كون الفعل جائز 

الصدور غير واجبة فكل عطية من عطاياه تفضل سواء 

https://madrasatalwahy.org/


  842 
 

كانت واجبة الصدور أم لم تكن إذ لو كان فعل من أفعاله 

واجب الصدور عنه لم يكن إيجابه عليه بتأثير من غيره فيه 

ء لا يؤثر فيه غيره بل إذ هو المؤثر في كل شي و قهره عليه
 كان ذلك بإيجاب منه تعالى على نفسه و يؤول معناه إلى 

  

https://madrasatalwahy.org/


  843 
 

ء من الأفعال و إفاضة عطية من قضائه تعالى فعل شي 

العطايا قضاء حتم فيكون سبحانه إنما يفعله بمشية من 

نفسه منزها عن إلزام الغير إياه عليه متفضلا به فالفعل 
منه و إن كان واجب الصدور، و أما لو لم يكن تفضل 

 الفعل واجب الصدور فكونه تفضلا أوضح. 

ِ } قوله تعالى: ِينَ كَفَرُوا يُنَادَوْنَ لمََقْتُ الَلَّه إنِه الََّه
يمَانِ  نفُْسَكُمْ إذِْ تدُْعَوْنَ إلََِ الَِْْ

َ
كْبََُ مِنْ مَقْتكُِمْ أ

َ
أ

 ذكر المؤمنين أشد البغض. لما المقت {فَتَكْفُرُونَ 

ببعض ما لهم من جهة إيمانهم رجع إلى ذكر الكافرين 
 ببعض ما عليهم من جهة كفرهم. 

و ظاهر الآية و الآية التالية أن هذا النداء المذكور 

فيها إنما ينادون به في الآخرة بعد دخول النار حين يذوقون 

العذاب لكفرهم فيظهر لهم أن كفرهم في الدنيا إذ كانوا 
من قبل الأنبياء إلى الإيمان كان مقتا و شدة بغض  يدعون

 منهم لأنفسهم حيث أوردوها بذلك مورد الهلاك الدائم. 
و ينادون من جانب الله سبحانه فيقال لهم: أقسم 

لمقت الله و شدة بغضه لكم أكبر من مقتكم أنفسكم و 

https://madrasatalwahy.org/


  844 
 

شدة بغضكم لها إذ تدعون حكاية حال ماضية إلى الإيمان 

 اء فتكفرون. من قبل الأنبي

حْيَيتَْنَا اثِنَْتَيِْ } قوله تعالى:
َ
مَتهنَا اثِنَْتَيِْ وَ أ

َ
قاَلوُا رَبهنَا أ

سياق الآية  {فاَعْتَََفْنَا بذُِنوُبنَِا فَهَلْ إلََِ خُرُوجٍ مِنْ سَبيِلٍ 
و ما قبلها يشعر بأنهم يقولون هذا القول بعد استماع النداء 

فَهَلْ }في النار بدليل قولهم: السابق، و إنما يقولونه و هم 
 . {خُرُوجٍ مِنْ سَبيِلٍ  إلَِ

و تقديم هذا الاعتراف منهم نوع تسبيب و توسل إلى 

التخلص من العذاب و لات حين مناص، و ذلك أنهم 
في ريب من البعث و الرجوع إلى  -و هم في الدنيا  -كانوا 

الله فأنكروه و نسوا يوم الحساب و كان نسيان ذلك سبب 

استرسالهم في الذنوب و ذهابهم لوجوههم في المعاصي و 

نسيان يوم الحساب مفتاح كل معصية و ضلال قال تعالى: 
ِ لهَُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بمَِا } ِينَ يضَِلُّونَ عَنْ سَبيِلِ الَلَّه إنِه الََّه

 . 26ص:  {نسَُوا يوَمَْ الَْْسَِابِ 
اهم إحياءة بعد ثم لما أماتهم الله إماتة بعد إماتة و أحي

إحياءة زال ارتيابهم في أمر البعث و الرجوع إلى الله بما 

https://madrasatalwahy.org/


  845 
 

عاينوا من البقاء بعد الموت و الحياة بعد الحياة و قد كانوا 

يرون أن الموت فناء، و يقولون إن هي إلا حياتنا الدنيا و 

 ما نحن بمبعوثين. 
و بالجملة زال عنهم الارتياب بحصول اليقين و 

 و المعاصي و لذلك بقيت الذنوب 
  

https://madrasatalwahy.org/


  846 
 

توسلوا إلى التخلص من العذاب بالاعتراف فتارة  

وَ لوَْ }اعترفوا بحصول اليقين كما حكاه الله عنهم في قوله
ترَىَ إذِِ الَمُْجْرِمُونَ ناَكسُِوا رُؤسُِهِمْ عِندَْ رَبلهِِمْ رَبهنَا 

ناَ وَ سَمِعْنَا فَارجِْعْنَا نَعْمَلْ صَالِْاً إنِه  بصََْْ
َ
الم  {ا مُوقنُِونَ أ

، و تارة اعترفوا بذنوبهم كما في الآية 12السجدة: 

المبحوث عنها و قد كانوا يرون أنهم أحرار مستقلون في 
إرادتهم و أفعالهم لهم أن يشاءوا ما شاءوا و أن يفعلوا ما 

 فعلوا و لا حساب و لا ذنب. 

فاَعْتَََفْنَا }و من ذلك يظهر وجه ترتب قولهم: 
 ِ حْيَيتَْنَا اثِنْتََيِْ }على قولهم:  {نَابذُِنوُب

َ
مَتهنَا اثِنَْتَيِْ وَ أ

َ
 {أ

فالاعتراف في الحقيقة مترتب على حصول اليقين بالمعاد 

الموجب لحصول العلم بكون انحرافاتهم عن سبيل الله 

 ضلالات و ذنوبا. 
حْيَيتَْنَا اثِنْتََيِْ }و المراد بقولهم: 

َ
مَتهنَا اثِنْتََيِْ وَ أ

َ
كما  {أ

قيل الإماتة عن الحياة الدنيا و الإحياء للبرزخ ثم الإماتة 
عن البرزخ و الإحياء للحساب يوم القيامة فالآية تشير إلى 

الإماتة بعد الحياة الدنيا و الإماتة بعد الحياة البرزخية و إلى 

https://madrasatalwahy.org/


  847 
 

الإحياء في البرزخ و الإحياء ليوم القيامة و لو لا الحياة 

الإماتة الثانية لأن كلا من الإماتة و  البرزخية لم تتحقق

 الإحياء يتوقف تحققه على سبق خلافه. 
و لم يتعرضوا للحياة الدنيا و لم يقولوا: و أحييتنا ثلاثا 
و إن كانت إحياء لكونها واقعة بعد الموت الذي هو حال 

عدم ولوج الروح لأن مرادهم ذكر الإحياء الذي هو 
ياء في البرزخ ثم في القيامة سبب الإيقان بالمعاد و هو الإح

و أما الحياة الدنيوية فإنها و إن كانت إحياء لكنها لا توجب 

بنفسها يقينا بالمعاد فقد كانوا مرتابين في المعاد و هم 
 أحياء في الدنيا. 

و بما تقدم من البيان يظهر فساد ما اعترض عليه بأنه 

الآخرة لو كان المراد بالإحياءتين ما كان في البرزخ و في 

إذ « أمتنا اثنتين و أحييتنا ثلاثا»لكان من الواجب أن يقال: 
ليس المراد إلا ذكر ما مر عليهم من الإماتة و الإحياءة و 

 ذلك إماتتان اثنتان و إحياءات ثلاث. 
و الجواب أنه ليس المراد هو مجرد ذكر الإماتة و 

هما الإحياء اللتين مرتا عليهم كيفما كانتا بل ذكر ما كان من

https://madrasatalwahy.org/


  848 
 

مورثا لليقين بالمعاد، و ليس الإحياء الدنيوي على هذه 

 الصفة. 

و قيل: المراد بالإماتة الأولى حال النطفة قبل ولوج 
الروح، و بالإحياءة الأولى ما هو حال الإنسان بعد 
ولوجها، و بالإماتة الثانية إماتته في الدنيا، و بالإحياءة 

 الثانية 
  

https://madrasatalwahy.org/


  849 
 

القيامة، و الآية منطبقة  إحياءته بالبعث للحساب يوم 

ِ وَ كُنتُْمْ }: على ما في قوله تعالى كَيفَْ تكَْفُرُونَ باِللَّه
حْيَاكُمْ ثُمه يمُِيتُكُمْ ثُمه يُُيْيِكُمْ 

َ
مْوَاتاً فَأ

َ
 . 28البقرة:  {أ

و لما أحسوا بعدم صدق الإماتة على حال الإنسان 
تمحلوا  قبل ولوج الروح في جسده لتوقفها على سبق الحياة

في تصحيحه تمحلات عجيبة من أراد الوقوف عليها 
 فليراجع الكشاف، و شروحه. 

على أنك قد عرفت أن ذكرهم ما مر عليهم من الإماتة 

و الإحياءة إشارة إلى أسباب حصول يقينهم بالمعاد و 
 الحياة الدنيا و الموت الذي قبلها لا أثر لهما في ذلك. 

و قيل: إن الحياة الأولى في الدنيا و الثانية في القبر، و 

الموتة الأولى في الدنيا و الثانية في القبر و لا تعرض في 

الآية لحياة يوم البعث، و يرد عليه ما تقدم أن الحياة الدنيا 
لا تعلق لها بالغرض فلا موجب للتعرض لها، و الحياة يوم 

 القيامة بالخلاف من ذلك. 
المراد بالإحياءتين إحياء البعث و الإحياء و قيل: 

الذي قبله و إحياء البعث قسمان إحياء في القبر و إحياء 

https://madrasatalwahy.org/


  850 
 

عند البعث و لم يتعرض لهذا التقسيم في الآية فتشمل الآية 

 الإحياءات الثلاث و الإماتتين جميعا. 

و يرد عليه ما يرد على الوجهين السابقين عليه مضافا 
ذكر الإماتة الثانية التي في القبر دليل إلى ما أورد عليه أن 

على أن التقسيم ملحوظ و المراد التعدد الشخصي لا 

 النوعي. 
و قيل: المراد إحياء النفوس في عالم الذر ثم الإماتة 
ثم الإحياء في الدنيا ثم الإماتة ثم الإحياء للبعث، و يرد 

 عليه ما يرد على سوابقه. 
ثُمه }: ر كما في قوله تعالىو قيل: المراد بالتثنية التكرا

تيَِْ  ، و المعنى أمتنا إماتة و 4الملك: {ارِجِْعِ الََْْصَََ كَره

 أحييتنا إحياءة بعد إحياءة. 

و أورد عليه أنه إنما يتم لو كان القول: أمتنا إماتتين و 
أحييتنا إحياءتين أو كرتين مثلا لكن المقول نفس العدد و 

النحل:  {إلِهََيِْ اثِنَْيِْ }: في قولههو لا يحتمل ذلك كما قيل 
51 . 

https://madrasatalwahy.org/


  851 
 

دعاء و مسألة  {فَهَلْ إلََِ خُرُوجٍ مِنْ سَبيِلٍ }و قولهم: 

في صورة الاستفهام، و في تنكير الخروج و السبيل إشارة 

إلى رضاهم بأي نوع من الخروج كان من أي سبيل كانت 
 ـ 

  

https://madrasatalwahy.org/


  852 
 

فقد بلغ بهم الجهد و اليوم يوم تقطعت بهم الأسباب 

 فلا سبب يرجى أثره في تخلصهم من العذاب. 

ُ وحَْدَهُ } قوله تعالى: نههُ إذَِا دُعِىَ الَلَّه
َ
ذَلكُِمْ بأِ

كْ بهِِ تؤُْمِنُوا إلخ خطاب تشديد  {كَفَرْتُمْ وَ إنِْ يشَُْْ
نه الدنيا للكفار موطنه يوم القيامة، و يحتمل أن يكون موط

 خوطبوا بداعي زجرهم عن الشرك. 
إلى ما هم فيه من الشدة،  {ذَلكُِمْ }و الإشارة بقوله: 

كْ بهِِ }و في قوله:  دلالة على الاستمرار، و  {وَ إنِْ يشَُْْ

الكلام مسوق لبيان معاندتهم للحق و معاداتهم لتوحيده 
تعالى فهم يكفرون بكل ما يلوح فيه أثر التوحيد و يؤمنون 

كل ما فيه سمة الشرك فهم لا يراعون لله حقا و لا ب

يحترمون له جانبا فالله سبحانه يحرم عليهم رحمته و لا 

 يراعي في حكمه لهم جانبا. 
ِ الَعَْلَِلِ }و بهذا المعنى يتصل قوله:  فَالُْْكْمُ لِلَّه

بأول الآية و يتفرع عليه كأنه قيل: فإذا قطعتم  {الَكَْبيِِْ 
و كفرتم بكل ما يريده و آمنتم بكل ما عن الله بالمرة 

https://madrasatalwahy.org/


  853 
 

يكرهه فهو يقطع عنكم و يحكم فيكم بما يحكم من غير أي 

 رعاية لحالكم. 

َ فَنَسِيَهُمْ }فالآية في معنى قوله ، 67التوبة:  {نسَُوا الَلَّه
ِ الَعَْلَِلِ الَكَْبيِِْ }و الجملة أعني قوله:  خاصة  {فاَلُْْكْمُ لِلَّه

ت عامة في نفسها، و فيها تهديد و بحسب السياق و إن كان

 يتأكد التهديد باختتامها بالاسمين العلي الكبير.
 [٢٠الی  ١٣(: الآیات ٤٠]سورة غافر ) 

مَاءِ } ِلُ لَكُمْ مِنَ الَسه ِي يرُِيكُمْ آياَتهِِ وَ ينَُْل هُوَ الََّه
رُ إلِاه مَنْ ينُيِبُ  َ مُُْ  ١٣رزِقْاً وَ مَا يَتَذَكه لصِِيَ لََُ فاَدْعُوا الَلَّه

ِينَ وَ لوَْ كَرهَِ الَكََْفرُِونَ  رجََاتِ ذُو الَعَْرشِْ  ١٤الَدل رَفيِعُ الَده
مْرهِِ عََ 

َ
وحَ مِنْ أ مَنْ يشََاءُ مِنْ عِبَادِهِ لِِنُذِْرَ يوَمَْ  يلُقِِْ الَرُّ

ِ مِنهُْمْ شَْ  يوَمَْ هُمْ باَرزُِونَ لَا يََفِْ ١٥الَِهلَاقِ  ءٌ عَََ الَلَّه
ِ الَوَْاحِدِ   لمَِنِ الَمُْلكُْ الََِْومَْ لِلَّه

  

https://madrasatalwahy.org/


  854 
 

ارِ  كُُّ نَفْسٍ بمَِا كَسَبَتْ لَا ظُلمَْ  الَِْوَمَْ تُِزْى ١٦الَقَْهه
َ سَِِيعُ الَْْسَِابِ  نذِْرهُْمْ يوَمَْ الَِْزفَِةِ إذِِ  ١٧الَِْوَمَْ إنِه الَلَّه

َ
وَ أ

ى الََْْنَاجِرِ كََ  المِِيَ مِنْ حَْيِمٍ وَ الَقُْلوُبُ لَدَ ظِمِيَ مَا للِظه
دُورُ  ١٨لاَ شَفيِعٍ يُطَاعُ  عْيُِ وَ مَا تَُّفِِْ الَصُّ

َ
يَعْلَمُ خَائنَِةَ الَْْ

ِينَ يدَْعُونَ مِنْ دُونهِِ لَا  ١٩ ِ وَ الََّه ُ يَقْضِى باِلَْْقل وَ الَلَّه
مِيعُ الََْْ يَقْضُونَ بشََِْ  َ هُوَ الَسه   {٢٠صِيُْ ءٍ إنِه الَلَّه

 )بيان( 

احتجاج على التوحيد و إنذار بعد تقسيم الناس إلى 
راجع إلى الله متبع سبيله و مكذب بالآيات مجادل 

 بالباطل. 
ِي يرُِيكُمْ آياَتهِِ } قوله تعالى: إلى آخر الآية  {هُوَ الََّه

المراد بالآيات هي العلائم و الحجج الدالة على وحدانيته 

ء من تفريع و الألوهية بدليل ما سيجي تعالى في الربوبية
ِينَ }قوله:  َ مُُلْصِِيَ لََُ الَدل عليه، و الآيات  {فاَدْعُوا الَلَّه

مطلقة شاملة للآيات الكونية المشهودة في العالم لكل 

إنسان صحيح الإدراك و الآيات التي تجري على أيدي 

 الرسل و الحجج القائمة من طريق الوحي. 

https://madrasatalwahy.org/


  855 
 

على حجة فإنه لو كان هناك إله تجب  و الجملة مشتملة

عبادته على الإنسان و كانت عبادته كمالا للإنسان و سعادة 

له كان من الواجب في تمام التدبير و كامل العناية أن يهدي 
الإنسان إليه، و الذي تدل الآيات الكونية على ربوبيته و 
 ألوهيته و يؤيد دلالتها الرسل و الأنبياء بالدعوة و الإتيان

بالآيات هو الله سبحانه، و أما آلهتهم الذين يدعونهم من 
ء فالله سبحانه هو دون الله فلا آية من قبلهم تدل على شي

الإله وحده لا شريك له، و إلى هذه الحجة يشير علي )عليه 

لو كان لربك شريك لأتتك »فيما روي عنه:  السلام( بقوله
 «. رسله

  

https://madrasatalwahy.org/


  856 
 

لُِ لَكُمْ }و قوله:  مَاءِ رزِقْاً  وَ ينَُْل حجة  {مِنَ الَسه

أخرى على وحدانيته تعالى من جهة الرزق فإن رزق العباد 

من شئون الربوبية و الألوهية و الرزق من الله دون 
 شركائهم فهو الرب الإله دونهم. 

و قد فسروا الرزق بالمطر و السماء بجهة العلو، و لا 

ا و بنزولها يبعد أن يراد بالرزق نفس الأشياء التي يرتزق به
من السماء بروزها من الغيب إلى الشهادة على ما يفيده 

ِلَُُ إلِاه وَ إنِْ مِنْ شَْ  }: قوله ءٍ إلِاه عِندَْناَ خَزَائنُِهُ وَ مَا ننَُْل
 . 21الحجر:  {بقَِدَرٍ مَعْلُومٍ 
رُ إلِاه مَنْ ينُيِبُ }و قوله:  معترضة تبين  {وَ مَا يَتَذَكه

ر بهذه الحجج إنما هو شأن إحدى أن حصول التذك

الطائفتين المذكورتين من قبل و هم المنيبون الراجعون 

إلى ربهم دون المجادلين الكافرين فإن الكفر و الجحود 
 يبطل استعداد التذكر بالحجة و الاتباع للحق. 

ِينَ وَ لوَْ كَرهَِ } قوله تعالى: َ مُُلْصِِيَ لََُ الَدل فاَدْعُوا الَلَّه
الأنسب للسياق أن يكون الخطاب عاما  {الَكََْفرُِونَ 

للمؤمنين و غيرهم متفرعا على الحجة السابقة غير أنه لا 

https://madrasatalwahy.org/


  857 
 

يشمل الكافرين المذكورين في آخر الآية و هم المكذبون 

 المجادلون بالباطل. 

لآيات تدل على وحدانيته تعالى كأنه قيل: إذا كانت ا
و هو الرازق فعلى غير الكافرين الذين كذبوا و جادلوا أن 
يدعوا الله مخلصين له الدين، و أما الكافرون الكارهون 

للتوحيد فلا مطمع فيهم و لا آية تفيدهم و لا حجة 
تقنعهم فاعبدوه بالإخلاص و دعوا الكافرين يكرهون 

 ذلك. 

وحَ رَفيِعُ } قوله تعالى: رجََاتِ ذُو الَعَْرشِْ يلُقِِْ الَرُّ الَده
مْرهِِ عََ 

َ
ِ  مِنْ أ إلخ صفات ثلاث له  {مَنْ يشََاءُ مِنْ عِبَادِه

ِي }تعالى و كل منها خبر بعد خبر للضمير في قوله:  هُوَ الََّه
 و الآية و ما بعدها مسوقة للإنذار.  {يرُِيكُمْ آياَتهِِ 

تفاسير شتى  {رجََاتِ رَفيِعُ الَده }و قد أورد لقوله: 
فقيل: معناه رافع درجات الأنبياء و الأولياء في الجنة، و 

قيل: رافع السماوات السبع التي منها تصعد الملائكة إلى 
عرشه، و قيل: رفيع مصاعد عرشه، و قيل: كناية عن رفعة 

 شأنه و سلطانه. 

https://madrasatalwahy.org/


  858 
 

و الذي يعطيه التدبر أن الآية و ما بعدها يصفان ملكه 

لى خلقه أن له عرشا تجتمع فيه أزمة أمور الخلق و تعالى ع

 يتنزل منه الأمر متعاليا بدرجات رفيعة هي 
  

https://madrasatalwahy.org/


  859 
 

مراتب خلقه و لعلها السماوات التي وصفها في  

كلامه بأنها مساكن ملائكته و أن أمره يتنزل بينهن و هي 

 التي تحجب عرشه عن الناس. 
ما بينه ثم إن له يوما هو يوم التلاق يرفع فيه الحجاب 

و بين الناس بكشف الغطاء عن بصائرهم و طي 

السماوات بيمينه و إظهار عرشه لهم فينكشف لهم أنه هو 
 ء لا ملك إلا ملكه فيحكم بينهم. المليك على كل شي

فالمراد بالدرجات الدرجات التي يرتقى منها إلى 

رجََاتِ ذُو الَعَْرشِْ }عرشه و يعود قوله:  كناية  {رَفيِعُ الَده
استعارية عن تعالي عرش ملكه عن مستوى الخلق و غيبته 
و احتجابه عنهم قبل يوم القيامة بدرجات رفيعة و مراحل 

 بعيدة. 

ِ عََ }و قوله:  مْرهِ
َ
وحَ مِنْ أ مَنْ يشََاءُ مِنْ  يلُقِِْ الَرُّ

 ِ إشارة إلى أمر الرسالة التي من شأنها الإنذار، و  {عِبَادِه

ِ }ه: تقييد الروح بقول مْرهِ
َ
دليل على أن المراد بها  {مِنْ أ

ِ }الروح التي ذكرها في قوله مْرِ رَبّل
َ
وحُ مِنْ أ  {قلُِ الَرُّ

، و هي التي تصاحب ملائكة الوحي كما 85الإسراء: 

https://madrasatalwahy.org/


  860 
 

مْرهِِ عََ }يشير إليه قوله
َ
وحِ مِنْ أ لُِ الَمَْلَائكَِةَ باِلرُّ مَنْ  ينَُْل

 
َ
نْ أ

َ
 . 2النحل:  {نذِْرُوايشََاءُ مِنْ عِبَادِهِ أ

فالمراد بإلقاء الروح على من يشاء تنزيلها مع ملائكة 
 {مَنْ يشََاءُ مِنْ عِبَادِهِ }الوحي عليه، و المراد بقوله: 

الرسل الذين اصطفاهم الله لرسالته، و في معنى الروح 

 الملقاة على النبي أقوال أخر لا يعبأ بها. 
و هو يوم القيامة سمي  {لَاقِ لِِنُذِْرَ يوَمَْ الَِه }و قوله: 

به لالتقاء الخلائق فيه أو لالتقاء الخالق و المخلوق أو 

لالتقاء أهل السماء و الأرض أو لالتقاء الظالم و المظلوم 
 أو لالتقاء المرء و عمله و لكل من هذه الوجوه قائل. 

و يمكن أن يتأيد القول الثاني بما تكرر في كلامه تعالى 

الروم:  {بلِقَِاءِ رَبلهِِمْ لَكََفرُِونَ  }كقوله: من حديث اللقاء 

هُمْ مُلاقَوُا رَبلهِِمْ }: ، و قوله8 ياَ  }: ، و قوله29هود:  {إنِه
نسَْانُ إنِهكَ كََدِحٌ إلَِ هَا الَِْْ يُّ

َ
 {رَبلكَِ كَدْحاً فَمُلَاقيِهِ  أ

و معنى اللقاء تقطع الأسباب الشاغلة و  6الانشقاق: 
  هو الحق المبين و بروزهم لله. ظهور أن الله

https://madrasatalwahy.org/


  861 
 

ِ مِنهُْمْ  يوَمَْ هُمْ باَرزُِونَ لَا يََفِْ} قوله تعالى: عَََ الَلَّه
إلخ تفسير ليوم التلاق، و معنى بروزهم لله ظهور  {ءٌ شَْ 

 ذلك لهم و ارتفاع الأسباب الوهمية التي كانت تجذبهم 
  

https://madrasatalwahy.org/


  862 
 

ة إلى نفسها و تحجبهم عن ربهم و تغفلهم عن إحاط 

 ملكه و تفرده في الحكم و توحده في الربوبية و الألوهية. 

إشارة إلى ارتفاع كل سبب  {يوَمَْ هُمْ باَرزُِونَ }فقوله: 
ِ مِنهُْمْ شَْ  لَا يََفِْ}حاجب، و قوله:  تفسير  {ءٌ عَََ الَلَّه

لمعنى بروزهم لله و توضيح فقلوبهم و أعمالهم بعين الله 

كروه و ما نسوه مكشوفة غير و ظاهرهم و باطنهم و ما ذ
 مستورة. 

ارِ }و قوله:  ِ الَوَْاحِدِ الَقَْهه سؤال  {لمَِنِ الَمُْلكُْ الََِْومَْ لِلَّه

و جواب من ناحيته سبحانه تبين بهما حقيقة اليوم و هي 
 ظهور ملكه و سلطانه تعالى على الخلق على الإطلاق. 

ار و في توصيفه تعالى بالواحد القهار تعليل لانحص

ء ملكه و تسلط عليه بسلب الملك فيه لأنه إذ قهر كل شي

 الاستقلال عنه و هو واحد فله الملك وحده. 
كُُّ نَفْسٍ بمَِا كَسَبَتْ لَا  الَِْوَمَْ تُِزْى} قوله تعالى:

َ سَِِيعُ الَْْسَِابِ  بمَِا }الباء في  {ظُلمَْ الَِْوَمَْ إنِه الَلَّه
يان خصيصة اليوم و هي أن للصلة و المراد ب {كَسَبَتْ 

كل نفس تجزى عين ما كسبت فجزاؤها عملها، قال تعالى: 

https://madrasatalwahy.org/


  863 
 

مَا تُِزَْوْنَ مَا } ِينَ كَفَرُوا لَا تَعْتَذِرُوا الَِْوَمَْ إنِه هَا الََّه يُّ
َ
ياَ أ

 . 7التحريم:  {كُنتُْمْ تَعْمَلوُنَ 

َ سَِِيعُ الَْْسَِابِ }و قوله:  م تعليل لنفي الظل {إنِه الَلَّه
أي إنه تعالى سريع في المحاسبة  {لَا ظُلمَْ الَِْوَمَْ }في قوله: 

لا يشغله حساب نفس عن حساب أخرى حتى يخطئ 

 فيجزي نفسا غير جزائها فيظلمها. 
و هذا التعليل ناظر إلى نفي الظلم الناشئ عن الخطإ 
و أما الظلم عن عمد و علم فانتفاؤه مفروغ عنه لأن الجزاء 

 عمل لم يتصور معه ظلم. لما كان بنفس ال
ى } قوله تعالى: نذِْرهُْمْ يوَمَْ الَِْزفَِةِ إذِِ الَقُْلوُبُ لَدَ

َ
وَ أ

إلى آخر الآية. الآزفة من أوصاف  {الََْْنَاجِرِ كََظِمِيَ 

هُمْ يرََوْنهَُ }القيامة و معناها القريبة الدانية قال تعالى:  إنِه
 . 7 المعارج: {بعَيِداً وَ نرََاهُ قَرِيباً 

نَاجِرِ كََظِمِيَ }و قوله:  ى الََْْ الحناجر  {إذِِ الَقُْلوُبُ لَدَ

جمع حنجرة و هي رأس الغلصمة من خارج و كون 
القلوب لدى الحناجر كناية عن غاية الخوف كأنها تزول 

https://madrasatalwahy.org/


  864 
 

من  عن مقرها و تبلغ الحناجر من شدة الخوف، و كاظمين

 الكظم و هو شدة الاغتمام. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  865 
 

ِ }و قوله:   المِِيَ مِنْ حَْيِمٍ وَ لَا شَفيِعٍ يُطَاعُ مَا ل  {لظه

القريب أي ليس لهم قريب يقوم بنصرهم بحمية  الحميم

نسَْابَ بيَنَْهُمْ يوَمَْئذٍِ }القرابة قال تعالى: 
َ
المؤمنون:  {فلَاَ أ

 ، و لا شفيع يطاع في شفاعته. 101
عْيُِ وَ مَا تَُّفِِْ } قوله تعالى:

َ
يَعْلمَُ خَائنَِةَ الَْْ

دُورُ  قيل: الخائنة مصدر كالخيانة نظيرة الكاذبة و  {الَصُّ
اللاغية بمعنى الكذب و اللغو، و ليس المراد بخائنة 
الأعين كل معصية من معاصيها بل المعاصي التي لا تظهر 

 للغير كسارقة النظر بدليل ذكرها مع ما تخفي الصدور. 
عْيُِ }قيل:  و

َ
من قبيل إضافة الصفة إلى  {خَائنَِةَ الَْْ

الموصوف، و لازمه كون العلم بمعنى المعرفة و المعنى 

 يعرف الأعين الخائنة، و الوجه هو الأول. 

دُورُ }و قوله:  و هو ما تسره النفس  {وَ مَا تَُّفِِْ الَصُّ
 و تستره من وجوه الكفر و النفاق و هيئات المعاصي. 

ِينَ يدَْعُونَ مِنْ } قوله تعالى: ِ وَ الََّه ُ يَقْضِى باِلَْْقل وَ الَلَّه
إلخ هذه حجة أخرى على  {ءٍ دُونهِِ لَا يَقْضُونَ بشََِْ 

توحده تعالى بالألوهية أقامها بعد ما ذكر حديث انحصار 

https://madrasatalwahy.org/


  866 
 

الملك فيه يوم القيامة و علمه بخائنة الأعين و ما تخفي 

 الصدور تمهيدا و توطئة. 

و محصلها أن من اللازم الضروري في الألوهية أن 
يقضي الإله في عباده و بينهم و الله سبحانه هو يقضي بين 
الخلق و فيهم يوم القيامة و الذين يدعون من دونه لا 

 ء لأنهم عباد مملوكون لا يملكون شيئا. يقضون بشي
و من قضائه تعالى تدبيره جزئيات أمور عباده بالخلق 

مَا }فإنه مصداق القضاء و الحكم قال تعالى: بعد الخلق  إنِه
نْ يَقُولَ لََُ كُنْ فَيَكُونُ 

َ
رَادَ شَيئْاً أ

َ
مْرُهُ إذَِا أ

َ
، 82يس:  {أ

مَا يَقُولُ لََُ كُنْ فَيَكُونُ  إذَِا قضَى}و قال:  مْراً فإَنِه
َ
آل  {أ

، و لا نصيب لغيره تعالى في الخلق فلا نصيب 47عمران: 

 . له في القضاء

و من قضائه تعالى تشريع الدين و ارتضاؤه سبيلا 
لاه تَعْبُدُوا إلِاه إيِهاهُ  وَ قضَى}لنفسه قال تعالى: 

َ
 {رَبُّكَ أ

 . 23)الآية( الإسراء: 

https://madrasatalwahy.org/


  867 
 

مِيعُ الَْْصَِيُْ }و قوله:  َ هُوَ الَسه أي له حقيقة  {إنِه الَلَّه

 العلم بالمسموعات و المبصرات لذاته، و ليس لغيره من

 ذلك إلا ما ملكه الله و أذن فيه لا لذاته. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  868 
 

 )بحث روائي(  

وحَ مِنْ }في قوله تعالى:  في تفسير القمي: يلُقِِْ الَرُّ
ِ عََ  مْرهِ

َ
ِ  أ قال: روح القدس و هو  {مَنْ يشََاءُ مِنْ عِبَادِه

 . خاص برسول الله و الأئمة )صلى الله عليه وآله و سلم(
عن حفص بن غياث عن أبي و في المعاني، بإسناده  

يوم التلاق يوم يلتقي أهل  عبد الله )عليه السلام( قال:

 السماء و أهل الأرض. 
 و رواه القمي في تفسيره، مضمرا مرسلا.  أقول:

و في التوحيد، بإسناده عن ابن فضال عن الرضا عن 

و يقول الله آبائه عن علي )عليه السلام( في حديث قال: 
ثم ينطق أرواح أنبيائه و  {لمُْلكُْ الَِْوَمَْ لمَِنِ اَ } عز و جل:

ارِ } رسله و حججه فيقولون ِ الَوَْاحِدِ الَقَْهه ثم يقول  {لِلَّه

 {الَِْوَمَْ تُِزْىَ كُُّ نَفْسٍ بمَِا كَسَبَتْ } الله جل جلاله:
 )الآية( 

و أنه سبحانه يعود بعد فناء الدنيا  و في نهج البلاغة: 

 كان قبل ابتدائها كذلك يكون بعد ء معه، كماوحده لا شي

فنائها، بلا وقت و لا زمان و لا حين و لا مكان، عدمت 

https://madrasatalwahy.org/


  869 
 

عند ذلك الآجال و الأوقات، و زالت السنون و 

ء إلا الله الواحد القهار الذي إليه مصير الساعات، فلا شي

جميع الأمور، بلا قدرة منها كان ابتداء خلقها، و بغير 
، و لو قدرت على الامتناع لدام امتناع منها كان فناؤها

 بقاؤها 

بإسناده عن ثوير بن أبي فاختة عن  و في تفسير القمي
سئل عن النفختين كم علي بن الحسين )عليه السلام( قال: 

 بينهما؟ قال: ما شاء. 

ثم ذكر )عليه السلام( كيفية النفخ و موت أهل 
 فيمكثون في ذلك ما شاء اللهالأرض و السماء إلى أن قال: 

يوَمَْ } ثم يأمر السماء فتمور و يأمر الجبال فتسير و هو قوله:
بَالُ سَيْْاً  مَاءُ مَوْراً وَ تسَِيُْ الَِْْ  يعني يبسط و {تَمُورُ الَسه

رضِْ }
َ
رضُْ غَيَْْ الَْْ

َ
لُ الَْْ يعني بأرض لم تكسب  {تُبَده

عليها الذنوب بارزة ليس عليها جبال و لا نبات كما دحاها 

و يعيد عرشه على الماء كما كان أول مرة مستقلا  أول مرة،
  بعظمته و قدرته.

  

https://madrasatalwahy.org/


  870 
 

قال: فعند ذلك ينادي الجبار جل جلاله بصوت من  

 لمَِنِ } قبله جهوري يسمع أقطار السماوات و الأرضين

فلم يجبه مجيب فعند ذلك يقول الجبار عز و  {الَمُْلكُْ الََِْومَْ 
ِ الَوَْاحِدِ } جل مجيبا لنفسه ارِ لِلَّه  )الحديث(.  { الَقَْهه

التدبر في الروايات الثلاث الأخيرة يهدي إلى  أقول:

أن الذي يفنى من الخلق استقلال وجودها و النسب و 
روابط التأثير التي بينها كما تفيده الآيات القرآنية و أن 
الأرواح لا تموت، و أن لا وقت بين النفختين فلا تغفل، و 

في الروايات لطائف من الإشارات تظهر للمتدبر، و فيها 
 الف بظاهره ما تقدم. ما يخ
و في روضة الكافي، بإسناده عن ابن أبي عمير عن  

يا أبا أحمد  موسى بن جعفر )عليه السلام( في حديث قال:

ما من مؤمن يرتكب ذنبا إلا أساءه ذلك و ندم عليه و قد 
« كفى بالندم توبة»قال النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( 

فإن لم « سيئته فهو مؤمن من سرته حسنته و ساءته»و قال: 
يندم على ذنب يرتكبه فليس بمؤمن و لم تجب له شفاعة و 

https://madrasatalwahy.org/


  871 
 

المِِيَ مِنْ حَْيِمٍ وَ لَا } كان ظالما و الله تعالى يقول: مَا للِظه
 . {شَفيِعٍ يُطَاعُ 

و في المعاني، بإسناده إلى عبد الرحمن بن سلمة  
قول  سألت أبا عبد الله )عليه السلام( عن الحريري قال:

عْيُِ } الله عز و جل:
َ
فقال: أ لم تر إلى  {يَعْلَمُ خَائنَِةَ الَْْ

  ء و كأنه لا ينظر فذلك خائنة الأعين.الرجل ينظر إلى الشي
و في الدر المنثور، أخرج أبو داود و النسائي و ابن  

لما كان يوم فتح مكة أمن رسول  مردويه عن سعد قال:

( الناس إلا أربعة نفر و الله )صلى الله عليه وآله و سلم
امرأتين، و قال: اقتلوهم و إن وجدتموهم متعلقين بأستار 
الكعبة منهم عبد الله بن سعد بن أبي سرح فاختبأ عند 

 عثمان بن عفان. 

فلما دعا رسول الله )صلى الله عليه وآله و سلم( 
الناس إلى البيعة جاء به فقال: يا رسول الله بايع عبد الله 

ثلاثا كل ذلك يأبى أن يبايعه ثم بايعه ثم أقبل على فنظر إليه 
أصحابه فقال: أ ما كان فيكم رجل رشيد يقوم إلى هذا إلى 

حين رآني كففت يدي عن بيعته فيقتله؟ فقالوا: ما يدرينا 

https://madrasatalwahy.org/


  872 
 

يا رسول الله ما في نفسك هلا أومأت إلينا بعينك. قال: 

 إنه لا ينبغي لنبي أن يكون له خائنة الأعين. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  873 
 

 [٥٤الی  ٢١(: الآیات ٤٠رة غافر )]سو

رضِْ فَيَنظُْرُوا كَيفَْ كََنَ عََقبَِةُ }
َ
 وَ لمَْ يسَِيُْوا فِِ الَْْ

َ
أ

شَده مِنهُْمْ قوُهةً وَ آثاَراً فِِ 
َ
ِينَ كََنوُا مِنْ قَبلْهِِمْ كََنوُا هُمْ أ الََّه

ُ بذُِنوُبهِِمْ وَ مَا كََنَ لهَُ  خَذَهُمُ الَلَّه
َ
رضِْ فَأ

َ
ِ مِنْ الَْْ مْ مِنَ الَلَّه

تيِهِمْ رسُُلُهُمْ باِلَْْيلنَِاتِ  ٢١وَاقٍ 
ْ
هُمْ كََنتَْ تأَ نه

َ
ذَلكَِ بأِ

ُ إنِههُ قوَيٌِّ شَدِيدُ الَعْقَِابِ  خَذَهُمُ الَلَّه
َ
وَ لَقَدْ  ٢٢فَكَفَرُوا فَأ

رسَْلنَْا مُوسَ
َ
فرِعَْوْنَ وَ  إلَِ ٢٣بآِياَتنَِا وَ سُلطَْانٍ مُبيٍِ  أ

ابٌ هَ  ا جَاءَهُمْ  ٢٤امَانَ وَ قاَرُونَ فَقَالوُا سَاحِرٌ كَذه فَلمَه
ِينَ آمَنُوا مَعَهُ وَ  بنَْاءَ الََّه

َ
ِ مِنْ عِندِْناَ قاَلوُا اقُْتُلوُا أ باِلَْْقل

وَ  ٢٥اسِْتَحْيُوا نسَِاءَهُمْ وَ مَا كَيدُْ الَكََْفرِِينَ إلِاه فِِ ضَلَالٍ 
قْتُلْ مُوسَقاَلَ فرِعَْوْنُ ذَرُونِِ 

َ
خَافُ   أ

َ
وَ لَِْدْعُ رَبههُ إنَِّلِ أ

رضِْ الَفَْسَادَ 
َ
نْ يُظْهِرَ فِِ الَْْ

َ
وْ أ

َ
لَ دِينَكُمْ أ ِ نْ يُبَدل

َ
وَ قَالَ  ٢٦أ

ٍ لَا يؤُْمِنُ  مُوسَ ِ ِ مُتَكَبَل
ِ وَ رَبلكُِمْ مِنْ كُل إنَِّلِ عُذْتُ برَِبّل

ؤْمِنٌ مِنْ آلِ فرِعَْوْنَ يكَْتُمُ وَ قاَلَ رجَُلٌ مُ  ٢٧بيَِومِْ الَْْسَِابِ 
ُ وَ قَدْ جَاءَكُمْ  َ الَلَّه ِ نْ يَقُولَ رَبّل

َ
 تَقْتُلوُنَ رجَُلًا أ

َ
إيِمَانهَُ أ

باِلَْْيلنَِاتِ مِنْ رَبلكُِمْ وَ إنِْ يكَُ كََذبِاً فَعَليَهِْ كَذِبهُُ وَ إنِْ 
ِي يعَِدُكُمْ إنِه  َ لَا يكَُ صَادِقاً يصُِبكُْمْ بَعْضُ الََّه  الَلَّه

https://madrasatalwahy.org/


  874 
 

ابٌ  ياَ قوَمِْ لَكُمُ الَمُْلكُْ الََِْومَْ  ٢٨يَهْدِي مَنْ هُوَ مُسَْفٌِ كَذه
 ظَاهرِِينَ 

  

https://madrasatalwahy.org/


  875 
 

ِ إنِْ جَاءَناَ قاَلَ  سِ الَلَّه
ْ
ناَ مِنْ بأَ رضِْ فَمَنْ يَنصَُُْ

َ
فِِ الَْْ

رى
َ
ريِكُمْ إلِاه مَا أ

ُ
هْدِيكُمْ إلِاه سَبيِلَ  فرِعَْوْنُ مَا أ

َ
وَ مَا أ

خَافُ عَليَكُْمْ مِثلَْ  ٢٩الَرهشَادِ 
َ
ِي آمَنَ ياَ قَومِْ إنَِّلِ أ وَ قَالَ الََّه

حْزَابِ 
َ
ِينَ  ٣٠يوَمِْ الَْْ بِ قَومِْ نوُحٍ وَ عََدٍ وَ ثَمُودَ وَ الََّه

ْ
مِثلَْ دَأ

ُ يرُِيدُ ظُلمْاً للِعِْبَادِ  وَ ياَ قوَمِْ إنَِّلِ  ٣١مِنْ بَعْدِهمِْ وَ مَا الَلَّه
خَافُ عَليَكُْمْ يوَمَْ الَِهنَادِ 

َ
ُّونَ مُدْبرِِينَ مَا لَكُمْ  ٣٢أ يوَمَْ توَُل

ِ مِنْ عََصِمٍ  ُ فَمَا لََُ مِنْ هَادٍ مِنَ الَلَّه وَ  ٣٣وَ مَنْ يضُْللِِ الَلَّه
لقََدْ جَاءَكُمْ يوُسُفُ مِنْ قَبلُْ باِلَْْيلنَِاتِ فَمَا زلُِِْمْ فِِ شَكلٍ 
ُ مِنْ  ا جَاءَكُمْ بهِِ حَتَّه إذَِا هَلَكَ قُلتُْمْ لَنْ يَبعَْثَ الَلَّه مِمه

ُ مَ   ٣٤نْ هُوَ مُسَْفٌِ مُرْتاَبٌ بَعْدِهِ رسَُولًا كَذَلكَِ يضُِلُّ الَلَّه
تاَهُمْ كَبََُ مَقْتاً 

َ
ِ بغَِيِْْ سُلطَْانٍ أ ِينَ يَُاَدلِوُنَ فِِ آياَتِ الَلَّه الََّه

ُ عََ  ِينَ آمَنُوا كَذَلكَِ يَطْبَعُ الَلَّه ِ وَ عِندَْ الََّه ِ  عِندَْ الَلَّه
كُل

ٍ جَبهارٍ  ِ ا هَامَانُ ابِنِْ لَِ وَ قاَلَ فرِعَْوْنُ يَ  ٣٥قَلبِْ مُتَكَبَل
سْبَابَ 

َ
بلُْغُ الَْْ

َ
ِ أ

لعَِ إلَِ ٣٦صَِحْاً لعََلَل طه
َ
مَاوَاتِ فَأ سْبَابَ الَسه

َ
 أ

ظُنُّهُ كََذبِاً وَ كَذَلكَِ زُيلنَِ لفِِرعَْوْنَ سُوءُ  إلََِِ مُوسَ
َ
وَ إنَِّلِ لَْ

بيِلِ وَ مَا كَيدُْ فرِعَْوْنَ إلِاه   فِِ تَبَابٍ عَمَلهِِ وَ صُده عَنِ الَسه
 وَ قاَلَ  ٣٧

https://madrasatalwahy.org/


  876 
 

  

https://madrasatalwahy.org/


  877 
 

هْدِكُمْ سَبيِلَ الَرهشَادِ 
َ
ِي آمَنَ ياَ قَومِْ اتِهبعُِونِ أ ياَ  ٣٨الََّه

نيَْا مَتَاعٌ وَ إنِه الَِْخِرَةَ هَِِ دَارُ  يَاةُ الَدُّ ِ الََْْ مَا هَذِه قوَمِْ إنِه
لَهَا وَ مَنْ عَمِلَ إلِاه مِثْ  مَنْ عَمِلَ سَيلئَِةً فلَاَ يَُزْى ٣٩الَقَْرَارِ 

نثْى
ُ
وْ أ

َ
ولئَكَِ يدَْخُلُونَ  صَالِْاً مِنْ ذَكَرٍ أ

ُ
وَ هُوَ مُؤْمِنٌ فأَ

دْعُوكُمْ  ٤٠الََْْنهةَ يرُْزَقُونَ فيِهَا بغَِيِْْ حِسَابٍ 
َ
وَ ياَ قوَمِْ مَا لَِ أ

كْفُرَ  ٤١إلََِ الَنهجَاةِ وَ تدَْعُوننَِى إلََِ الَنهارِ 
َ
ِ تدَْعُوننَِى لِْ  باِللَّه

دْعُوكُمْ إلََِ الَعَْزِيزِ 
َ
ناَ أ

َ
شَْكَِ بهِِ مَا لَيسَْ لَِ بهِِ عِلمٌْ وَ أ

ُ
وَ أ

ارِ  مَا تدَْعُوننَِى إلَِِهِْ لَيسَْ لََُ دَعْوَةٌ فِِ  ٤٢الَغَْفه نه
َ
لَا جَرَمَ أ

نه 
َ
ِ وَ أ ناَ إلََِ الَلَّه نه مَرَده

َ
نيَْا وَ لَا فِِ الَِْخِرَةِ وَ أ الَمُْسَْفِيَِ  الَدُّ

صْحَابُ الَنهارِ 
َ
فوَلضُِ  ٤٣هُمْ أ

ُ
قُولُ لَكُمْ وَ أ

َ
فسََتَذْكُرُونَ مَا أ
َ بصَِيٌْ باِلعْبَِادِ  ِ إنِه الَلَّه مْرِي إلََِ الَلَّه

َ
ُ سَيلئَِاتِ  ٤٤أ فوََقاَهُ الَلَّه

الَنهارُ  ٤٥مَا مَكَرُوا وَ حَاقَ بآِلِ فرِعَْوْنَ سُوءُ الَعَْذَابِ 
اعَةُ يُ  ا وَ عَشِيًّا وَ يوَمَْ تَقُومُ الَسه عْرَضُونَ عَليَهَْا غُدُوًّ

شَده الَعَْذَابِ 
َ
دْخِلوُا آلَ فرِعَْوْنَ أ

َ
ونَ فِِ الَنهارِ  ٤٦أ وَ إذِْ يَتَحَاجُّ

وا إنِها كُنها لَكُمْ تَبَعاً فَهَلْ  ِينَ اسِْتَكْبََُ عَفَاءُ للَِّه فَيَقُولُ الَضُّ
نتُْمْ مُغْ 

َ
وا  ٤٧نُونَ عَنها نصَِيباً مِنَ الَنهارِ أ ِينَ اسِْتَكْبََُ قَالَ الََّه

َ قَدْ حَكَمَ   إنِها كٌُّ فيِهَا إنِه الَلَّه

https://madrasatalwahy.org/


  878 
 

  

https://madrasatalwahy.org/


  879 
 

ِينَ فِِ الَنهارِ لَِْزَنةَِ جَهَنهمَ ادُْعُوا  ٤٨بيََْ الَعْبَِادِ  وَ قاَلَ الََّه
ِفْ عَنها يوَمْاً مِنَ الَعَْذَ   وَ لمَْ تكَُ  ٤٩ابِ رَبهكُمْ يََُفل

َ
قاَلوُا أ

تيِكُمْ رسُُلُكُمْ باِلَْْيلنَِاتِ قاَلوُا بلََ
ْ
قاَلوُا فاَدْعُوا وَ مَا  تأَ

ِينَ  ٥٠دُعََءُ الَكََْفرِِينَ إلِاه فِِ ضَلَالٍ  إنِها لَننَصَُُْ رسُُلنََا وَ الََّه
 
َ
نيَْا وَ يوَمَْ يَقُومُ الَْْ يوَمَْ لَا يَنفَْعُ  ٥١شْهَادُ آمَنُوا فِِ الََْْيَاةِ الَدُّ

ارِ  المِِيَ مَعْذِرَتُهُمْ وَ لهَُمُ الَلهعْنَةُ وَ لهَُمْ سُوءُ الَده وَ لقََدْ  ٥٢الَظه
ائيِلَ الَكِْتَابَ  آتيَنَْا مُوسََ الَهُْدى وْرَثنَْا بنَِى إسَِِْ

َ
 ٥٣وَ أ

لَْْابِ  هُدىً وَ ذكِْرى
َ
ولِِ الَْْ

ُ
  {٥٤لِْ

 )بيان( 

يات موعظتهم بالإرجاع إلى آثار الأمم الماضين في الآ
و قصصهم للنظر و الاعتبار فلينظروا فيها و ليعتبروا بها 
و يعلموا أن الله سبحانه لا تعجزه قوة الأقوياء و استكبار 

المستكبرين و مكر الماكرين و تذكر منها من باب 
الأنموذج طرفا من قصص موسى و فرعون و فيها قصة 

 ون. مؤمن آل فرع

https://madrasatalwahy.org/


  880 
 

رضِْ فَيَنظُْرُوا} قوله تعالى:
َ
 وَ لمَْ يسَِيُْوا فِِ الَْْ

َ
إلى  {أ

اسم فاعل من  آخر الآية الاستفهام إنكاري، و الواقي

 ء مما يؤذيه و يضره. الوقاية بمعنى حفظ الشي
و المعنى: أ و لم يسيروا هؤلاء الذين أرسلناك إليهم 

رضِْ فَيَنظُْرُوا}
َ
كَيفَْ كََنَ }اعتبار  نظر تفكر و {فِِ الَْْ

ِينَ كََنوُا مِنْ قَبلْهِِمْ  من الأمم الدارجة  {عََقبَِةُ الََّه
شَده مِنهُْمْ قوُهةً }المكذبين لرسلهم 

َ
أي قدرة و  {كََنوُا هُمْ أ

كالمدائن الحصينة و القلاع  {وَ آثاَراً }تمكنا و سلطة 

 }المنيعة و القصور العالية المشيدة 
َ
رضِْ فَأ

َ
خَذَهُمُ فِِ الَْْ

ُ بذُِنوُبهِِمْ  ِ }و أهلكهم بأعمالهم  {الَلَّه وَ مَا كََنَ لهَُمْ مِنَ الَلَّه
 يقيهم و حافظ يحفظهم.  {مِنْ وَاقٍ 

  

https://madrasatalwahy.org/


  881 
 

تيِهِمْ رسُُلُهُمْ } قوله تعالى: 
ْ
هُمْ كََنتَْ تأَ نه

َ
ذَلكَِ بأِ

إلخ الإشارة بذلك إلى الأخذ الإلهي، و المراد  {باِلَْْيلنَِاتِ 

 الآيات الواضحات، و الباقي ظاهر. بالبينات 
رسَْلنَْا مُوسََ بآِياَتنَِا وَ سُلطَْانٍ } قوله تعالى:

َ
وَ لقََدْ أ

لعل المراد بالآيات الخوارق المعجزة التي أرسل  {مُبيٍِ 

بها كالعصا و اليد و غيرهما و بالسلطان المبين السلطة 
و يطفئ الإلهية القاهرة التي أيد بها فمنعت فرعون أن يقتله 

نوره، و قيل: المراد بالآيات الحجج و الدلالات و 

بالسلطان معجزاته من العصا و اليد و غيرهما، و قيل: غير 
 ذلك. 

فرِعَْوْنَ وَ هَامَانَ وَ قاَرُونَ فَقَالوُا  إلَِ} قوله تعالى:
ابٌ  فرعون جبار القبط و مليكهم، و هامان  {سَاحِرٌ كَذه

إسرائيل ذو الخزائن المليئة؟  وزيره و قارون من طغاة بني
و إنما اختص الثلاثة من بين الأمتين بالذكر لكونهم أصولا 

 ينتهي إليهم كل فساد و فتنة فيهما. 
ِ مِنْ عِندِْناَ قاَلوُا } قوله تعالى: ا جَاءَهُمْ باِلَْْقل فَلمَه

ِينَ آمَنُوا مَعَهُ  بنَْاءَ الََّه
َ
 إلخ مقايسة بين ما جاءهم {اقُْتُلوُا أ

https://madrasatalwahy.org/


  882 
 

به موسى و دعاهم إليه و بين ما قابلوه به من كيدهم فقد 

جاءهم بالحق و كان من الواجب أن يقبلوه لأنه حق و كان 

ما جاء به من عند الله و كان من الواجب أن يقبلوه و لا 
يردوه فقابلوه بالكيد و قالوا ما قالوا لئلا يؤمن به أحد 

 لكن الله أضل كيدهم فلم يصب المؤمنين معه. 

و يشعر السياق أن من القائلين بهذا القول قارون و 
هو من بني إسرائيل و لا ضير فيه لأن الحكم بقتل الأبناء 
و استحياء النساء كان قبل الدعوة صادرا في حق بني 

إسرائيل عامة و هذا الحكم في حق المؤمنين منهم خاصة 
فلعل قارون وافقهم عليه لعداوته و بغضه موسى و 

 قومه.  المؤمنين من

ِينَ آمَنُوا مَعَهُ }و في قوله:  و لم يقل: آمنوا به  {الََّه

 إشارة إلى مظاهرتهم موسى في دعوته. 
قْتُلْ مُوسََ وَ } قوله تعالى:

َ
وَ قاَلَ فرِعَْوْنُ ذَرُونِِ أ

أي اتركوني، خطاب يخاطب به  {ذَرُونِِ }إلخ  {لَِْدْعُ رَبههُ 
ملأه، و فيه دلالة على أنه كان هناك قوم يشيرون عليه أن 

https://madrasatalwahy.org/


  883 
 

قاَلوُا }: لا يقتل موسى و يكف عنه كما يشير إليه قوله تعالى
خَاهُ 

َ
رجِْهْ وَ أ

َ
 . 36الشعراء:  {أ

كلمة قالها كبرا و عتوا يقول:  {وَ لَِْدْعُ رَبههُ }و قوله: 
 ربه اتركوني أقتله و ليدع 

  

https://madrasatalwahy.org/


  884 
 

 فلينجه من يدي و ليخلصه من القتل إن قدر.  

نْ يُظْهِرَ }و قوله: 
َ
وْ أ

َ
لَ دِينَكُمْ أ ِ نْ يُبَدل

َ
خَافُ أ

َ
إنَِّلِ أ
رضِْ الَفَْسَادَ 

َ
تعليل لما عزم عليه من القتل و قد  {فِِ الَْْ

ذكر أنه يخافه عليهم من جهة دينهم و من جهة دنياهم، أما 
الأصنام فأن يبدله و يضع من جهة دينهم و هو عبادة 

موضعه عبادة الله وحده، و أما من جهة دنياهم فكأن 
يعظم أمره و يتقوى جانبه و يكثر متبعوه فيتظاهروا 
بالتمرد و المخالفة فيئول الأمر إلى المشاجرة و القتال و 

 انسلاب الأمن. 
ِ وَ رَبلكُِمْ } قوله تعالى: وَ قاَلَ مُوسََ إنَِّلِ عُذْتُ برَِبّل

ٍ لَا يؤُْمِنُ بيَِومِْ الَْْسَِابِ مِ  ِ ِ مُتَكَبَل
مقابلة منه )عليه  {نْ كُل

السلام( لتهديد فرعون إياه بالقتل و استعاذة منه بربه، و 

ِ وَ رَبلكُِمْ }قوله:  فيه مقابلة منه أيضا  {عُذْتُ برَِبّل
حيث خص ربوبيته  {وَ لَِْدْعُ رَبههُ }لفرعون في قوله: 

ِ وَ }موسى بقوله:  تعالى بموسى فأشار عُذْتُ برَِبّل
إلى أنه تعالى ربهم كما هو ربه نافذ حكمه فيهم كما  {رَبلكُِمْ 

 هو نافذ فيه فله أن يقي عائذه من شرهم و قد وقى. 

https://madrasatalwahy.org/


  885 
 

 {وَ رَبلكُِمْ }و من هنا يظهر أن الخطاب في قوله: 

 لفرعون و من معه دون قومه من بني إسرائيل. 

ِ مُتَكَ }و قوله: 
ٍ لَا يؤُْمِنُ بيَِومِْ الَْْسَِابِ مِنْ كُل ِ  {بَل

يشير به إلى فرعون و كل من يشاركه في صفتي التكبر و 
عدم الإيمان بيوم الحساب و لا يؤمن ممن اجتمعت فيه 

 الصفتان شر أصلا. 
وَ قاَلَ رجَُلٌ مُؤْمِنٌ مِنْ آلِ فرِعَْوْنَ } قوله تعالى:

مِنْ آلِ }ر السياق أن إلى آخر الآية. ظاه {يكَْتُمُ إيِمَانهَُ 
صفة أخرى فكان  {يكَْتُمُ إيِمَانهَُ }صفة رجل و  {فرِعَْوْنَ 

الرجل من القبط من خاصة فرعون و هم لا يعلمون 
 بإيمانه لكتمانه إياهم ذلك تقية. 

مفعول ثان لقوله:  {مِنْ آلِ فرِعَْوْنَ }و قيل: قوله: 

دي إلى قدم عليه، و الغالب فيه و إن كان التع {يكَْتُمُ }
َ }: المفعول الثاني بنفسه كما في قوله وَ لَا يكَْتُمُونَ الَلَّه

لكنه قد يتعدى إليه بمن كما صرح به  42النساء:  {حَدِيثاً 
 في المصباح،. 

https://madrasatalwahy.org/


  886 
 

و فيه أن السياق يأباه فلا نكتة ظاهرة تقتضي تقدم 

المفعول الثاني على الفعل من حصر و نحوه. على أن 

و لو لم  {ياَ قوَمِْ }ن و قومه بلفظة الرجل يكرر نداء فرعو
 يكن منهم لم يكن له ذلك. 

  

https://madrasatalwahy.org/


  887 
 

ُ وَ قدَْ }و قوله:  َ الَلَّه ِ نْ يَقُولَ رَبّل
َ
 تَقْتُلُونَ رجَُلًا أ

َ
أ

إنكار لعزمهم على قتله،  {جَاءَكُمْ باِلَْْيلنَِاتِ مِنْ رَبلكُِمْ 

دليل على أن في البينات التي جاء  {مِنْ رَبلكُِمْ }و في قوله: 
بها دلالة على أن الله ربهم أيضا كما اتخذه ربا فقتله قتل 

 رجل جاء بالحق من ربهم. 

قيل: إن ذكره  {وَ إنِْ يكَُ كََذبِاً فَعَليَهِْ كَذِبهُُ }و قوله: 
 هذا التقدير تلطف منه لا أنه كان شاكا في صدقه. 

ِي وَ إنِْ يكَُ صَادِقاً }و قوله:  يصُِبكُْمْ بَعْضُ الََّه
فيه تنزل في المخاصمة بالاكتفاء على أيسر  {يعَِدُكُمْ 

التقادير و أقلها كأنه يقول: و إن يك صادقا يصبكم ما 
وعدكم من أنواع العذاب و لا أقل من إصابة بعض ما 

 يعدكم مع أن لازم صدقه إصابة جميع ما وعد. 

َ لَا يَهْدِي مَ }و قوله:  ابٌ إنِه الَلَّه  {نْ هُوَ مُسَْفٌِ كَذه
تعليل للتقدير الثاني فقط و المعنى إن يك كاذبا كفاه كذبه 

و إن يك صادقا يصبكم بعض الذي يعدكم لأنكم حينئذ 
مسرفون متعدون طوركم كذابون في نفي ربوبية ربكم و 

اتخاذ أرباب من دونه و الله لا يهدي من هو مسرف كذاب، 

https://madrasatalwahy.org/


  888 
 

ربوبية لمن اتخذه ربا حتى يهديه و أما على تقدير كذبه فلا 

 أو لا يهديه. 

و من هنا يظهر أن ما ذكره بعضهم من كون الجملة 
تعليلا للتقديرين جميعا متعلقة بكلتا الجملتين غير 

 مستقيم. 

ياَ قوَمِْ لَكُمُ الَمُْلكُْ الَِْوَمَْ ظَاهرِِينَ فِِ } قوله تعالى:
ِ إنِْ جَاءَناَ سِ الَلَّه

ْ
ناَ مِنْ بأَ رضِْ فَمَنْ يَنصَُُْ

َ
 ظهورهم {الَْْ

غلبتهم و علوهم في الأرض، و الأرض أرض مصر، و 

 بأس الله أخذه و عذابه و الاستفهام للإنكار. 
البين و المعنى: يا قوم لكم الملك حال كونهم غ

عالين في أرض مصر على من دونكم من بني إسرائيل فمن 

ينصرنا من أخذ الله و عذابه كما يعدنا به موسى إن جاءنا؟ 

ء البأس ليكون أبلغ و قد أدخل نفسه فيهم على تقدير مجي
في النصح و أوقع في قلوبهم أنه يريد لهم من العافية ما 

 يريده لنفسه. 

https://madrasatalwahy.org/


  889 
 

رىقاَلَ فرِعَْوْ } قوله تعالى:
َ
ريِكُمْ إلِاه مَا أ

ُ
وَ مَا  نُ مَا أ

هْدِيكُمْ إلِاه سَبيِلَ الَرهشَادِ 
َ
أي طريق الصواب المطابقة  {أ

 للواقع يريد أنه على يقين مما يهدي إليه قومه من الطريق 
  

https://madrasatalwahy.org/


  890 
 

و هي مع كونها معلومة له مطابقة للواقع، و هذا كان  

 تمويها منه و تجلدا. 

خَافُ وَ قاَلَ } قوله تعالى:
َ
ِي آمَنَ ياَ قَومِْ إنَِّلِ أ الََّه

حْزَابِ 
َ
 {للِعْبَِادِ } -إلى قوله  - {عَليَكُْمْ مِثلَْ يوَمِْ الَْْ

المراد بالذي آمن هو مؤمن آل فرعون، و لا يعبأ بما قيل: 

إنه موسى لقوة كلامه، و المراد بالأحزاب الأمم 
الذين  المذكورون في الآية التالية قوم نوح و عاد و ثمود و

بِ قَومِْ نوُحٍ }من بعدهم، و قوله: 
ْ
بيان للمثل  {مِثلَْ دَأ

 هو العادة.  السابق و الدأب
و المعنى: يا قوم إني أخاف عليكم مثل يوم الأقوام 
الماضين مثل العادة الجارية من العذاب عليهم واحدا بعد 

واحد لكفرهم و تكذيبهم الرسل، أو مثل جزاء عادتهم 

 فر و التكذيب و ما الله يريد ظلما للعباد. الدائمة من الك
خَافُ عَليَكُْمْ يوَمَْ } قوله تعالى:

َ
وَ ياَ قوَمِْ إنَِّلِ أ

يوم التناد يوم القيامة، و  {مِنْ هَادٍ } -إلى قوله  - {الَِهنَادِ 
لعل تسميته بذلك لكون الظالمين فيه ينادي بعضهم 

 ا به في الدنيا. بعضا و ينادون بالويل و الثبور على ما اعتادو

https://madrasatalwahy.org/


  891 
 

و قيل: المراد بالتنادي المناداة التي تقع بين أصحاب 

الجنة و أصحاب النار على ما ذكره الله تعالى في سورة 

 الأعراف، و هناك وجوه أخر ذكروها لا جدوى فيها. 
ِ مِنْ }و قوله:  ُّونَ مُدْبرِِينَ مَا لَكُمْ مِنَ الَلَّه يوَمَْ توَُل

م القيامة و لعل المراد أنهم يفرون في المراد به يو {عََصِمٍ 

النار من شدة عذابها ليتخلصوا منها فردوا إليها كما قال 
عِيدُوا فيِهَا }تعالى: 

ُ
نْ يََرْجُُوا مِنهَْا مِنْ غَملٍ أ

َ
رَادُوا أ

َ
كَُهمَا أ

 . 22الحج: {وَ ذُوقوُا عَذَابَ الََْْرِيقِ 

ُ فَمَا لََُ }و قوله:  بمنزلة  { مِنْ هَادٍ وَ مَنْ يضُْللِِ الَلَّه
ِ مِنْ عََصِمٍ }التعليل لقوله:  أي تفرون  {مَا لَكُمْ مِنَ الَلَّه

مدبرين ما لكم من عاصم و لو كان لكان من جانب الله 

و ليس و ذلك لأن الله أضلهم و من يضلل الله فما له من 

 هاد. 
وَ لقََدْ جَاءَكُمْ يوُسُفُ مِنْ قَبلُْ } قوله تعالى:

 ِ إلى آخر الآية. لما ذكر أن الله أضلهم و لا هادي  {نَاتِ باِلَْْيل
لهم استشهد له بما عاملوا به يوسف )عليه السلام( في 

https://madrasatalwahy.org/


  892 
 

رسالته إليهم حيث شكوا في نبوته ما دام حيا ثم إذا مات 

 قالوا: لا نبي بعده. 

فالمعنى: و أقسم لقد جاءكم يوسف من قبل 
 بالآيات البينات التي لا تدع ريبا في 

  

https://madrasatalwahy.org/


  893 
 

رسالته من الله فما زلتم في شك مما جاءكم به ما دام  

حيا حتى إذا هلك و مات قلتم لن يبعث الله من بعده 

 رسولا فناقضتم أنفسكم و لم تبالوا. 
كَذَلكَِ }بقوله:  -و هو في معنى التعليل  -ثم أكده 

ُ مَنْ هُوَ مُسَْفٌِ مُرْتاَبٌ   . {يضُِلُّ الَلَّه

ِينَ } قوله تعالى: ِ بغَِيِْْ  الََّه يَُاَدِلوُنَ فِِ آياَتِ الَلَّه
تاَهُمْ 

َ
إلخ وصف لكل مسرف مرتاب فإن من  {سُلطَْانٍ أ

تعدى طوره بالإعراض عن الحق و اتباع الهوى و استقر 

في نفسه الارتياب فكان لا يستقر على علم و لا يطمئن إلى 
حجة تهديه إلى الحق جادل في آيات الله بغير برهان إذا 

 قتضى هواه. خالفت م

ُ عََ }و قوله:  ٍ  كَذَلكَِ يَطْبَعُ الَلَّه ِ ِ قَلبِْ مُتَكَبَل
كُل

يفيد أن قلوبهم مطبوع عليها فلا يفقهون حجة و  {جَبهارٍ 
 لا يركنون إلى برهان. 

 {وَ قاَلَ فرِعَْوْنُ ياَ هَامَانُ ابِنِْ لَِ صَِحْاً } قوله تعالى:
لوزيره هامان أن يبني له أمر منه  {فِِ تَبَابٍ } -إلى قوله  -

بناء يتوصل به إلى الاطلاع إلى إله موسى و لعله أصدر هذا 

https://madrasatalwahy.org/


  894 
 

الأمر أثناء محاجة الذي آمن و بعد الانصراف عن قتل 

موسى و لذلك وقع ذكره بين مواعظ الذي آمن و 

 احتجاجاته. 
البناء الظاهر الذي  -على ما في المجمع  -و الصرح 

جمع سبب  ن بعد، و الأسبابلا يخفى على عين الناظر و إ

 و هو ما تتوصل به إلى ما يبتعد عنك. 
سْبَابَ }و قوله: 

َ
بلُْغُ الَْْ

َ
ِ أ

في معنى التعليل لأمره  {لعََلَل
ببناء الصرح، و المعنى آمرك ببنائه لأني أرجو أن أبلغ 

سْبَابَ }بالصعود عليه الأسباب ثم فسر الأسباب بقوله: 
َ
أ

مَاوَاتِ  لعَِ إلَِ}يه قوله: و فرع عل {الَسه طه
َ
 {إلََِِ مُوسَ فأَ

كأنه يقول: إن الإله الذي يدعوه و يدعو إليه موسى ليس 

في الأرض إذ لا إله فيها غيري فلعله في السماء فابن لي 

صرحا لعلي أبلغ بالصعود عليه الأسباب السماوية 
الكاشفة عن خبايا السماء فأطلع من جهتها إلى إله موسى 

 كاذبا.  و إني لأظنه

https://madrasatalwahy.org/


  895 
 

و قيل: إن مراده أن يبني له رصدا يرصد فيه الأوضاع 

السماوية لعله يعثر فيها على ما يستدل به على وجود إله 

 موسى بعد اليأس عن الظفر عليه بالوسائل الأرضية 
  

https://madrasatalwahy.org/


  896 
 

و هو حسن، و على أي حال لا يستقيم ما ذكره على  

ء من مذاهب الوثنية فلعله كان منه تمويها على الناس شي

 أو جهلا منه و ما هو من الظالمين ببعيد. 
وَ كَذَلكَِ زُيلنَِ لفِِرعَْوْنَ سُوءُ عَمَلهِِ وَ صُده }و قوله: 
بيِلِ  مفاد السياق أنه في معنى إعطاء الضابط لما  {عَنِ الَسه

واجه به فرعون الحق الذي كان يدعوه إليه موسى فقد زين 
الشيطان له قبيح عمله فرآه حسنا و صده عن سبيل الرشاد 
فرأى انصداده عنها ركوبا عليها فجادل في آيات الله 

بالباطل و أتى بمثل هذه الأعمال القبيحة و المكائد 
 اض الحق. السفيهة لإدح

وَ مَا كَيدُْ فرِعَْوْنَ إلِاه }و لذلك ختمت الآية بقوله: 
 أي هلاك و انقطاع.  {فِِ تَبَابٍ 

هْدِكُمْ } قوله تعالى:
َ
ِي آمَنَ ياَ قوَمِْ اتِهبعُِونِ أ وَ قاَلَ الََّه

يدعوهم إلى اتباعه ليهديهم، و اتباعه اتباع  {سَبيِلَ الَرهشَادِ 

لسبيل التي في سلوكها إصابة موسى، و سبيل الرشاد ا
الحق و الظفر بالسعادة، و الهداية بمعنى إراءة الطريق، و 

https://madrasatalwahy.org/


  897 
 

هْدِكُمْ سَبيِلَ الَرهشَادِ }في قوله: 
َ
تعريض لفرعون حيث  {أ

هْدِيكُمْ إلِاه سَبيِلَ الَرهشَادِ }قال: 
َ
 و الباقي ظاهر.  {وَ مَا أ

ِ الََْْ } قوله تعالى: مَا هَذِه نيَْا مَتَاعٌ وَ ياَ قوَمِْ إنِه يَاةُ الَدُّ
هذا هو السناد الذي يستند إليه  {إنِه الَِْخِرَةَ هَِِ دَارُ الَقَْرَارِ 

سلوك سبيل الرشاد و التدين بدين الحق لا غنى عنه بحال 

و هو الاعتقاد بأن للإنسان حياة خالدة مؤبدة هي الحياة 
مة الآخرة و أن هذه الحياة الدنيا متاع في الآخرة و مقد

مقصودة لأجلها، و لذلك بدأ به في بيان سبيل الرشاد ثم 

 ذكر السيئة و العمل الصالح. 
 {إلِاه مِثلَْهَا مَنْ عَمِلَ سَيلئَِةً فلََا يَُزْى} قوله تعالى:

إلى آخر الآية. أي إن الذي يصيبه و يعيش به في الآخرة 

فإنما  يشاكل ما أتى به في هذه الحياة الدنيا التي هي متاع فيها

 الدنيا دار عمل و الآخرة دار جزاء. 
من عمل في الدنيا سيئة ذات صفة المساءة فلا يجزى 

في الآخرة إلا مثلها مما يسوؤه و من عمل صالحا من ذكر 
أو أنثى من غير فرق بينهما في ذلك و الحال أنه مؤمن 

 فأولئك يدخلون الجنة يرزقون فيها بغير حساب. 

https://madrasatalwahy.org/


  898 
 

واة بين الذكر و الأنثى في قبول و فيه إشارة إلى المسا

 العمل و تقييد العمل الصالح 
  

https://madrasatalwahy.org/


  899 
 

في تأثيره بالإيمان لكون العمل حبطا بدون الإيمان  

يمَانِ فَقَدْ حَبطَِ عَمَلُهُ }قال تعالى:   {وَ مَنْ يكَْفُرْ باِلِْْ

 إلى غيرها من الآيات.  5المائدة: 
بيان و قد جمع الدين الحق و هو سبيل الرشاد في أوجز 

و هو أن للإنسان دار قرار يجزى فيها بما عمل في الدنيا من 

عمل سيئ أو صالح فليعمل صالحا و لا يعمل سيئا، و زاد 
 بيانا إذ أفاد أنه إن عمل صالحا يرزق بغير حساب. 

دْعُوكُمْ إلََِ الَنهجَاةِ وَ } قوله تعالى:
َ
وَ ياَ قوَمِْ مَا لَِ أ

ارِ } -إلى قوله  - {تدَْعُوننَِى إلََِ الَنهارِ  كأنه  {الَعَْزِيزِ الَغَْفه
لما دعاهم إلى التوحيد قابلوه بدعوته إلى عبادة آلهتهم أو 
قدرها لهم لما شاهد جدالهم بالباطل و إصرارهم على 

الشرك فنسب إليهم الدعوة بشهادة حالهم فأظهر العجب 

 من مقابلتهم دعوته الحقة بدعوتهم الباطلة. 
ما لي أدعوكم إلى النجاة أي النجاة من  فقال: و يا قوم

النار و تدعونني إلى النار و قد كان يدعوهم إلى سبب 
النجاة و يدعونه إلى سبب دخول النار فجعل الدعوة إلى 

 السببين دعوة إلى المسببين أو لأن الجزاء هو العمل بوجه. 

https://madrasatalwahy.org/


  900 
 

ثم فسر ما دعوه إليه و ما دعاهم إليه فقال: 

كْ }
َ
شَْكَِ بهِِ }أي إلى أن أكفر  {فُرَ تدَْعُوننَِى لِْ

ُ
ِ وَ أ باِللَّه

أي أشرك به شيئا لا حجة لي على  {عِلمٌْ  مَا لَيسَْ لَِ بهِِ 
دْعُوكُمْ إلََِ }كونه شريكا فأفتري على الله بغير علم، 

َ
ناَ أ

َ
وَ أ

ارِ }، الذي يغلب و لا يغلب {الَعَْزِيزِ  لمن تاب إليه  {الَغَْفه

  الإيمان به و الإسلام له. و آمن به أي أدعوكم إلى
مَا تدَْعُوننَِى إلَِِهِْ لَيسَْ لََُ } قوله تعالى: نه

َ
لَا جَرَمَ أ

نيَْا وَ لَا فِِ الَِْخِرَةِ  إلخ لا جرم بمعنى حقا  {دَعْوَةٌ فِِ الَدُّ

أو بمعنى لا بد، و مفاد الآية إقامة الحجة على عدم كون ما 
إليه و في ذلك تأييد يدعون إليه إلها من طريق عدم الدعوة 

 . {مَا لَيسَْ لَِ بهِِ عِلمٌْ }لقوله في الآية السابقة 

و المعنى: ثبت ثبوتا أن ما تدعونني إليه مما تسمونه 

شريكا له سبحانه ليس له دعوة في الدنيا إذ لم يعهد نبي 
أرسل إلى الناس من ناحيته ليدعوهم إلى عبادته، و لا في 

ا من أحد، و أما الذي أدعوكم الآخرة إذ لا رجوع إليه فيه
إليه و هو الله سبحانه فإن له دعوة في الدنيا و هي التي 

https://madrasatalwahy.org/


  901 
 

تصداها أنبياؤه و رسله المبعوثون من عنده المؤيدون 

 بالحجج و البينات، 
  

https://madrasatalwahy.org/


  902 
 

و في الآخرة و هي التي يتبعها رجوع الخلق إليه  

يوَمَْ يدَْعُوكُمْ }لفصل القضاء بينهم، قال تعالى: 
 . 52إسراء:  {جِيبُونَ بَِمَْدِهِ فَتسَْتَ 

هُوَ }: و من المعلوم كما قررناه في ذيل قوله تعالى
ِي يرُِيكُمْ آياَتهِِ  من السورة أن الربوبية لا  13الآية  «{الََّه

تتم بدون دعوة في الدنيا و نظيرتها الدعوة في الآخرة، و إذ 
ن ما كان الذي يدعوهم إليه ذا دعوة في الدنيا و الآخرة دو

 يدعونه إليه فهو الإله دون ما يدعون إليه. 

نه الَمُْسَْفِيَِ هُمْ }و قوله: 
َ
ِ وَ أ ناَ إلََِ الَلَّه نه مَرَده

َ
وَ أ

صْحَابُ الَنهارِ 
َ
مَا تدَْعُوننَِى }معطوف على قوله:  {أ نه

َ
أي  {أ

لا جرم أن مردنا إلى الله فيجب الإسلام له و اتباع سبيله 

بودية، و لا جرم أن المسرفين و هم و رعاية حدود الع

أصحاب النار  -و هم أنتم  -المتعدون طور العبودية 
 فالذي أدعوكم إليه فيه النجاة دون ما تدعونني إليه. 

فوَلضُِ } قوله تعالى:
ُ
قُولُ لَكُمْ وَ أ

َ
فسََتَذْكُرُونَ مَا أ
َ بصَِيٌْ باِلعْبَِادِ  ِ إنِه الَلَّه مْرِي إلََِ الَلَّه

َ
الآية موعظة  صدر {أ

ِ }و تخويف لهم و هو تفريع على قوله:  ناَ إلََِ الَلَّه نه مَرَده
َ
 {وَ أ

https://madrasatalwahy.org/


  903 
 

إلخ أي إذ كان لا بد من الرجوع إلى الله و حلول العذاب 

بالمسرفين و أنتم منهم و لم تسمعوا اليوم ما أقول لكم 

فستذكرون ما أقول لكم حين عاينتم العذاب و تعلمون 
 عند ذاك أني كنت ناصحا لكم. 

ِ }و قوله:  مْرِي إلََِ الَلَّه
َ
فوَلضُِ أ

ُ
على ما  التفويض {وَ أ

هو الرد فتفويض الأمر إلى الله رده إليه فسره الراغب 
فيقرب من معنى التوكل و التسليم و الاعتبار مختلف: 
فالتفويض من العبد رده ما نسب إليه من الأمر إلى الله 

سبحانه و حال العبد حينئذ حال من هو أعزل لا أمر 
راجعا إليه، و التوكل من العبد جعله ربه وكيلا يتصرف 

و التسليم من العبد مطاوعته المحضة لما فيما له من الأمر، 

يريده الله سبحانه فيه و منه من غير نظر إلى انتساب أمر 

إليه فهي مقامات ثلاث من مقامات العبودية: التوكل ثم 
التفويض و هو أدق من التوكل ثم التسليم و هو أدق 

 منهما. 
َ بصَِيٌْ باِلعِْبَادِ }و قوله:  ه أمره تعليل لتفويض {إنِه الَلَّه

إلى الله، و في وضع اسم الجلالة موضع ضميره و كان 

https://madrasatalwahy.org/


  904 
 

مقتضى الظاهر الإضمار إشارة إلى علة بصيرته بالعباد كأنه 

 قيل: إنه بصير بالعباد لأنه الله عز اسمه. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  905 
 

ُ سَيلئَِاتِ مَا مَكَرُوا} قوله تعالى: تفريع  {فوََقاَهُ الَلَّه

هم و وقاه سيئات على تفويضه الأمر إلى الله فكفاه الله شر

مكرهم، و فيه إشارة إلى أنهم قصدوه بالسوء لكن الله 
 دفعهم عنه. 

إلى  - {وَ حَاقَ بآِلِ فرِعَْوْنَ سُوءُ الَعَْذَابِ } قوله تعالى:

شَده الَعَْذَابِ } -قوله 
َ
أي نزل بهم و أصابهم العذاب  {أ

السيئ فسوء العذاب من إضافة الصفة إلى موصوفها و في 
بالمصدر مبالغة، و آل فرعون أشياعه و أتباعه، التوصيف 

 و ربما يقال آل فلان و يشمل نفسه. 
ا وَ عَشِيًّا وَ يوَمَْ }و قوله:  الَنهارُ يُعْرَضُونَ عَليَهَْا غُدُوًّ

شَده الَعَْذَابِ 
َ
دْخِلوُا آلَ فرِعَْوْنَ أ

َ
اعَةُ أ ظاهر  {تَقُومُ الَسه

من الاستئناف في السياق أنه بيان لسوء العذاب و ليس 

 ء. شي
و الآية صريحة أولا في أن هناك عرضا على النار ثم 

إدخالا فيها و الإدخال أشد من العرض، و ثانيا: في أن 
العرض على النار قبل قيام الساعة التي فيها الإدخال و هو 

عذاب البرزخ عالم متوسط بين الموت و البعث و ثالثا: 

https://madrasatalwahy.org/


  906 
 

ء واحد و أن التعذيب في البرزخ و يوم تقوم الساعة بشي

هو نار الآخرة لكن البرزخيين يعذبون بها من بعيد و أهل 

 الآخرة بدخولها. 
ا وَ عَشِيًّا}و في قوله:  إشارة إلى التوالي من غير  {غُدُوًّ

انقطاع، و لعل لأهل البرزخ لعدم انقطاعهم عن الدنيا 

 بالكلية نسبة ما إلى الغداة و العشي. 
اعَةُ }و في قوله:  دْخِلوُاوَ يوَمَْ تَقُومُ الَسه

َ
إيجاز  { أ

 بالحذف و التقدير يقال: أدخلوا آل فرعون أشد العذاب. 

عَفَاءُ } قوله تعالى: ونَ فِِ الَنهارِ فَيَقُولُ الَضُّ وَ إذِْ يَتَحَاجُّ
وا ِينَ اسِْتَكْبََُ يفيد السياق  {بيََْ الَعْبَِادِ } -إلى قوله  - {للَِّه

ونَ }أن الضمير في  و من الدليل على  لآل فرعون {يَتَحَاجُّ

ِينَ فِِ الَنهارِ }ذلك تغيير السياق في قوله بعد:  و  {وَ قَالَ الََّه

المعنى و حاق بآل فرعون سوء العذاب إذ يتحاجون في 
النار أو و اذكر من سوء عذابهم إذ يتحاجون في النار 

فيقول الضعفاء منهم للذين استكبروا إنا كنا في الدنيا لكم 
لك أن تكفونا في الحوائج و تنصرونا في تبعا و كان لازم ذ

https://madrasatalwahy.org/


  907 
 

الشدائد و لا شدة أشد مما نحن فيه فهل أنتم مغنون عنا 

 نصيبا من النار و إن لم يكن جميع عذابها فقد قنعنا بالبعض. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  908 
 

و هذا ظهور مما رسخ في نفوسهم في الدنيا من  

الالتجاء بكبريائهم و متبوعيهم من دون الله يظهر منهم 

امة و هم يعلمون أنهم في يوم لا تغني فيه ذلك يوم القي
نفس عن نفس شيئا و الأمر يومئذ لله و له نظائر محكية 
عنهم في كلامه تعالى من كذبهم يومئذ و خلفهم و 

 إنكارهم أعمالهم و تكذيب بعضهم لبعض و غير ذلك. 
َ }و قوله:  وا إنِها كٌُّ فيِهَا إنِه الَلَّه ِينَ اسِْتَكْبََُ  قَدْ قاَلَ الََّه

جواب من مستكبريهم عن قولهم و  {حَكَمَ بيََْ الَعْبَِادِ 

محصله أن اليوم يوم جزاء لا يوم عمل فالأسباب ساقطة 
عن التأثير و قد طاحت منا ما كنا نتوهمه لأنفسنا في الدنيا 

و نحن جميعا في النار  -من القوة و القدرة فحالنا و حالكم 

 واحدة.  -

َ قَدْ حَكَمَ بيََْ الَعْبَِادِ إنِها كٌُّ }فقولهم:   { فيِهَا إنِه الَلَّه
مفاده أن ظهور الحكم الإلهي قد أبطل أحكام سائر 

الأسباب و تأثيراتها و أثبتنا على ما نحن فيه من الحال في 
حد سواء فلسنا نختص دونكم بقوة حتى نغني عنكم شيئا 

 من العذاب. 

https://madrasatalwahy.org/


  909 
 

ونَ } و مما قيل في الآية أن الضمير في قوله  {يَتَحَاجُّ

لمطلق الكفار من أهل النار و هو بعيد كما عرفت، و قيل: 

 الضمير لقريش و هو أبعد. 
ِينَ فِِ الَنهارِ لَِْزَنةَِ جَهَنهمَ ادُْعُوا } قوله تعالى: وَ قاَلَ الََّه

ِفْ عَنها يوَمْاً مِنَ الَعَْذَابِ  مكالمة بين أهل  {رَبهكُمْ يََُفل

فرعون و بين خزنة جهنم أوردها سبحانه النار و منهم آل 
تلو قصة آل فرعون، و هم إنما سألوا الخزنة أن يدعوا لهم 

 ليأسهم من أن يستجاب منهم أنفسهم. 

و المراد باليوم من العذاب ما يناسب من معنى اليوم 
لعالمهم الذي هم فيه، و يؤول معناه إلى قطعة من 

 العذاب. 

َ } قوله تعالى:  وَ ل
َ
تيِكُمْ رسُُلُكُمْ قاَلوُا أ

ْ
مْ تكَُ تأَ

قَالوُا فاَدْعُوا وَ مَا دُعََءُ الَكََْفرِِينَ إلِاه فِِ  باِلَْْيلنَِاتِ قَالوُا بلََ
أجابوهم بالاستخبار عن إتيان رسلهم إياهم  {ضَلَالٍ 

بالبينات فاعترفوا بذلك و هو اعتراف منهم بأنهم كفروا 
الكفر بالنبوة فلم بهم مع العلم بكونهم على الحق و هو 

https://madrasatalwahy.org/


  910 
 

يجبهم الخزنة فيما سألوهم من الدعاء إثباتا و لا نفيا بل 

 ردوهم إلى أنفسهم مشيرين إلى أنهم لا يستجاب لهم دعاء. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  911 
 

أي إن  {وَ مَا دُعََءُ الَكََْفرِِينَ إلِاه فِِ ضَلَالٍ }و قوله:  

دعاءهم قد أحاط به الضلال فلا يهتدي إلى هدف الإجابة 

كلام الخزنة على ما يعطيه السياق، و يحتمل أن و هو تتمة 
 يكون من كلامه تعالى، على بعد. 

و الجملة على أي حال تفيد معنى التعليل و 

المحصل: ادعوا فلا يستجاب لكم فإنكم كافرون، و 
 الكافرون لا يستجاب لهم دعاء. 

و تعليق حكم عدم الاستجابة بوصف الكفر مشعر 

انه و إن وعد عباده وعدا قطعيا بعليته و ذلك أن الله سبح
اعِ }: أن يجيب دعوة من دعاه منهم فقال جِيبُ دَعْوَةَ الَده

ُ
أ

، و الدعاء إذا كان واقعا على 186 -البقرة  {إذَِا دَعََنِ 

حقيقته لا يرد البتة لكن الذي يتضمنه متن هذا الوعد هو 

أن يكون هناك دعاء و طلب حقيقة و أن يتعلق ذلك بالله 
أي يدعو الداعي و يطلب جدا و ينقطع في ذلك إلى  حقيقة

 الله عن سائر الأسباب التي يسميها أسبابا. 
و الكافر بعذاب الآخرة و هو الذي ينكرها و يستر 

حقيقتها لا يتمشى منه طلب جدي لرفعه أما في الدنيا 

https://madrasatalwahy.org/


  912 
 

فظاهر، و أما في الآخرة فلأنه و إن أيقن به بالمعاينة و 

نه لما هو فيه من الشدة و قد انقطعت انقطع إلى الله سبحا

عنه الأسباب لكن صفة الإنكار لزمته وبالا و قد جوزي 
 بها فلا تدعه يطلب ما كان ينكره طلبا جديا. 

على أن الكلام في انقطاعه إلى الله أيضا كالكلام في 

طلبه الجدي للتخلص و أنى له الانقطاع إلى الله هناك و لم 
 مه. يتلبس به في الدنيا فافه

و بذلك يظهر ضعف الاستدلال بالآية على أن دعاء 

الكافر لا يستجاب مطلقا فإنك عرفت أن مدلول الآية 
عدم استجابة دعائه في ما يكفر به و ينكره لا مطلقا كيف؟ 
و هناك آيات كثيرة تذكر استجابة دعائه في موارد 

 الاضطرار. 

ِينَ آمَنُوا فِِ الََْْيَاةِ } قوله تعالى: إنِها لَننَصَُُْ رسُُلنََا وَ الََّه
شْهَادُ 

َ
نيَْا وَ يوَمَْ يَقُومُ الَْْ الأشهاد جمع شهيد بمعنى  {الَدُّ

شاهد، و الآية وعد نوعي لا وعد شخصي لكل واحد 
شخصي منهم في كل واقعة شخصية، و قد تقدم كلام في 

 ه تعالى معنى النصر الإلهي في تفسير قول

https://madrasatalwahy.org/


  913 
 

  

https://madrasatalwahy.org/


  914 
 

هُمْ لهَُمُ الَمَْنصُْورُونَ }  . 172الصافات:  {إنِه

المِِيَ مَعْذِرَتُهُمْ وَ لهَُمُ } قوله تعالى: يوَمَْ لَا يَنفَْعُ الَظه
ارِ  تفسير ليوم يقوم الأشهاد، و  {الَلهعْنَةُ وَ لهَُمْ سُوءُ الَده

و لم  {مَعْذِرَتُهُمْ }: ظاهر إضافة المصدر إلى فاعله في قوله
: يقل: إن يعتذروا، تحقق معذرة ما منهم يومئذ، و أما قوله

 {هَذَا يوَمُْ لَا يَنطِْقُونَ وَ لَا يؤُْذَنُ لهَُمْ فَيَعْتَذِرُونَ }
فمحمول على بعض مراحل يوم القيامة  36المرسلات: 

و عقباته لدلالة آيات أخرى على وقوع تكلم ما منهم 

 يومئذ. 
أي البعد من رحمة الله، و  {للهعْنَةُ وَ لهَُمُ اَ }و قوله: 

ارِ }قوله :   أي الدار السيئة و هي جهنم.  {لهَُمْ سُوءُ الَده

وْرَثنَْا بنَِى  وَ لقََدْ آتيَنَْا مُوسََ الَهُْدى} قوله تعالى:
َ
وَ أ

ائيِلَ الَكِْتَابَ  لْْاَبِ } -إلى قوله  - {إسَِِْ
َ
خاتمة لما  {الَْْ

ات و السلطان المبين و مجادلة تقدم من إرسال موسى بالآي

آل فرعون في الآيات بالباطل و محاجة مؤمن آل فرعون، 
يشير بها و قد صدرت بلام القسم إلى حقية ما أرسل به و 

 ظلمهم في ما قابلوه به. 

https://madrasatalwahy.org/


  915 
 

و المراد بالهدى الدين الذي أوتيه موسى، و بإيراث 

إبقاء التوراة بينهم يعملون بها و « بني إسرائيل الكتاب

 يهتدون. 
لَْْابِ  هُدىً وَ ذكِْرى}و قوله: 

َ
ولِِ الَْْ

ُ
أي حال  {لِْ

كون الكتاب هدى يهتدي به عامتهم و ذكرى يتذكر به 

 خاصتهم من أولي الألباب. 
 )بحث روائي( 

في العلل، بإسناده عن إسماعيل بن منصور أبي زياد  
 عن أبي عبد الله )عليه السلام( في قول فرعون: عن رجل

قْتُلْ مُوسََ }
َ
ما كان يمنعه؟ قال: منعته رشدته،  {ذَرُونِِ أ

 و لا يقتل الأنبياء و لا أولاد الأنبياء إلا أولاد الزنا.
التقية ديني و دين  و في المجمع، قال أبو عبد الله: 

آبائي، و لا دين لمن لا تقية له، و التقية ترس الله في 
 م لقتل.الأرض لأن مؤمن آل فرعون لو أظهر الإسلا

و الروايات من طرق الشيعة فيها كثيرة و  أقول: 

نْ }الآيات تؤيدها كقوله: 
َ
 إلِاه أ

  

https://madrasatalwahy.org/


  916 
 

إلِاه مَنْ }و قوله 28آل عمران:  {تَتهقُوا مِنهُْمْ تُقَاةً  
يمَانِ  كْرهَِ وَ قَلبُْهُ مُطْمَئنٌِّ باِلِْْ

ُ
 . 106النحل: {أ

أبي عن  و في المحاسن، بإسناده عن أيوب بن الحر 
ُ سَيلئَِاتِ }عبد الله )عليه السلام( في قول الله:  فوََقاَهُ الَلَّه

قال: أما لقد سطوا عليه و قتلوه و لكن أ  {مَا مَكَرُوا

 تدرون ما وقاه؟ وقاه أن يفتنوه في دينه.
و في معناه بعض روايات أخر و في بعض ما  أقول:

 ورد من طرق أهل السنة أن الله نجاه من القتل. 

الخصال، عن الصادق )عليه السلام( قال:  و في
إلى  -عجبت لمن يفزع من أربع كيف لا يفزع إلى أربع؟ 

وَ } و عجبت لمن مكر به كيف لا يفزع إلى قوله: -أن قال 
َ بصَِيٌْ باِلعْبَِادِ  ِ إنِه الَلَّه مْرِي إلََِ الَلَّه

َ
فوَلضُِ أ

ُ
فإني سمعت  {أ

ُ سَيلئَِاتِ مَا مَكَرُوافوََقاَهُ } الله تعالى يقول بعقبها:  .{الَلَّه
 و هو مروي في غير هذا الكتاب.  أقول: 

قال رجل لأبي عبد الله )عليه  و في تفسير القمي:
الَنهارُ يُعْرَضُونَ }السلام(: ما تقول في قول الله عز و جل: 

ا وَ عَشِيًّا فقال أبو عبد الله )عليه السلام(:  {عَليَهَْا غُدُوًّ

https://madrasatalwahy.org/


  917 
 

ما يقول الناس؟ فقال: يقولون: إنها في نار الخلد و هم لا 

يعذبون فيما بين ذلك فقال: فهم من السعداء. فقيل له: 

جعلت فداك فكيف هذا؟ فقال: إنما هذا في الدنيا فأما في 
دْخِلوُا آلَ فِ } دار الخلد فهو قوله:

َ
اعَةُ أ رعَْوْنَ يوَمَْ تَقُومُ الَسه

شَده الَعَْذَابِ 
َ
 . {أ

مراده )عليه السلام( بالدنيا البرزخ و هو كثير  أقول:
 الورود في رواياتهم. 

و في المجمع، عن نافع عن ابن عمر أن رسول الله  

إن أحدكم إذا مات )صلى الله عليه وآله و سلم( قال: 
عرض عليه مقعده بالغداة و العشي فإن كان من أهل الجنة 

الجنة، و إن كان من أهل النار فمن النار يقال: هذا فمن 

أورده البخاري و مقعدك حتى يبعثك الله يوم القيامة. 

 مسلم في الصحيح،. 
و رواه السيوطي في الدر المنثور، عنهما و عن  أقول:

ابن أبي شيبة و ابن مردويه. و هذا المعنى كثير الورود في 
( ، و قد مر كثير روايات أئمة أهل البيت )عليهم السلام

https://madrasatalwahy.org/


  918 
 

منها في البحث عن البرزخ في الجزء الأول من الكتاب و 

 غيره من المواضع. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  919 
 

 [٦٠الی  ٥٥(: الآیات ٤٠]سورة غافر )

نبْكَِ وَ سَبلحِْ } ِ حَقٌّ وَ اسِْتَغْفِرْ لََِّ فاَصْبَِْ إنِه وعَْدَ الَلَّه
بكَْارِ  ِينَ يََُادِلوُنَ فِِ إنِه  ٥٥بَِمَْدِ رَبلكَِ باِلعَْشَِلِ وَ الَِْْ الََّه

تاَهُمْ إنِْ فِِ صُدُورهِمِْ إلِاه كبٌَِْ مَا 
َ
ِ بغَِيِْْ سُلطَْانٍ أ آياَتِ الَلَّه

مِيعُ الَْْصَِيُْ  ِ إنِههُ هُوَ الَسه لََْلقُْ  ٥٦هُمْ ببَِالغِِيهِ فاَسْتَعِذْ باِللَّه
كْبََُ مِنْ خَلقِْ الَنه 

َ
رضِْ أ

َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ اسِ وَ لَكِنه الَسه

كْثَََ الَنهاسِ لَا يَعْلمَُونَ 
َ
عْمًّ ٥٧أ

َ
وَ  وَ مَا يسَْتَويِ الَْْ

الَِْاتِ وَ لَا الَمُْسِِ  ِينَ آمَنُوا وَ عَمِلوُا الَصه ءُ الَْْصَِيُْ وَ الََّه
رُونَ  اعَةَ لَِتيَِةٌ لَا رَيبَْ فيِهَا وَ  ٥٨قَليِلًا مَا تَتَذَكه إنِه الَسه

 
َ
وَ قاَلَ رَبُّكُمُ ادُْعُونِِ  ٥٩كْثَََ الَنهاسِ لَا يؤُْمِنُونَ لَكِنه أ

ونَ عَنْ عِبَادَتِِ  ِينَ يسَْتَكْبَُِ سْتَجِبْ لَكُمْ إنِه الََّه
َ
أ

  {٦٠سَيَدْخُلوُنَ جَهَنهمَ دَاخِرِينَ 
 )بيان( 

لما قص قصة موسى و إرساله بالحق إلى فرعون و 
الباطل و مكرهم فيها و قومه، و مجادلتهم في آيات الله ب

نصره تعالى لنبيه و إبطاله كيدهم و ما آل إليه أمرهم من 

خيبة السعي و سوء المنقلب فرع على ذلك أمر نبيه )صلى 

https://madrasatalwahy.org/


  920 
 

الله عليه وآله و سلم( بالصبر منبها له أن وعد الله بالنصر 

حق و أن كيد قومه و جدالهم بالباطل و استكبارهم عن 

وبالا على أنفسهم فليسوا  قبول دعوته سيبطل و يعود
بمعجزي الله و ستقوم الساعة الموعودة و يدخلون 

 جهنم داخرين. 

ِ حَقٌّ } قوله تعالى: إلى آخر الآية.  {فاَصْبَِْ إنِه وعَْدَ الَلَّه
 تفريع على ما تقدم 

  

https://madrasatalwahy.org/


  921 
 

 وَ لمَْ يسَِيُْوا فِِ }من الأمر بالاعتبار في قوله:  
َ
أ

رضِْ فَيَنظُْرُوا كَيفَْ 
َ
ِينَ كََنوُا مِنْ الَْْ  كََنَ عََقبَِةُ الََّه

و ما أورد بعده من قصة موسى و مآل أمر  {قَبلْهِِمْ 
المستكبرين المجادلين بالباطل و نصره تعالى للحق و 

 أهله. 

و المعنى: إذا كان الأمر على ذلك فاصبر على إيذاء 
المشركين و مجادلتهم بالباطل إن وعد الله حق و سيفي 

إنِها }و المراد بالوعد ما في قوله قبيل هذا:  لك بما وعد،
ِينَ آمَنُوا  )الآية( من وعد النصر.  {لَننَصَُُْ رسُُلنََا وَ الََّه

نبْكَِ }و قوله:  أمر له بالاستغفار لما يعد  {وَ اسِْتَغْفِرْ لََِّ
بالنسبة إليه ذنبا و إن لم يكن ذنبا بمعنى المخالفة للأمر 

، و الله عليه وآله و سلم( المولوي لمكان عصمته )صلى

قد تقدم كلام في معنى الذنب و المغفرة في أواخر الجزء 
 السادس من الكتاب. 

 و للذنب المنسوب إليه )صلى الله عليه وآله و سلم(
معنى آخر سنشير إليه في تفسير أول سورة الفتح إن شاء 

https://madrasatalwahy.org/


  922 
 

 الله تعالى، و قيل: المراد بذنبه )صلى الله عليه وآله و سلم(

 ذنب أمته أعطي الشفاعة فيه. 

بكَْارِ }و قوله:   {وَ سَبلحِْ بَِمَْدِ رَبلكَِ باِلعَْشَِلِ وَ الَِْْ
أي نزهه سبحانه مصاحبا لحمده على جميل آلائه مستمرا 
متواليا بتوالي الأيام أو في كل صباح و مساء، و كونه 

 بالعشي و الإبكار على المعنى الأول من قبيل الكناية. 
و قيل: المراد به صلاتا الصبح و العصر، و الآية 

 مدنية. 

و فيه أن المسلم من الروايات و منها أخبار المعراج 
أن الصلوات الخمس فرضت جميعا بمكة قبل الهجرة فلو 
كان المراد به الفريضتين كان ذلك بمكة قبل فرض بقية 

 الصلوات الخمس. 

ُ } قوله تعالى: ِينَ يَُاَدِل ِ بغَِيِْْ إنِه الََّه ونَ فِِ آياَتِ الَلَّه
تاَهُمْ إنِْ فِِ صُدُورهِمِْ إلِاه كبٌَِْ مَا هُمْ ببَِالغِيِهِ 

َ
 {سُلطَْانٍ أ

إلخ تأكيد لما تقدم في الآية السابقة من أمره )صلى الله عليه 
بالصبر و تطييب نفسه بتأييد وعد النصر، و  وآله و سلم(

https://madrasatalwahy.org/


  923 
 

ن بغيتهم و لن ينالوا محصله أن هؤلاء المجادلين لا ينالو

 فلا يحزنك جدالهم و طب نفسا من ناحيتهم. 

حصر للسبب  {إنِْ فِِ صُدُورهِمِْ إلِاه كبٌَِْ }فقوله: 
الموجب لمجادلتهم في الكبر أي ليس عاملهم في ذلك 
طلب الحق أو الارتياب في آياتنا و الشك فيها حتى يريدوا 

 بها 
  

https://madrasatalwahy.org/


  924 
 

دهم حتى ظهور الحق و لا حجة و لا سلطان عن 

يريدوا إظهارها بل الذي في صدورهم و هو الداعي لهم 

 إلى الجدال، الكبر، يريدون به إدحاض الحق الصريح. 
الضمير لكبر باعتبار مسببه  {مَا هُمْ ببَِالغِيِهِ }و قوله: 

فإن الكبر سبب للجدال و الجدال يراد به إبطال الحق و 

رادهم و محق الدعوة الحقة، و المعنى ما هم ببالغي م
 بغيتهم من الجدال الذي يأتون به لكبرهم. 

ِ }و قوله:  أي فاستعذ بالله منهم بما لهم  {فاَسْتَعِذْ باِللَّه

من الكبر كما استعاذ موسى من كل متكبر مجادل كما قال: 
ٍ  وَ قاَلَ مُوسَ} ِ ِ مُتَكَبَل

ِ وَ رَبلكُِمْ مِنْ كُل إنَِّلِ عُذْتُ برَِبّل
 . {مِ الَْْسَِابِ لَا يؤُْمِنُ بيَِوْ 

مِيعُ الَْْصَِيُْ }و قوله:  أي السميع لدعاء  {إنِههُ هُوَ الَسه

عباده البصير بحوائجهم و الذي يبصر ما هم فيه من شدة 
 أو رخاء. 

كْبََُ مِنْ } قوله تعالى:
َ
رضِْ أ

َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ لََْلقُْ الَسه
كْثَََ الَنهاسِ لاَ 

َ
اللام  { يَعْلمَُونَ خَلقِْ الَنهاسِ وَ لَكِنه أ

للقسم، و المراد بالسماوات و الأرض مجموع العالم، و 

https://madrasatalwahy.org/


  925 
 

معنى الآية حسب ما يعطيه المقام أنهم ليسوا ببالغي 

بغيتهم و ليسوا بمعجزين فإن الله الذي قدر على خلق 

مجموع العالم و لم يعجزه ذلك على ما فيه من العظمة ليس 
لوقون الذين هم يعجزه جزء يسير منه و هو الناس المخ

أهون عليه و لكن أكثر الناس جاهلون يظنون بجهلهم 

 أنهم يعجزون الله بجدال يجادلونه أو أي كيد يكيدونه. 
عْمًّ} قوله تعالى:

َ
إلخ لما  {وَ الَْْصَِيُْ  وَ مَا يسَْتَويِ الَْْ

ذكر أن أكثر الناس لا يعلمون أكده بأنهم ليسوا على وتيرة 

واحدة فإن منهم الأعمى و البصير و لا يستويان و عطف 
ء فالطائفة عليهما الذين آمنوا و عملوا الصالحات و المسي

الأولى أولو بصيرة يتذكرون بها و الثانية أعمى الله قلوبهم 

 فلا يتذكرون. 

رُونَ قَليِلاً }و قوله:  خطاب للناس بداعي  { مَا تَتَذَكه
 التوبيخ و هو الوجه في الالتفات من الغيبة إلى الحضور. 

اعَةَ لَِتيَِةٌ لاَ رَيبَْ فيِهَا وَ لَكِنه } قوله تعالى: إنِه الَسه
كْثَََ الَنهاسِ لَا يؤُْمِنُونَ 

َ
ذكرهم تعالى في هذه الآية  {أ

 بدعوة ربهم إياهم إلى دعائه  بإتيان الساعة و في الآية التالية

https://madrasatalwahy.org/


  926 
 

  

https://madrasatalwahy.org/


  927 
 

و عبادته كما نبه الذي آمن من آل فرعون في القصة  

السابقة بإتيان الساعة و بأن لله الدعوة و ليس لآلهتهم 

 دعوة في الدنيا و لا في الآخرة. 
سْتَجِبْ لَكُمْ } قوله تعالى:

َ
 {وَ قاَلَ رَبُّكُمُ ادُْعُونِِ أ

ه و وعد بالاستجابة، و قد دعوة منه تعالى لعباده إلى دعائ

أطلق الدعوة و الدعاء و الاستجابة إطلاقا، و قد أشبعنا 
الكلام في معنى الدعاء و الإجابة في ذيل قوله 

اعِ إذَِا دَعََنِ }تعالى جِيبُ دَعْوَةَ الَده
ُ
في  186البقرة: {أ

 الجزء الأول من الكتاب. 
ونَ عَنْ }و قوله:  ِينَ يسَْتَكْبَُِ عِبَادَتِِ  إنِه الََّه

الدخور الذلة، و قد بدل  {سَيَدْخُلوُنَ جَهَنهمَ دَاخِرِينَ 

 الدعاء عبادة فدل على أن الدعاء عبادة. 
 )بحث روائي( 

سْتَجِبْ } و قلت: في الصحيفة السجادية: 
َ
ادُْعُونِِ أ

ونَ عَنْ عِبَادَتِِ سَيَدْخُلُونَ  ِينَ يسَْتَكْبَُِ لَكُمْ إنِه الََّه
فسميت دعاءك عبادة و تركه استكبارا و  {دَاخِرِينَ جَهَنهمَ 

  توعدت على تركه دخول جهنم داخرين.

https://madrasatalwahy.org/


  928 
 

و في الكافي، بإسناده عن حماد بن عيسى عن أبي عبد  

سمعته يقول: ادع و لا تقل: قد  الله )عليه السلام( قال:

فرغ من الأمر فإن الدعاء هو العبادة إن الله عز و جل 
ِي} يقول: ونَ عَنْ عِبَادَتِِ سَيَدْخُلوُنَ إنِه الََّه نَ يسَْتَكْبَُِ

سْتَجِبْ لَكُمْ } و قال: {جَهَنهمَ دَاخِرِينَ 
َ
 .{ادُْعُونِِ أ

 -إلى قوله  -قوله )عليه السلام(: فإن الدعاء  أقول:
احتجاج على ما ندب إليه أولا بقوله: ادع، و  {دَاخِرِينَ }

سْتَجِبْ لَكُمْ }قوله: و قال: 
َ
احتجاج على ما  {ادُْعُونِِ أ

قاله ثانيا: و لا تقل: قد فرغ من الأمر و لذا قدم )عليه 
 السلام( في بيانه ذيل الآية على صدرها. 

و في الخصال، عن معاوية بن عمار عن أبي عبد الله  

يا معاوية من أعطي ثلاثة لم يحرم  )عليه السلام( قال:

ثلاثة: من أعطي الدعاء أعطي الإجابة، و من أعطي 
لشكر أعطي الزيادة و من أعطي التوكل أعطي الكفاية ا

ِ } فإن الله عز و جل يقول في كتابه: ْ عَََ الَلَّه وَ مَنْ يَتَوَكَّه
زيِدَنهكُمْ } و قال: {فَهُوَ حَسْبُهُ 

َ
 ، و قال:{لئَنِْ شَكَرْتُمْ لَْ

سْتَجِبْ لَكُمْ }
َ
 . {ادُْعُونِِ أ

https://madrasatalwahy.org/


  929 
 

ر )عليه و في التوحيد، بإسناده إلى موسى بن جعف 

 قال قوم للصادق )عليه السلام(:  السلام( قال:
  

https://madrasatalwahy.org/


  930 
 

ندعوه فلا يستجاب لنا. قال: لأنكم تدعون من لا  

 تعرفونه. 

و قد أوردنا جملة من روايات الدعاء في ذيل  أقول:
اعِ إذَِا دَعََنِ }: قوله جِيبُ دَعْوَةَ الَده

ُ
في  186البقرة:  {أ

 الجزء الأول من الكتاب. 
 [٦٨الی  ٦١(: الآیات ٤٠]سورة غافر )

ِي جَعَلَ لَكُمُ الَلهيلَْ لتَِسْكُنُوا فيِهِ وَ الَنههَارَ } ُ الََّه الَلَّه
كْثَََ 

َ
و فضَْلٍ عَََ الَنهاسِ وَ لَكِنه أ َ لََُّ مُبصَِْاً إنِه الَلَّه

ُ رَبُّكُمْ خَالقُِ كُلِ  ٦١الَنهاسِ لاَ يشَْكُرُونَ  ءٍ  شَْ ذَلكُِمُ الَلَّه
نَّه تؤُْفكَُونَ 

َ
ِينَ كََنوُا  ٦٢لَا إلَََِ إلِاه هُوَ فَأ كَذَلكَِ يؤُْفَكُ الََّه

ِ يََحَْدُونَ  رضَْ  ٦٣بآِياَتِ الَلَّه
َ
ِي جَعَلَ لَكُمُ الَْْ ُ الََّه الَلَّه

حْسَنَ صُوَرَكُمْ وَ 
َ
رَكُمْ فَأ مَاءَ بنَِاءً وَ صَوه قَرَاراً وَ الَسه

ُ رَزقََكُمْ مِنَ  ُ رَبُّكُمْ فَتَبَارَكَ الَلَّه يلبَِاتِ ذَلكُِمُ الَلَّه  الَطه
هُوَ الَحَُّْْ لاَ إلَََِ إلِاه هُوَ فَادْعُوهُ مُُلْصِِيَ لََُ  ٦٤رَبُّ الَعَْالمَِيَ 

ِ الَعَْالمَِيَ  ِ رَبل ِينَ الََْْمْدُ لِلَّه عْبُدَ  ٦٥الَدل
َ
نْ أ

َ
قلُْ إنَِّلِ نهُِيتُ أ

ِينَ تَ  ِ الََّه ا جَاءَنَِّ الََْْيلنَِاتُ مِنْ رَبّل ِ لمَه دْعُونَ مِنْ دُونِ الَلَّه
ِ الَعَْالمَِيَ  سْلمَِ لرَِبل

ُ
نْ أ

َ
مِرتُْ أ

ُ
ِي خَلقََكُمْ مِنْ  ٦٦وَ أ هُوَ الََّه

https://madrasatalwahy.org/


  931 
 

ترَُابٍ ثُمه مِنْ نُطْفَةٍ ثُمه مِنْ عَلقََةٍ ثُمه يَُرْجُِكُمْ طِفْلًا ثُمه 
كُ  شُده

َ
مْ ثُمه لِِكَُونوُا شُيُوخاً وَ مِنكُْمْ مَنْ يُتَوَفَّه لِِبَلْغُُوا أ

جَلاً مُسَمًًّّ وَ لَعَلهكُمْ تَعْقِلوُنَ 
َ
هُوَ  ٦٧مِنْ قَبلُْ وَ لِِبَلْغُُوا أ

ِي يُُيِِْ وَ يمُِيتُ فإَذَِا قضَى مَا يَقُولُ لََُ كُنْ  الََّه مْراً فإَنِه
َ
أ

  {٦٨فَيَكُونُ 
  

https://madrasatalwahy.org/


  932 
 

 )بيان(  

نيا إلى الإشارة إلى آيات التوحيد رجع سبحانه ثا
توحيد الربوبية و الألوهية بعد ما بدأ بها في السورة أولا 

ِي يرُِيكُمْ آياَتهِِ }بقوله:   . {هُوَ الََّه
ِي جَعَلَ لَكُمُ الَلهيلَْ لتَِسْكُنُوا } قوله تعالى: ُ الََّه الَلَّه

)الآية( أي جعل لأجلكم الليل  {فيِهِ وَ الَنههَارَ مُبصَِْاً 

مظلما لتسكنوا فيه من التعب الذي عرض لكم وجه النهار 
من جهة السعي في طلب الرزق، و النهار مبصرا لتبتغوا 
من فضل ربكم و تكسبوا الرزق، و هذا من أركان تدبير 

 الحياة الإنسانية. 
و قد ظهر بذلك أن نسبة الإبصار إلى النهار من 

ء كما ادعاه لكن ليس من المبالغة في شيالمجاز العقلي 

 بعضهم. 
و فضَْلٍ عَََ الَنهاسِ وَ لَكِنه }و قوله:  َ لََُّ إنِه الَلَّه

كْثَََ الَنهاسِ لَا يشَْكُرُونَ 
َ
امتنان عليهم بالفضل و  {أ

تقريع لهم بعدم شكرهم له قبال هذا الفضل العظيم و لو 

الضمير شكروه لعبدوه و وضع الناس الثاني موضع 

https://madrasatalwahy.org/


  933 
 

للإشارة إلى أن من طبع الناس بما هم ناس كفران النعم كما 

ارٌ }: قال نسَْانَ لَظَلوُمٌ كَفه  . 34إبراهيم:  {إنِه الَِْْ

ِ شَْ } قوله تعالى:
ُ رَبُّكُمْ خَالقُِ كُل ءٍ لَا ذَلكُِمُ الَلَّه

نَّه تؤُْفكَُونَ 
َ
أي ذلكم الذي يدبر أمر  {إلَََِ إلِاه هُوَ فَأ

تكم و رزقكم بسكون الليل و سعي النهار هو الله حيا

 تعالى و هو ربكم لأن تدبير أمركم إليه. 
ِ شَْ }و قوله: 

ء لأنه أي و رب كل شي {ءٍ خَالقُِ كُل
ء و الخلق لا ينفك عن التدبير و لازم ذلك خالق كل شي

أن لا يكون في الوجود رب غيره لا لكم و لا لغيركم و 
أي فإذن لا معبود  {لَا إلَََِ إلِاه هُوَ }لذلك عقبه بقوله: 

بالحق غيره إذ لو كان هناك معبود آخر كان رب آخر فإن 

 الألوهية من شئون الربوبية. 

نَّه تؤُْفكَُونَ }و قوله: 
َ
أي فكيف تصرفون عن  {فَأ

 عبادته إلى عبادة غيره. 

ِ } قوله تعالى: ِينَ كََنوُا بآِياَتِ الَلَّه  كَذَلكَِ يؤُْفَكُ الََّه
أي كمثل هذا الإفك يؤفك الجاحدون لآيات  {يََحَْدُونَ 

https://madrasatalwahy.org/


  934 
 

الله فإن الآيات ظاهرة غير خفية فالانصراف عن مدلولها 

 لا سبب له إلا الجحد. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  935 
 

رضَْ قَرَاراً وَ } قوله تعالى: 
َ
ِي جَعَلَ لَكُمُ الَْْ ُ الََّه الَلَّه

مَاءَ بنَِاءً  يستقر إلى آخر الآية القرار المستقر الذي  {الَسه

القبة و منه أبنية العرب  -على ما قيل  -عليه، و البناء 
للقباب المضروبة عليهم. يذكر تعالى نعمة استقرار 

 الإنسان على الأرض و تحت السماء. 

حْسَنَ صُوَرَكُمْ }و قوله: 
َ
رَكُمْ فأَ الفاء للتفسير  {وَ صَوه

و المعنى أحسن خلق صوركم و ذلك أن الإنسان جهز 
لتجهيز في صورته بما يقوى به من الأعمال من دقائق ا

ء من سائر المتنوعة العجيبة على ما لا يقوى عليه شي
الموجودات الحية، و يلتذ من مزايا الحياة بما لا يتيسر لغيره 

 أبدا. 

يلبَِاتِ }و قوله:  هي الأرزاق  {وَ رَزقَكَُمْ مِنَ الَطه

الحبوب المتنوعة التي تلائم بطبائعها طبيعة الإنسان من 
و الفواكه و اللحوم و غيرها، و ليس في الحيوان متنوع في 

 الرزق كالإنسان. 
ُ رَبُّكُمْ }و قوله:  أي المدبر لأمركم،  {ذَلكُِمُ الَلَّه

ُ رَبُّ الَعَْالمَِيَ }و قوله:  ثناء عليه عز و جل  {فَتَبَارَكَ الَلَّه

https://madrasatalwahy.org/


  936 
 

يره بربوبيته لجميع العالمين، و قد فرعه على ربوبيته و تدب

للإنسان إشارة إلى أن الربوبية واحدة و تدبيره لأمر 

الإنسان عين تدبيره لأمر العالمين جميعا فإن النظام 
الجاري نظام واحد روعي في انطباقه على كل، انطباقه على 
الكل فهو سبحانه متبارك منشأ للخير الكثير فتبارك الله 

 رب العالمين. 
إلَََِ إلِاه هُوَ فَادْعُوهُ مُُلْصِِيَ هُوَ الَحَُّْْ لَا } قوله تعالى:

ِينَ  إطلاق لا مقيد لا عقلا  {هُوَ الَحَُّْْ }إلخ في جملة  {لََُ الَدل

و لا نقلا مضافا إلى إفادة الحصر فمفادها أن له تعالى وحده 
حياة لا يداخلها موت و لا يزيلها فناء فهو تعالى حي بذاته 

 . و غيره كائنا ما كان حي بإحياء غيره

و إذا فرض هناك حي بذاته و حي بغيره لم يستحق 

العبادة بذاته إلا من كان حيا بذاته، و لذلك عقب قوله: 
 . {لَا إلَََِ إلِاه هُوَ }بقوله:  {الَحَُّْْ  هُوَ }

و قد سيقت الجملتان توطئة للأمر بدعائه و لا مطلق 
دعائه بل دعائه بالتوحيد و إخلاص الدين له وحده لأنه 

ذاته دون غيره و لأنه المعبود بالاستحقاق الذاتي الحي ب

https://madrasatalwahy.org/


  937 
 

هُوَ الَحَُّْْ لَا إلَََِ إلِاه }دون غيره، و لذلك فرع على قوله: 
ِينَ }قوله:  {هُوَ   . {فاَدْعُوهُ مُُلْصِِيَ لََُ الَدل

  

https://madrasatalwahy.org/


  938 
 

ِ الَعَْالمَِيَ }و قوله:  ِ رَبل ثناء عليه بربوبيته  {الََْْمْدُ لِلَّه

 للعالمين. 

ِينَ تدَْعُونَ } لى:قوله تعا عْبُدَ الََّه
َ
نْ أ

َ
قلُْ إنَِّلِ نهُِيتُ أ

نْ 
َ
مِرتُْ أ

ُ
ِ وَ أ ا جَاءَنَِّ الََْْيلنَِاتُ مِنْ رَبّل ِ لمَه مِنْ دُونِ الَلَّه

ِ الَعَْالمَِيَ  سْلمَِ لرَِبل
ُ
معنى الآية ظاهر، و فيه إياس  {أ

و قد تكرر هذا « للمشركين من موافقته لهم في عبادة آلهتهم
المعنى في سورة الزمر و يمكن أن يستأنس منه أن هذه 

 السورة نزلت بعد سورة الزمر. 

ِي خَلقََكُمْ مِنْ ترَُابٍ ثُمه مِنْ } قوله تعالى: هُوَ الََّه
إلخ المراد بخلقهم من تراب خلق أبيهم آدم من  {نُطْفَةٍ 

تراب فإن خلق غيره ينتهي إليه فخلقه من تراب هو 

اد بخلقهم من تراب تكوين النطفة من خلقهم منه أو المر

 البسائط الأرضية. 
إلخ أي ثم خلقناكم من  {ثُمه مِنْ نُطْفَةٍ }و قوله: 

ثُمه }كذلك  {ثُمه مِنْ عَلقََةٍ }نطفة حقيرة معلومة الحال 
أي أطفالا، و  {طِفْلاً }من بطون أمهاتكم  {يَُرْجُِكُمْ 

https://madrasatalwahy.org/


  939 
 

وِ }الطفل كما قيل يطلق على الواحد و الجمع قال تعالى: 
َ
أ

ِينَ لمَْ يَظْهَرُوا عَََ عَوْرَاتِ الَنلسَِاءِ  فْلِ الََّه ِ  . 31النور:  {الَطل

كُمْ } شُده
َ
اللام للغاية و كان متعلقها  {ثُمه لِِبَلْغُُوا أ

 محذوف و التقدير ثم ينشئكم لتبلغوا أشدكم و هو من
معطوف  {ثُمه لِِكَُونوُا شُيُوخاً }العمر زمان اشتداد القوى 

فلا يبلغ  {وَ مِنكُْمْ مَنْ يُتَوَفَّه مِنْ قَبلُْ } {لِِبَلْغُُوا}على 
أحد هذه المراحل من العمر كالشيخوخة و بلوغ الأشد 

 و غيرهما. 

جَلًا مُسَمًًّّ }
َ
و هو النهاية من الأمد  {وَ لِِبَلْغُُوا أ

المضروب الذي لا سبيل للتغير إليه أصلا، و هو غاية 
جَلٌ مُسَمًًّّ }عامة لجميع الناس كيفما عمروا قال تعالى: 

َ
وَ أ

. و لذلك لم تعطف الجملة بثم حتى 2الأنعام: {عِندَْهُ 

 تتميز من الغايتين المذكورتين سابقا. 
أي تدركون الحق  {وَ لعََلهكُمْ تَعْقِلوُنَ }و قوله: 

بالتعقل المغروز فيكم، و هذا غاية خلقة الإنسان بحسب 
حياته المعنوية كما أن بلوغ الأجل المسمى غاية حياته 

 الدنيا الصورية. 

https://madrasatalwahy.org/


  940 
 

ِي يُُيِِْ وَ يمُِيتُ } قوله تعالى: إلخ أي هو  {هُوَ الََّه

الذي يفعل الإحياء و الإماتة و فيهما نقل الأحياء من عالم 

لم و كل منهما مبدأ لتصرفاته بالنعم التي يتفضل بها إلى عا
 على من يدبر أمره. 

مَا يَقُولُ لََُ كُنْ }و قوله:  مْراً فإَنِه
َ
فإَذَِا قَضَى أ

 تقدم تفسيره كرارا.  {فَيَكُونُ 
  

https://madrasatalwahy.org/


  941 
 

 )بحث روائي(  

في الدر المنثور، أخرج عبد بن حميد و ابن أبي حاتم  
: إن اليهود أتوا النبي قال« أبي العالية»بسند صحيح عن 

)صلى الله عليه وآله و سلم( و قالوا إن الدجال يكون منا 
في آخر الزمان و يكون من أمره فعظموا أمره و قالوا يصنع 

ِ بغَِيِْْ }كذا فأنزل الله:  ِينَ يَُاَدِلوُنَ فِِ آياَتِ الَلَّه إنِه الََّه
تاَهُمْ إنِْ فِِ صُدُورهِمِْ إلِاه كِ 

َ
 {بٌَْ مَا هُمْ ببَِالغِيِهِ سُلطَْانٍ أ

ِ }قال: لا يبلغ الذي يقول:  فأمر نبيه )صلى  {فاَسْتَعِذْ باِللَّه
لََْلقُْ }الله عليه وآله و سلم( أن يتعوذ من فتنة الدجال 

كْبََُ مِنْ خَلقِْ الَنهاسِ 
َ
رضِْ أ

َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ  الدجال.  {الَسه

ر: في و فيه، أخرج ابن أبي حاتم عن كعب الأحبا
ِ بغَِيِْْ سُلطَْانٍ }قوله:  ِينَ يَُاَدلِوُنَ فِِ آياَتِ الَلَّه  {إنِه الََّه

 قال: هم اليهود نزلت فيهم فيما ينتظرونه من أمر الدجال. 
و فيه، أخرج ابن المنذر عن ابن جريح: في قوله: 

كْبََُ مِنْ خَلقِْ الَنهاسِ }
َ
رضِْ أ

َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ  {لََْلقُْ الَسه

ل: زعموا أن اليهود قالوا: يكون منا ملك في آخر الزمان قا

البحر إلى ركبتيه، و السحاب دون رأسه، يأخذ الطير بين 

https://madrasatalwahy.org/


  942 
 

لََْلقُْ }السماء و الأرض، معه جبل خبز و نهر فنزلت: 
كْبََُ مِنْ خَلقِْ الَنهاسِ 

َ
رضِْ أ

َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ  . {الَسه

كما  - قد عرفت فيما تقدم أن غرض السورة أقول:
التكلم حول استكبارهم و  -يستفاد من سياق آياتها 

مجادلتهم في آيات الله بغير الحق فمنها ابتداء الكلام و إليها 

ِ إلِاه }يعود عودة بعد عودة كقوله:  مَا يَُاَدِلُ فِِ آياَتِ الَلَّه
ِينَ كَفَرُوا وَ جَادَلوُا باِلْْاَطِلِ لُِِدْحِضُوا بهِِ }و قوله:  {الََّه

ِ بغَِيِْْ }، و قوله: {الََْْقه  ِينَ يَُاَدلِوُنَ فِِ آياَتِ الَلَّه الََّه
تاَهُمْ كَبََُ مَقْتاً 

َ
ِينَ يَُاَدِلوُنَ فِِ }، و قوله: {سُلطَْانٍ أ إنِه الََّه

تاَهُمْ إنِْ فِِ صُدُورهِمِْ إلِاه كبٌَِْ 
َ
ِ بغَِيِْْ سُلطَْانٍ أ ، {آياَتِ الَلَّه

 لمَْ ترََ }و قوله: 
َ
نَّه أ

َ
ِ أ ِينَ يَُاَدلِوُنَ فِِ آياَتِ الَلَّه  إلََِ الََّه

فوُنَ   . {يصََُْ

فسياق آيات السورة يأبى أن يكون بعضها يختص 
بسبب في نزولها لا يشاركها فيه غيرها كما هو مؤدى هذه 

 الروايات الثلاث. 
على أن ما في الروايات من قصة إخبار اليهود بالدجال 

انطباقا ظاهرا بعد التأمل في مضمون  لا ينطبق على الآيتين

https://madrasatalwahy.org/


  943 
 

ِينَ يَُاَدلِوُنَ }الآيتين نفسهما أعني قوله:  إلى قوله  - {إنِه الََّه

كْثَََ الَنهاسِ لَا يَعْلَمُونَ } -
َ
 . {وَ لَكِنه أ

و من هذا يظهر أن القول بكون الآيتين مدنيتين 
 استنادا إلى هذه الروايات كما ترى. 

  

https://madrasatalwahy.org/


  944 
 

 [٧٨الی  ٦٩یات (: الآ٤٠]سورة غافر )

فُونَ } نَّه يصََُْ
َ
ِ أ ِينَ يَُاَدلِوُنَ فِِ آياَتِ الَلَّه  لمَْ ترََ إلََِ الََّه

َ
أ

رسَْلنَْا بهِِ رسُُلنََا فَسَوفَْ  ٦٩
َ
بوُا باِلكِْتَابِ وَ بمَِا أ ِينَ كَذه الََّه

لاسَِلُ يسُْحَ  ٧٠يَعْلمَُونَ  عْنَاقهِِمْ وَ الَسه
َ
غْلَالُ فِِ أ

َ
بُونَ إذِِ الَْْ

يْنَ مَا  ٧٢فِِ الََْْمِيمِ ثُمه فِِ الَنهارِ يسُْجَرُونَ  ٧١
َ
ثُمه قيِلَ لهَُمْ أ

ِ قاَلوُا ضَلُّوا عَنها بلَْ لمَْ  ٧٣كُنتُْمْ تشُِْْكُونَ  مِنْ دُونِ الَلَّه
ُ الَكََْفرِِينَ  نكَُنْ ندَْعُوا مِنْ قَبلُْ شَيئْاً كَذَلكَِ يضُِلُّ الَلَّه

ِ وَ بمَِا ذَلكُِمْ  ٧٤ رضِْ بغَِيِْْ الََْْقل
َ
بمَِا كُنتُْمْ تَفْرحَُونَ فِِ الَْْ

بوَْابَ جَهَنهمَ خَالِدِينَ فيِهَا  ٧٥كُنتُْمْ تَمْرحَُونَ 
َ
ادُْخُلوُا أ

ِينَ  ِ ا  ٧٦فبَئِسَْ مَثوَْى الَمُْتَكَبَل ِ حَقٌّ فَإمِه فاَصْبَِْ إنِه وعَْدَ الَلَّه
ِي يَنهكَ فإَلَِِنَْا يرُجَْعُونَ  نرُِيَنهكَ بَعْضَ الََّه وْ نَتَوَفه

َ
 ٧٧نعَِدُهُمْ أ

رسَْلنَْا رسُُلًا مِنْ قَبلْكَِ مِنهُْمْ مَنْ قصََصْنَا عَليَكَْ 
َ
وَ لقََدْ أ

تَِِ 
ْ
نْ يأَ

َ
وَ مِنهُْمْ مَنْ لمَْ نَقْصُصْ عَليَكَْ وَ مَا كََنَ لرَِسُولٍ أ

ِ فإَذَِا  ِ وَ خَسََِ بآِيةٍَ إلِاه بإِذِنِْ الَلَّه ِ قُضِىَ باِلَْْقل مْرُ الَلَّه
َ
جَاءَ أ

  {٧٨هُنَالكَِ الَمُْبطِْلُونَ 

https://madrasatalwahy.org/


  945 
 

 )بيان( 

رجوع بعد رجوع إلى حديث المجادلين في آيات الله 
و قد تعرض لبيان مآل أمرهم بذكر ما آل إليه أمر أشباههم 

 من الأمم الخالية و نصره تعالى لدينه في أول السورة 
  

https://madrasatalwahy.org/


  946 
 

إجمالا ثم بذكر الحال في دعوة موسى )عليه السلام(  

بالخصوص فيما قصه من قصته و نصره له بالخصوص ثم 

في ضمن أمر النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( بالصبر و 
 وعده بالنصر. 

و هذا آخر كرة عليهم يذكر فيها مآل أمرهم و ما 

 يصرفون إليه و هو العذاب المخلد ثم يأمر النبي )صلى
الله عليه وآله و سلم( بالصبر و بعده بالنصر و يطيب نفسه 

 بأن وعد الله حق. 

ِ } قوله تعالى: ِينَ يَُاَدلِوُنَ فِِ آياَتِ الَلَّه  لمَْ ترََ إلََِ الََّه
َ
أ

فُونَ  نَّه يصََُْ
َ
 لمَْ ترََ } {أ

َ
نَّه }مفيد للتعجيب و  {أ

َ
بمعنى  {أ

هؤلاء  كيف، و المعنى ألا تعجب أو ألم تعجب من أمر

المجادلين في آيات الله كيف يصرفون عن الحق إلى الباطل 

 و عن الهدى إلى الضلال. 
و التعرض لحال المجادلين هاهنا من حيث الإشارة 

إلى كونهم مصروفين عن الحق و الهدى و مآل ذلك، و فيما 
ِ بغَِيِْْ }تقدم من قوله:  ِينَ يَُاَدِلوُنَ فِِ آياَتِ الَلَّه إنِه الََّه

تاَهُمْ إنِْ فِِ صُدُورهِمِْ إلِاه كبٌَِْ مَا هُمْ ببَِالغِيِهِ سُ 
َ
 {لطَْانٍ أ

https://madrasatalwahy.org/


  947 
 

من حيث إن الداعي لهم إلى ذلك الكبر و أنهم لا يبلغون 

 ما يريدون فلا تكرار. 

و منه يظهر ما في قول بعضهم: إن تكرير ذكر 
المجادلة محمول على تعدد المجادل بأن يكون 

الآية السابقة غير المذكورين المجادلون المذكورون في 

في هذه الآية أو على اختلاف ما فيه المجادلة كأن يكون 
المجادلة هناك في أمر البعث و هاهنا في أمر التوحيد على 

 أن فيه غفلة عن غرض السورة كما عرفت. 

رسَْلنَْا بهِِ } قوله تعالى:
َ
بوُا باِلكِْتَابِ وَ بمَِا أ ِينَ كَذه الََّه

الذي يعطيه سياق الآيات التالية  {سَوفَْ يَعْلَمُونَ رسُُلنََا فَ 
أن المراد بهؤلاء المجادلين هم المجادلون من قوم النبي 

)صلى الله عليه وآله و سلم( ، و عليه فالأنسب أن يكون 

رسَْلنَْا }المراد بالكتاب هو القرآن الكريم، و بقوله: 
َ
بمَِا أ

السلام( من عند الله ما جاءت به الرسل )عليه  {بهِِ رسُُلنََا

 من كتاب و دين فالوثنية منكرون للنبوة. 

https://madrasatalwahy.org/


  948 
 

تفريع على مجادلتهم و  {فسََوفَْ يَعْلمَُونَ }و قوله: 

تكذيبهم و تهديد لهم أي سوف يعلمون حقيقة مجادلتهم 

 في آيات الله و تكذيبهم بالكتاب و بالرسل. 
لاسَِلُ } قوله تعالى: عْنَاقهِِمْ وَ الَسه

َ
غْلَالُ فِِ أ

َ
إذِِ الَْْ

 في المجمع: {يسُْحَبُونَ فِِ الََْْمِيمِ ثُمه فِِ الَنهارِ يسُْجَرُونَ 

جمع غل و هو طوق يدخل في العنق للذل و الألم  الأغلال
جمع سلسلة و هي  و أصله الدخول، و قال: السلاسل

 رة الحلق منتظمة في جهة الطول مستم
  

https://madrasatalwahy.org/


  949 
 

ء على الأرض. هذا أصله، جر الشي و قال: السحب 

و قال: السجر أصله إلقاء الحطب في معظم النار كالتنور 

 الذي يسجر بالوقود. انتهى. 
لاسَِلُ }و قوله:  عْنَاقهِِمْ وَ الَسه

َ
غْلَالُ فِِ أ

َ
ظرف  {إذِِ الَْْ

 قيل: الإتيان بإذ و هو للماضي {فسََوفَْ يَعْلمَُونَ }لقوله: 

للدلالة على تحقق الوقوع و إن كان موقعه المستقبل فلا 
 تنافي، في الجمع بين سوف و إذ. 

عْنَاقهِِمْ }و 
َ
غْلَالُ فِِ أ

َ
مبتدأ و خبر، و  {الَْْ

لاسَِلُ } يسُْحَبُونَ فِِ }معطوف على الأغلال، و  {الَسه
معطوف  {فِِ الَنهارِ يسُْجَرُونَ }خبر بعد خبر، و  {الََْْمِيمِ 

 . {يسُْحَبُونَ }على 

و المعنى: سوف يعلمون حقيقة عملهم حين تكون 

الأغلال و السلاسل في أعناقهم يجرون في الماء الحار 
 الشديد الحرارة ثم يقذفون في النار. 

ثم  {ثُمه فِِ الَنهارِ يسُْجَرُونَ }و قيل: معنى قوله: 
يصيرون وقود النار، و يؤيده قوله تعالى في صفة جهنم: 

https://madrasatalwahy.org/


  950 
 

إنِهكُمْ }، و قوله: 24البقرة:  {ودُهَا الَنهاسُ وَ الَْْجَِارَةُ وَقُ }
ِ حَصَبُ جَهَنهمَ   . 98الأنبياء:  {وَ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ الَلَّه

يْنَ مَا كُنتُْمْ تشُِْْكُونَ مِنْ } قوله تعالى:
َ
ثُمه قيِلَ لهَُمْ أ

ِ قاَلوُا ضَلُّوا عَنها لآية. أي قيل لهم و إلى آخر ا {دُونِ الَلَّه
هم يتقلبون بين السحب و السجر: أين ما كنتم تشركون 

من شركائكم من دون الله حتى ينصروكم بالإنجاء من 
هذا العذاب أو يشفعوا لكم كما كنتم تزعمون أنهم 

 سيشفعون لكم قبال عبادتكم لهم؟. 

أي غابوا عنا من قولهم:  {قاَلوُا ضَلُّوا عَنها}و قوله: 
ابة إذا غابت فلم يعرف مكانها، و هذا جوابهم ضلت الد

 عما قيل لهم: أين ما كنتم تشركون من دون الله. 

 {بلَْ لمَْ نكَُنْ ندَْعُوا مِنْ قَبلُْ شَيئْاً }و قوله: 

إضراب منهم عن الجواب الأول لما يظهر لهم أن الآلهة 
الذين كانوا يزعمونهم شركاء لم يكونوا إلا أسماء لا 

ء و لم يكن عبادتهم و مفاهيم لا يطابقها شيمسميات لها 
لها إلا سدى، و لذلك نفوا أن يكونوا يعبدون شيئا قال 

https://madrasatalwahy.org/


  951 
 

عَ }و قال:  28يونس:  {فَزَيهلنَْا بيَنَْهُمْ }تعالى:  لقََدْ تَقَطه
 . 94الأنعام:  {بيَنَْكُمْ وَ ضَله عَنكُْمْ مَا كُنتُْمْ تزَعُْمُونَ 

وَ }لقيامة على حد قوله: و قيل: هذا من كذبهم يوم ا
ِ رَبلنَِا مَا كُنها مُشِْْكيَِ    {الَلَّه

  

https://madrasatalwahy.org/


  952 
 

 . 23الأنعام: 

ُ الَكََْفرِِينَ }و قوله:  أي إضلاله  {كَذَلكَِ يضُِلُّ الَلَّه

تعالى للكافرين و هم الساترون للحق يشبه هذا الضلال و 
هو أنهم يرون الباطل حقا فيقصدونه ثم يتبين لهم بعد 
ضلال سعيهم أنه لم يكن إلا باطلا في صورة حق و سرابا 

 في سيماء الحقيقة. 
بلَْ لمَْ }و المعنى: على الوجه الثاني أعني كون قولهم: 

كذبا منهم: كمثل هذا  {قَبلُْ شَيئْاً  نكَُنْ ندَْعُوا مِنْ 

الإضلال يضل الله الكافرين فيئول أمرهم إلى الكذب 
 حيث لا ينفع مع علمهم بأنه لا ينفع. 

و قد فسرت الجملة بتفاسير أخرى متقاربة و قريبة مما 

 ذكرناه. 

رضِْ } قوله تعالى:
َ
ذَلكُِمْ بمَِا كُنتُْمْ تَفْرحَُونَ فِِ الَْْ

ِ وَ بمَِا كُنتُْمْ تَمْرحَُونَ بغَِيِْْ الََْْ  مطلق السرور،  الفرح {قل

الإفراط فيه و هو مذموم، و قال الراغب: الفرح  و المرح
انشراح الصدر بلذة عاجلة و أكثر ما يكون ذلك في 

https://madrasatalwahy.org/


  953 
 

اللذات البدنية، و قال: المرح شدة الفرح و التوسع فيه. 

 انتهى. 

ارة إلى ما هم فيه الإش {ذَلكُِمْ بمَِا كُنتُْمْ }و قوله: 
 للسببية أو المقابلة.  {بمَِا كُنتُْمْ }من العذاب و الباء في 

و المعنى: ذلكم العذاب الذي أنتم فيه بسبب كونكم 

تفرحون في الأرض بغير الحق من اللذات العاجلة و 
بسبب كونكم تفرطون في الفرح و ذلك لتعلق قلوبهم 

يخالف باطلهم بعرض الدنيا و زينتها و معاداتهم لكل حق 

فيفرحون و يمرحون بإحياء باطلهم و إماتة الحق و 
 اضطهاده. 

قيد الفرح و أطلق المرح لأن الفرح  قال في المجمع:

قد يكون بحق فيحمد عليه و قد يكون بالباطل فيذم عليه، 

 و المرح لا يكون إلا باطلا. انتهى. 
بوَْابَ جَهَنهمَ خَالِدِ } قوله تعالى:

َ
ينَ فيِهَا ادُْخُلوُا أ

ِينَ  ِ أي ادخلوا أبوابها المقسومة  {فبَئِسَْ مَثوَْى الَمُْتَكَبَل
لكم خالدين فيها فبئس مقام الذين يتكبرون عن الحق 

 جهنم، و قد تقدم أن أبواب جهنم دركاتها. 

https://madrasatalwahy.org/


  954 
 

ِ حَقٌّ } قوله تعالى: لما بين مآل  {فاَصْبَِْ إنِه وعَْدَ الَلَّه

 أمر المجادلين في آيات الله 
  

https://madrasatalwahy.org/


  955 
 

و هي النار و أن الله يضلهم بكفرهم فرع عليه أمر  

نبيه )صلى الله عليه وآله و سلم( بالصبر معللا ذلك بأن 

 وعد الله حق. 
ِي نعَِدُهُمْ }و قوله:  ا نرُيَِنهكَ بَعْضَ الََّه هو  {فإَمِه
يَنهكَ }عذاب الدنيا  وْ نَتَوَفه

َ
بالموت فلم نرك ذلك  {أ

 و لا يفوتوننا فننجز فيهم ما وعدناه.  {فإَلَِِنَْا يرُجَْعُونَ }
رسَْلنَْا رسُُلاً مِنْ قَبلْكَِ مِنهُْمْ مَنْ } قوله تعالى:

َ
وَ لقََدْ أ

إلخ بيان  {قصََصْنَا عَليَكَْ وَ مِنهُْمْ مَنْ لمَْ نَقْصُصْ عَليَكَْ 

لكيفية النصر المذكور في الآية السابقة أن آية النصر التي 
لها للقضاء بين كل رسول و أمته و جرت سنة الله على إنزا

ةٍ }إظهار الحق على الباطل كما يشير إليه قوله مه
ُ
ِ أ

وَ لكُِل
رسَُولٌ فإَذَِا جَاءَ رسَُولهُُمْ قُضِىَ بيَنَْهُمْ باِلقِْسْطِ وَ هُمْ لَا 

لم يفوض أمرها إلى رسول من  47يونس: {يُظْلمَُونَ 
نهم بإذن الله، الرسل من قبلك بل كان يأتي بها من يأتي م

و حالك حالهم، فمن الممكن أن نأذن لك في الإتيان بها 
فنريك بعض ما نعدهم، و من الممكن أن نتوفاك فلا 

https://madrasatalwahy.org/


  956 
 

نريك غير أن أمر الله إذا جاء قضي بينهم بالحق و خسر 

 هنالك المبطلون. هذا ما يفيده السياق. 

رسَْلنَْا رسُُلًا مِنْ قَبلْكَِ مِنْ }فقوله: 
َ
هُمْ مَنْ وَ لقََدْ أ

مسوق  {قصََصْنَا عَليَكَْ وَ مِنهُْمْ مَنْ لمَْ نَقْصُصْ عَليَكَْ 
 للإشارة إلى كون ما سيذكره سنة جارية منه تعالى. 

تَِِ بآِيةٍَ إلِاه بإِذِنِْ }و قوله: 
ْ
نْ يأَ

َ
وَ مَا كََنَ لرَِسُولٍ أ

 ِ )الآية( و إن كانت أعم من الآية المعجزة التي  {الَلَّه
لرسول لتأييد رسالته، و الآية التي تنصر الحق و يؤتاها ا

تقضي بين الرسول و بين أمته و الكل بإذن الله لكن مورد 
الكلام كما استفدناه من السياق القسم الثاني و هي 

 القاضية بين الرسول و أمته. 

ِ وَ خَسََِ }و قوله:  ِ قُضِىَ باِلَْْقل مْرُ الَلَّه
َ
فإَذَِا جَاءَ أ

أي فإذا جاء أمر الله بالعذاب قضي  {هُنَالكَِ الَمُْبطِْلوُنَ 
بالحق فأظهر الحق و أزهق الباطل و خسر عند ذلك 

المتمسكون بالباطل في دنياهم بالهلاك و في آخرتهم 
 بالعذاب الدائم. 

https://madrasatalwahy.org/


  957 
 

رسل من لم تذكر قصته و استدل بالآية على أن من ال

في القرآن، و فيه أن الآية مكية لا تدل على أزيد من عدم 

 ذكر قصة بعض الرسل إلى حين نزولها بمكة، و قد ورد 
  

https://madrasatalwahy.org/


  958 
 

وَ رسُُلًا قَدْ قصََصْنَاهُمْ عَليَكَْ مِنْ }في سورة النساء 
و لم  164النساء: {قَبلُْ وَ رسُُلًا لمَْ نَقْصُصْهُمْ عَليَكَْ 

السور النازلة بعد سورة النساء اسم أحد من يذكر في 
 الرسل المذكورين بأسمائهم في القرآن. 

 و في المجمع، و روي عن علي )عليه السلام( أنه قال:

و روي في الدر ، بعث الله نبيا أسود لم يقص علينا قصته
المنثور عن الطبراني في الأوسط و ابن مردويه عنه ما في 

 معناه. 
 [٨٥الی  ٧٩: الآیات (٤٠]سورة غافر )

كَبُوا مِنهَْا وَ مِنهَْا } نعَْامَ لتََِْ
َ
ِي جَعَلَ لَكُمُ الَْْ ُ الََّه الَلَّه

كُلوُنَ 
ْ
وَ لَكُمْ فيِهَا مَنَافعُِ وَ لِِبَلْغُُوا عَليَهَْا حَاجَةً  ٧٩تأَ

وَ يرُِيكُمْ  ٨٠فِِ صُدُوركُِمْ وَ عَلَيهَْا وَ عَََ الَفُْلكِْ تَُمَْلوُنَ 
ِ تُنكِْرُونَ آياَ يه آياَتِ الَلَّه

َ
رضِْ  ٨١تهِِ فأَ

َ
 فَلَمْ يسَِيُْوا فِِ الَْْ

َ
أ

كْثَََ 
َ
ِينَ مِنْ قَبلْهِِمْ كََنوُا أ فَيَنظُْرُوا كَيفَْ كََنَ عََقبَِةُ الََّه

غْنى
َ
رضِْ فَمَا أ

َ
شَده قوُهةً وَ آثاَراً فِِ الَْْ

َ
عَنهُْمْ مَا  مِنهُْمْ وَ أ

ا جَاءَتْهُمْ رسُُلُهُمْ باِلَْْيلنَِاتِ فَرحُِوا  ٨٢ونَ كََنوُا يكَْسِبُ  فَلمَه
بمَِا عِندَْهُمْ مِنَ الَعِْلمِْ وَ حَاقَ بهِِمْ مَا كََنوُا بهِِ يسَْتَهْزؤُِنَ 

https://madrasatalwahy.org/


  959 
 

ِ وحَْدَهُ وَ كَفَرْناَ بمَِا  ٨٣ سَنَا قاَلوُا آمَنها باِللَّه
ْ
وْا بأَ

َ
ا رَأ فَلمَه

سَنَا  ٨٤كُنها بهِِ مُشِْْكيَِ 
ْ
وْا بأَ

َ
ا رَأ فَلَمْ يكَُ يَنفَْعُهُمْ إيِمَانُهُمْ لمَه

ِ وَ خَسََِ هُنَالكَِ  ِ الَهتَِّ قَدْ خَلتَْ فِِ عِبَادِه سُنهتَ الَلَّه
  {٨٥الَكََْفرُِونَ 

  

https://madrasatalwahy.org/


  960 
 

 )بيان(  

رجوع بعد رجوع إلى ذكر بعض آيات التوحيد و 
و سنة  إرجاع لهم إلى الاعتبار بحال الأمم الدارجة الهالكة

الله الجارية فيهم بإرسال رسله إليهم ثم القضاء بين 
رسلهم و بينهم المؤدي إلى خسران الكافرين منهم، و عند 

 ذلك تختتم السورة. 

كَبُوا } قوله تعالى: نعَْامَ لتََِْ
َ
ِي جَعَلَ لَكُمُ الَْْ ُ الََّه الَلَّه

كُلُونَ 
ْ
الإنسان ذكر سبحانه مما ينتفع به  {مِنهَْا وَ مِنهَْا تأَ

في حياته و يدبر به أمره الأنعام و المراد بها الإبل و البقر 

 و الغنم، و قيل: المراد بها هاهنا الإبل خاصة. 
كَبُوا مِنهَْا وَ مِنهَْا }فقوله:  نعَْامَ لتََِْ

َ
جَعَلَ لَكُمُ الَْْ

كُلوُنَ 
ْ
الجعل هنا الخلق أو التسخير، و اللام في  {تأَ

للتبعيض، و المعنى خلق « من»للغرض و  {لتََِْكَبُوا}
لأجلكم أو سخر لكم الأنعام و الغرض من هذا الجعل 
أن تركبوا بعضها كبعض الإبل و بعضها كبعض الإبل و 

 البقر و الغنم تأكلون. 

https://madrasatalwahy.org/


  961 
 

إلخ كانتفاعكم  {وَ لَكُمْ فيِهَا مَنَافعُِ } قوله تعالى:

و غير  بألبانها و أصوافها و أوبارها و أشعارها و جلودها

أي  {وَ لَِِبلْغُُوا عَليَهَْا حَاجَةً فِِ صُدُوركُِمْ }ذلك، و قوله: 
و من الغرض من جعلها أن تبلغوا، حال كونكم عليها 
بالركوب، حاجة في صدوركم و هي الانتقال من مكان 

 إلى مكان لأغراض مختلفة. 
 كناية عن {وَ عَليَهَْا وَ عَََ الَفُْلكِْ تَُمَْلوُنَ }و قوله: 

 قطع البر و البحر بالأنعام و الفلك. 

ِ } قوله تعالى: يه آياَتِ الَلَّه
َ
وَ يرُِيكُمْ آياَتهِِ فَأ

تقدم معنى إراءته تعالى آياته في تفسير أوائل  {تُنكِْرُونَ 
غير  {وَ يرُِيكُمْ آياَتهِِ }السورة، و كأن الجملة أعني قوله: 

هيد و مقصودة لنفسها حتى يلزم التكرار و إنما هي تم

ِ تُنكِْرُونَ }توطئة للتوبيخ الذي في قوله:  يه آياَتِ الَلَّه
َ
 {فأَ

أي أي هذه الآيات التي يريكم الله إياها عيانا و بيانا، 

 تنكرون إنكارا يمهد لكم الإعراض عن توحيده. 
رضِْ فَيَنظُْرُوا} قوله تعالى:

َ
 فَلَمْ يسَِيُْوا فِِ الَْْ

َ
إلى  {أ

عطف لأنظارهم إلى ما جرى من  آخر الآية توبيخ لهم و

https://madrasatalwahy.org/


  962 
 

سنة القضاء و الحكم في الأمم السالفة، و قد تقدمت نظيرة 

الآية في أوائل السورة و كان الغرض هناك أن يتبين لهم أن 

 الله أخذ كلا منهم بذنوبهم 
  

https://madrasatalwahy.org/


  963 
 

لما كانت تأتيهم رسلهم بالبينات فيكفرون بهم و لذا  

ُ }ذيل الآية بقوله:  خَذَهُمُ الَلَّه
َ
، و الغرض {بذُِنوُبهِِمْ فأَ

هاهنا أن يتبين لهم أنهم لم يغنهم ما كسبوا و لم ينفعهم في 
دفع عذاب الله ما فرحوا به من العلم الذي عندهم و لا 

 توبتهم و ندامتهم مما عملوا. 

 فَلَمْ }و قد صدرت الآية بفاء التفريع فقيل: 
َ
أ

و كأن إلخ مع الالتفات من الخطاب إلى الغيبة،  {يسَِيُْوا
ِ تُنكِْرُونَ }الكلام تفريع على قوله:  يه آياَتِ الَلَّه

َ
فكأنه  {فأَ

لما ذمهم و أنكر إنكارهم لآياته رجع و انصرف عنهم إلى 
النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( مشيرا إلى سقوطه من 
منزلة الخطاب و قال: إذا كانت آياته تعالى ظاهرة بينة لا 

ما في آثار الماضين من الآيات  تقبل الإنكار و من جملتها

الناطقة و هم قد ساروا في الأرض و شاهدوها فلم لم 
ينظروا فيها فيتبين لهم أن الماضين مع كونهم أقوى من 

 هؤلاء كما و كيفا لم ينفعهم ما فرحوا به من علم و قوة. 
ا جَاءَتْهُمْ رسُُلُهُمْ باِلَْْيلنَِاتِ فَرحُِوا } قوله تعالى: فَلمَه

إلخ ضمائر الجمع في الآية و هي  {ا عِندَْهُمْ مِنَ الَعِْلمِْ بمَِ 

https://madrasatalwahy.org/


  964 
 

سبع للذين من قبلهم، و المراد بما عندهم من العلم ما 

وقع في قلوبهم و شغل نفوسهم من زينة الحياة الدنيا و 

فنون التدبير للظفر بها و بلوغ لذائذها و قد عد الله 
عالى: سبحانه ذلك علما لهم و قصر علمهم فيه، قال ت

نيَْا وَ هُمْ عَنِ الَِْخِرَةِ هُمْ } يَاةِ الَدُّ يَعْلمَُونَ ظَاهرِاً مِنَ الََْْ
عْرضِْ عَنْ مَنْ توََلِه عَنْ }، و قال: 7الروم:  {غََفلِوُنَ 

َ
فأَ

نيَْا ذَلكَِ مَبلْغَُهُمْ مِنَ الَعِْلمِْ   {ذكِْرِناَ وَ لمَْ يرُدِْ إلِاه الََْْيَاةَ الَدُّ
 . 30النجم: 

و المراد بفرحهم بما عندهم من العلم شدة إعجابهم 
بما كسبوه من الخبرة و العلم الظاهري و انجذابهم إليه 
الموجب لإعراضهم عن المعارف الحقيقية التي جاءت 

بها رسلهم، و استهانتهم بها و سخريتهم لها، و لذا عقب 

نوُا وَ حَاقَ بهِِمْ مَا كََ }فرحهم بما عندهم من العلم بقوله: 
 . {بهِِ يسَْتَهْزؤُِنَ 

 {فَرحُِوا بمَِا عِندَْهُمْ مِنَ الَعِْلمِْ }و في معنى قوله: 
 أقوال أخر: 

https://madrasatalwahy.org/


  965 
 

منها: أن المراد بما عندهم من العلم عقائدهم 

الفاسدة و آراؤهم الباطلة و تسميتها علما للتهكم فهم 

كانوا يفرحون بها و يستحقرون لذلك علم الرسل، و أنت 
 وير من غير دليل. خبير بأنه تص

و منها: أن المراد بالعلم هو علوم الفلاسفة من 

اليونان و الدهريين فكانوا إذا سمعوا بالوحي و معارف 
النبوة صغروا علم الأنبياء و تبجحوا بما عندهم، و هو 

 كسابقه على أنه 
  

https://madrasatalwahy.org/


  966 
 

لا ينطبق على أحد من الأمم التي قص القرآن قصتهم 

م إبراهيم و قوم لوط و قوم كقوم نوح و عاد و ثمود و قو

 شعيب و غيرهم. 
و منها: أن أصل المعنى فلما جاءتهم رسلهم بالبينات 
لم يفرحوا بما جاءهم من العلم فوضع موضعه فرحوا بما 

عندهم من الجهل ثم بدل الجهل علما تهكما فقيل: فرحوا 
على ما فيه من  -بما عندهم من العلم، و هذا الوجه 

 يرد عليه ما يرد على الأول.  -التكلف و البعد من الفهم 

للكفار و ضمير  {فَرحُِوا}ها: أن ضمير و من
للرسل، و المعنى فرح الكفار بما عند الرسل  {عِندَْهُمْ }

من العلم فرح ضحك و استهزاء و فيه أن لازمه اختلاف 

الضمائر المتسقة مضافا إلى أن الضحك و الاستهزاء لا 

 يسمى فرحا و لا قرينة. 
للرسل، و  {فَرحُِوا بمَِا عِندَْهُمْ }و منها: أن ضميري 

المعنى أن الرسل لما جاءوهم و شاهدوا ما هم فيه من 
الجهل و التمادي على الكفر و الجحود و علموا عاقبة 

https://madrasatalwahy.org/


  967 
 

أمرهم فرحوا بما عندهم من العلم الحق و شكروا الله على 

 ذلك. 

و فيه أن سياق الآيات أصدق شاهد على أنها سيقت 
كيف آلت  لبيان حال الكفار بعد إتيان رسلهم بالبينات و

إلى نزول العذاب و لم ينفعهم الإيمان بعد مشاهدة البأس؟ 

و أي ارتباط له بفرح الرسل بعلومهم الحقة؟ على أن لازمه 
 أيضا اختلاف الضمائر. 

ِ وحَْدَهُ وَ } قوله تعالى: سَنَا قاَلوُا آمَنها باِللَّه
ْ
وْا بأَ

َ
ا رَأ فَلمَه

شدة العذاب، و  البأس {كَفَرْناَ بمَِا كُنها بهِِ مُشِْْكيَِ 
 الباقي ظاهر. 

وْا } قوله تعالى:
َ
ا رَأ فَلمَْ يكَُ يَنفَْعُهُمْ إيِمَانُهُمْ لمَه

سَنَا
ْ
إلخ و ذلك لعدم استناد الإيمان حينئذ إلى  {بأَ

ِ الَهتَِّ قَدْ خَلَتْ فِِ عِبَادِهِ }الاختيار، و قوله:   {سُنهتَ الَلَّه
أي سنها الله سنة ماضية في عباده أن لا تقبل توبة بعد رؤية 

 .{وَ خَسََِ هُنَالكَِ الَكََْفرُِونَ }البأس 

https://madrasatalwahy.org/


  968 
 

( )سورة حم السجدة مكية و هي أربع و خمسون آية( ٤١)

(٥٤ ) 
 [١٢الی  ١(: الآیات ٤١]سورة فصلت )

ِ الَرهحَْْنِ الَرهحِيمِ حم } حَْْنِ تنَِْْيلٌ مِنَ الَره  ١بسِْمِ الَلَّه
لتَْ آياَتهُُ قُرْآناً عَرَبيًِّا لقَِوْمٍ يَعْلمَُونَ  ٢الَرهحِيمِ  ِ كتَِابٌ فُصل

 بشَِيْاً وَ نذَِيراً  ٣
  

https://madrasatalwahy.org/


  969 
 

كْثََهُُمْ فَهُمْ لَا يسَْمَعُونَ 
َ
عْرَضَ أ

َ
وَ قاَلوُا قُلوُبُنَا  ٤فأَ

ا تدَْعُوناَ إلَِِهِْ وَ فِِ آذَاننَِا وَقرٌْ وَ  كِنهةٍ مِمه
َ
مِنْ بيَنْنَِا وَ فِِ أ

نَا عََمِلوُنَ  ناَ بشٌََْ  ٥بيَنْكَِ حِجَابٌ فَاعْمَلْ إنِه
َ
مَا أ قلُْ إنِه

مَا إلِهَُكُمْ إلٌََِ وَاحِدٌ فاَسْتَقيِمُوا إلَِِهِْ  مِثلُْكُمْ يوُحَ نه
َ
إلََِه أ

ِينَ لَا يؤُْتوُنَ الَزه  ٦وَ اسِْتَغْفِرُوهُ وَ وَيلٌْ للِمُْشِْْكيَِ  كََةَ وَ الََّه
ِينَ آمَنُوا وَ عَمِلوُا  ٧هُمْ باِلِْخِرَةِ هُمْ كََفرُِونَ  إنِه الََّه

جْرٌ غَيُْْ مَمْنُونٍ 
َ
الَِْاتِ لهَُمْ أ  إنِهكُمْ  ٨الَصه

َ
قلُْ أ

رضَْ فِِ يوَمَْيِْ وَ تَِعَْلُونَ لََُ 
َ
ِي خَلقََ الَْْ لََِكْفُرُونَ باِلَّه

ندَْاداً ذَلكَِ رَبُّ الَعَْ 
َ
وَ جَعَلَ فيِهَا رَوَاسََِ مِنْ فوَقْهَِا  ٩المَِيَ أ

يهامٍ سَوَاءً 
َ
رْبَعَةِ أ

َ
قوَْاتَهَا فِِ أ

َ
رَ فيِهَا أ وَ باَرَكَ فيِهَا وَ قَده

ائلِيَِ  مَاءِ وَ هَِِ دُخَانٌ فَقَالَ لهََا  ثُمه اسِْتَوى ١٠للِسه إلََِ الَسه
وْ كَرْ 

َ
رضِْ ائِتْيَِا طَوعًَْ أ

َ
تيَنَْا طَائعِِيَ وَ للَِْ

َ
 ١١هاً قاَلَِاَ أ

وحَْ
َ
ِ سَمَاءٍ  فَقَضَاهُنه سَبعَْ سَمَاوَاتٍ فِِ يوَمَْيِْ وَ أ

فِِ كُل
نيَْا بمَِصَابيِحَ وَ حِفْظاً ذَلكَِ تَقْدِيرُ  مَاءَ الَدُّ مْرَهَا وَ زَيهنها الَسه

َ
أ

  {١٢الَعَْزِيزِ الَعَْليِمِ 

https://madrasatalwahy.org/


  970 
 

 )بيان( 

عراضهم عن الكتاب المنزل تتكلم السورة حول إ
عليهم و هو القرآن الكريم فهو الغرض الأصلي و لذلك 

ترى طائف الكلام يطوف حوله و يبتدئ به ثم يعود إليه 
 فصلا 

  

https://madrasatalwahy.org/


  971 
 

تنَِْْيلٌ مِنَ الَرهحَْْنِ }بعد فصل فقد افتتح بقوله:  
ِينَ كَفَرُوا لَا تسَْمَعُوا }إلخ ثم قيل:  {الَرهحِيمِ  وَ قاَلَ الََّه

ِينَ يلُحِْدُونَ فِِ آياَتنَِا }إلخ، و قيل:  {لهَِذَا الَقُْرْآنِ  إنِه الََّه
ِكْرِ }إلخ، و قيل:  {لاَ يََفَْوْنَ عَلَينَْا ِينَ كَفَرُوا باِلَّل إنِه الََّه

ا جَاءَهُمْ  قُلْ }: -و هو في خاتمة الكلام  -إلخ، و قيل  {لمَه
 ِ يْتُمْ إنِْ كََنَ مِنْ عِندِْ الَلَّه

َ
 رَأ

َ
 إلخ.  { ثُمه كَفَرْتُمْ بهِِ أ

و لازم إعراضهم عن كتاب الله إنكار الأصول 
الثلاثة التي هي أساس دعوته الحقة و هي الوحدانية و 

النبوة و المعاد فبسطت الكلام فيها و ضمنته التبشير و 
 الإنذار. 

و السورة مكية لشهادة مضامين آياتها على ذلك و هي 

وائل البعثة على ما يستفاد من من السور النازلة في أ

 الروايات. 
خبر  {حم تنَِْْيلٌ مِنَ الَرهحَْْنِ الَرهحِيمِ } قوله تعالى:

مبتدإ محذوف، و المصدر بمعنى المفعول، و التقدير هذا 
منزل من الرحمن الرحيم، و التعرض للصفتين الكريمتين: 

الرحمن الدال على الرحمة العامة للمؤمن و الكافر، و 

https://madrasatalwahy.org/


  972 
 

حيم الدالة على الرحمة الخاصة بالمؤمنين للإشارة إلى الر

أن هذا التنزيل يصلح للناس دنياهم كما يصلح لهم 

 آخرتهم. 
لتَْ آياَتهُُ قُرْآناً عَرَبيًِّا لقَِوْمٍ } قوله تعالى: ِ كتَِابٌ فصُل

خبر بعد خبر، و التفصيل يقابل الإحكام و  {يَعْلمَُونَ 

القرآن تمييز أبعاضه  الإجمال، و المراد بتفصيل آيات
بعضها من بعض بإنزاله إلى مرتبة البيان بحيث يتمكن 
السامع العارف بأساليب البيان من فهم معانيه و تعقل 

حْكِمَتْ آياَتهُُ }مقاصده و إلى هذا يشير قوله تعالى
ُ
كتَِابٌ أ

نْ حَكِيمٍ خَبيٍِْ  لتَْ مِنْ لَدُ ِ وَ }، و قوله1هود:  {ثُمه فصُل
 الَمُْبيِِ إنِها جَعَلنَْاهُ قُرْآناً عَرَبيًِّا لعََلهكُمْ تَعْقِلوُنَ الَكِْتَابِ 

يْنَا لَعَلٌَِّ حَكِيمٌ  ملِ الَكِْتَابِ لَدَ
ُ
 . 4الزخرف:  {وَ إنِههُ فِِ أ

حال من الكتاب أو من آياته،  {قُرْآناً عَرَبيًِّا}و قوله: 
للاختصاص، اللام للتعليل أو  {لقَِوْمٍ يَعْلَمُونَ }و قوله: 

إما محذوف و التقدير لقوم يعلمون  {يَعْلمَُونَ }و مفعول 
معانيه لكونهم عارفين باللسان الذي نزل به و هم العرب 

 و إما متروك و المعنى لقوم لهم علم. 

https://madrasatalwahy.org/


  973 
 

و لازم المعنى الأول أن يكون هناك عناية خاصة 

بالعرب في نزول القرآن عربيا و هو الذي يشعر به أيضا 

عْجَمِيًّا لقََالوُا لوَْ لَا }: قوله الآتي
َ
وَ لوَْ جَعَلنَْاهُ قُرْآناً أ

عْجَمًٌِّّ وَ عَرَبٌِّّ 
َ
لتَْ آياَتهُُ ءَ أ ِ )الآية( و قريب منه  {فصُل

هُ }قوله
َ
عْجَمِيَ فَقَرَأ

َ
لْناَهُ عَََ بَعْضِ الَْْ  وَ لوَْ نزَه

  

https://madrasatalwahy.org/


  974 
 

 . 199الشعراء:  {عَليَهِْمْ مَا كََنوُا بهِِ مُؤْمِنيَِ  

و لا ينافي ذلك عموم دعوته )صلى الله عليه وآله و 

 لعامة البشر لأن دعوته )صلى الله عليه وآله و سلم( سلم(
كانت مرتبة على مراحل فأول ما دعا دعا الناس بالموسم 
فقوبل بإنكار شديد منهم ثم كان يدعو بعد ذلك سرا مدة 

تعالى:  ثم أمر بدعوة عشيرته الأقربين كما يشير إليه قوله
قرَْبيَِ }

َ
نذِْرْ عَشِيَْتكََ الَْْ

َ
ثم أمر  214الشعراء:  {وَ أ

فاَصْدَعْ بمَِا تؤُْمَرُ وَ }بدعوة قومه كما يشير إليه قوله: 
عْرضِْ عَنِ الَمُْشِْْكيَِ 

َ
ثم أمر بدعوة الناس  94الحجر:  {أ

هَا الَنهاسُ إنَِّلِ رَ }: عامة كما يشير إليه قوله يُّ
َ
ِ قلُْ ياَ أ سُولُ الَلَّه

وحََِ إلََِه  }، و قوله: 158الأعراف:  {إلَِِكُْمْ جََيِعاً 
ُ
وَ أ

نذِْرَكُمْ بهِِ وَ مَنْ بلَغََ 
ُ
 . 19الأنعام:  {هَذَا الَقُْرْآنُ لِْ

على أن من المسلم تاريخا أنه كان من المؤمنين به 
سلمان و كان فارسيا، و بلال و كان حبشيا، و صهيب و 

دعوته لليهود و وقائعه )صلى الله عليه وآله  كان روميا، و
معهم، و كذا كتابه إلى ملك إيران و مصر و الحبشة  و سلم(

https://madrasatalwahy.org/


  975 
 

و الروم في دعوتهم إلى الإسلام كل ذلك دليل على عموم 

 الدعوة. 

كْثََهُُمْ فَهُمْ } قوله تعالى:
َ
عْرَضَ أ

َ
ً وَ نذَِيراً فأَ بشَِيْا

حالان من الكتاب في الآية  {بشَِيْاً وَ نذَِيراً } {لاَ يسَْمَعُونَ 
السابقة، و المراد بالسمع المنفي سمع القبول كما يدل 

 عليه قرينة الإعراض. 
ا تدَْعُوناَ} قوله تعالى: كِنهةٍ مِمه

َ
 وَ قاَلوُا قُلوُبُنَا فِِ أ

ء ما يحفظ فيه الشي إلى آخر الآية. قال الراغب: الكن {إلَِِهِْ 

ء و الجمع أكنة الغطاء الذي يكن فيه الشي قال: الكنان
وَ جَعَلنَْا عَََ قُلوُبهِِمْ }نحو غطاء و أغطية قال تعالى: 

نْ يَفْقَهُوهُ 
َ
كِنهةً أ

َ
 . انتهى. {أ

ا تدَْعُوناَ إلَِِهِْ }فقوله:  كِنهةٍ مِمه
َ
كناية  {قُلوُبُنَا فِِ أ

عن كون قلوبهم بحيث لا تفقه ما يدعو )صلى الله عليه 
إليه من التوحيد كأنها مغطاة بأغطية لا  وآله و سلم(

 ء من خارج. يتطرق إليها شي
أي ثقل من الصمم فلا  {وَ فِِ آذَاننَِا وَقرٌْ }و قوله: 

وَ مِنْ بيَنْنَِا وَ بيَنْكَِ }ذه الدعوة، و قوله: تسمع شيئا من ه

https://madrasatalwahy.org/


  976 
 

أي حاجز يحجزنا منك فلا نجتمع معك على  {حِجَابٌ 

من  ء مما تريد فقد أيأسوه )صلى الله عليه وآله و سلم(شي

قبول دعوته بما أخبروه أولا بكون قلوبهم في أكنة فلا تقع 
لى فيها دعوته حتى يفقهوها، و ثانيا بكون طرق ورودها إ

القلوب و هي الآذان مسدودة فلا تلجها دعوة و لا ينفذ 

منها إنذار و تبشير، و ثالثا بأن بينهم و بينه )صلى الله عليه 
  وآله و سلم(

  

https://madrasatalwahy.org/


  977 
 

حجابا مضروبا لا يجمعهم معه جامع و فيه تمام 

 الإياس. 

نَا عََمِلوُنَ }و قوله:  تفريع على ما سبق،  {فاَعْمَلْ إنِه
تهديد، و عليه فالمعنى إذا كان لا  و لا يخلو من شوب

سبيل إلى التفاهم بيننا فاعمل بما يمكنك العمل به في 

 إبطال أمرنا إننا عاملون في إبطال أمرك. 
و قيل: المعنى فاعمل على دينك فإننا عاملون على 
ديننا، و قيل: المعنى فاعمل في هلاكنا فإننا عاملون في 

 هلاكك، و لا يخلوان من بعد. 
مَا } تعالى: قوله نه

َ
ناَ بشٌََْ مِثلُْكُمْ يوُحََ إلََِه أ

َ
قلُْ إنِهمَا أ

في مقام  {إلِهَُكُمْ إلٌََِ وَاحِدٌ فاَسْتَقيِمُوا إلَِِهِْ وَ اسِْتَغْفِرُوهُ 

ا تدَْعُوناَ إلَِِهِْ }الجواب عن قولهم:  كِنهةٍ مِمه
َ
 {قُلوُبُنَا فِِ أ

نما أنا بشر مثلكم على ما يعطيه السياق فمحصله قل لهم: إ
أعاشركم كما يعاشر بعضكم بعضا و أكلمكم كما يكلم 

أحدكم صاحبه فلست من جنس يباينكم كالملك حتى 
يكون بيني و بينكم حجاب مضروب أو لا ينفذ كلامي في 

آذانكم أو لا يرد قولي في قلوبكم غير أن الذي أقول لكم 

https://madrasatalwahy.org/


  978 
 

ي و أدعوكم إليه وحي يوحى إلي و هو إنما إلهكم الذ

 يستحق أن تعبدوه إله واحد لا آلهة متفرقون. 

أي فإذا لم  {فاَسْتَقيِمُوا إلَِِهِْ وَ اسِْتَغْفِرُوهُ }و قوله: 
يكن إلا إلها واحدا لا شريك له فاستووا إليه بتوحيده و 
نفي الشركاء عنه و استغفروه فيما صدر عنكم من الشرك 

 و الذنوب. 
كََةَ وَ وَيلٌْ للِمُْشِْْ } قوله تعالى: ِينَ لاَ يؤُْتوُنَ الَزه كيَِ الََّه

تهديد للمشركين الذين  {وَ هُمْ باِلِْخِرَةِ هُمْ كََفرُِونَ 

يثبتون لله شركاء و لا يوحدونه، و قد وصفهم من أخص 
صفاتهم بصفتين هما عدم إيتائهم الزكاة و كفرهم 

 بالآخرة. 

و المراد بإيتاء الزكاة مطلق إنفاق المال للفقراء و 

المساكين لوجه الله فإن الزكاة بمعنى الصدقة الواجبة في 
الإسلام لم تكن شرعت بعد عند نزول السورة و هي من 

 أقدم السور المكية. 
و قيل: المراد بإيتاء الزكاة تزكية النفس و تطهيرها 

من أوساخ الذنوب و قذارتها و إنماؤها نماء طيبا بعبادة الله 

https://madrasatalwahy.org/


  979 
 

لاق إيتاء الزكاة على سبحانه، و هو حسن لو حسن إط

 ذلك. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  980 
 

وصف آخر  {وَ هُمْ باِلِْخِرَةِ هُمْ كََفرُِونَ }و قوله:  

للمشركين هو من لوازم مذهبهم و هو إنكار المعاد، و 

لذلك أتى بضمير الفصل ليفيد أنهم معروفون بالكفر 
 بالآخرة. 

الَِْاتِ } قوله تعالى: ِينَ آمَنُوا وَ عَمِلوُا الَصه لهَُمْ إنِه الََّه
جْرٌ غَيُْْ مَمْنُونٍ 

َ
أي غير مقطوع بل متصل دائم كما  {أ

فسره بعضهم، و فسره آخرون بغير معدود كما قال تعالى: 
 . 40المؤمن:  {يرُْزقَوُنَ فيِهَا بغَِيِْْ حِسَابٍ  }

و جوز أن يكون المراد أنه لا أذى فيه من المن الذي 
ن في تسمية يكدر الصنيعة، و يمكن أن يوجه هذا الوجه بأ

ما يؤتونه بالأجر دلالة على ذلك لإشعاره بالاستحقاق و 

إن كان هذا الاستحقاق بجعل من الله تعالى لا لهم من عند 

إنِه هَذَا كََنَ لَكُمْ جَزَاءً وَ كََنَ }أنفسهم قال تعالى: 
 . 22الدهر:  {سَعْيُكُمْ مَشْكُوراً 

 إنِهكُمْ لََِكْفُرُو} قوله تعالى:
َ
ِي خَلقََ قلُْ أ نَ باِلَّه

ندَْاداً 
َ
رضَْ فِِ يوَمَْيِْ وَ تَِعَْلُونَ لََُ أ

َ
)الآية(. أمره ثانيا  {الَْْ

أن يستفهم عن كفرهم بالله بمعنى شركهم مع ظهور 

https://madrasatalwahy.org/


  981 
 

آيات وحدانية في خلق السماوات و الأرض و تدبير أمرهما 

كِنهةٍ }بعد ما أمره أولا بدفع قولهم: 
َ
 إلخ.  {قُلوُبُنَا فِِ أ

و الاستفهام للتعجيب و لذا أكد المستفهم عنه بأن و 
اللام كأن المستفهم لا يكاد يذعن بكفرهم بالله و قولهم 

 بالأنداد مع ظهور المحجة و استقامة الحجة. 

ندَْاداً }و قوله: 
َ
تفسير لقوله:  {وَ تَِعَْلوُنَ لََُ أ

رضَْ }
َ
ِي خَلقََ الَْْ د جمع ند إلخ، و الأندا {لََِكْفُرُونَ باِلَّه

و هو المثل، و المراد بجعل الأنداد له اتخاذ شركاء له 

 يماثلونه في الربوبية و الألوهية. 
في الإشارة بلفظ البعيد  {ذَلكَِ رَبُّ الَعَْالمَِيَ }و قوله: 

رفع لساحته تعالى و تنزيهه عن أمثال هذه الأوهام فهو 

 رب العالمين المدبر لأمر الخلق أجمعين فلا مسوغ لأن

 يتوهم ربا آخر سواه و إلها آخر غيره. 
رضَْ فِِ يوَمَْيِْ }و المراد باليوم في قوله: 

َ
 {خَلقََ الَْْ

برهة من الزمان دون مصداق اليوم الذي نعهده و نحن 
على بسيط أرضنا هذه و هو مقدار حركة الكرة الأرضية 

حول نفسها مرة واحدة فإنه ظاهر الفساد، و إطلاق اليوم 

https://madrasatalwahy.org/


  982 
 

من الزمان تحوي حادثة من الحوادث كثير على قطعة 

وَ تلِكَْ }الورود شائع الاستعمال، و من ذلك قوله تعالى
يهامُ 

َ
 الَْْ

  

https://madrasatalwahy.org/


  983 
 

فَهَلْ }، و قوله140آل عمران:  {ندَُاولِهَُا بيََْ الَنهاسِ  
ِينَ خَلوَْا مِنْ قَبلْهِِمْ  يهامِ الََّه

َ
يونس:  {ينَتَْظِرُونَ إلِاه مِثلَْ أ

 ير ذلك. ، و غ102
فاليومان اللذان خلق الله فيهما الأرض قطعتان من 
الزمان تم فيهما تكون الأرض أرضا تامة، و في عدهما 

يومين لا يوما واحدا دليل على أن الأرض لاقت زمان 
ء و النضج تكونها الأولي مرحلتين متغايرتين كمرحلة الني

 أو الذوبان و الانعقاد أو نحو ذلك. 

إلى آخر  {وَ جَعَلَ فيِهَا رَوَاسََِ مِنْ فوَقْهَِا} قوله تعالى:
رضَْ فِِ يوَمَْيِْ }الآية. معطوف على قوله: 

َ
و لا  {خَلقََ الَْْ

ندَْاداً ذَلكَِ رَبُّ }ضير في تخلل الجملتين: 
َ
وَ تَِعَْلوُنَ لََُ أ

بين المعطوف و المعطوف عليه لأن الأولى  {الَعَْالمَِيَ 

و الثانية تقرير للتعجيب  {فُرُونَ لََِكْ }تفسير لقوله: 
 الذي يفيده الاستفهام. 

و الرواسي صفة لموصوف محذوف و التقدير جبالا 
رواسي أي ثابتات على الأرض و ضمائر التأنيث الخمس 

 في الآية للأرض. 

https://madrasatalwahy.org/


  984 
 

أي جعل فيها الخير الكثير  {وَ باَرَكَ فيِهَا}و قوله: 

وان و إنسان الذي ينتفع به ما على الأرض من نبات و حي

 في حياته أنواع الانتفاعات. 
يهامٍ سَوَاءً }و قوله: 

َ
رْبَعَةِ أ

َ
قوَْاتَهَا فِِ أ

َ
رَ فيِهَا أ وَ قَده

ائلِيَِ  يهامٍ }قيل: الظرف أعني قوله:  {للِسه
َ
رْبَعَةِ أ

َ
 {فِِ أ

بتقدير مضاف و هو متعلق بقدر، و التقدير قدر الأقوات 
في تتمة أربعة أيام من حين بدء الخلق فيومان لخلق الأرض 

 لتقدير الأقوات.  -و هما تتمة أربعة أيام  -و يومان 

و قيل: متعلق بحصول الأقوات و تقدير المضاف 
على حاله، و التقدير قدر حصول أقواتها في تتمة أربعة أيام 

 . -فيها خلق الأرض و أقواتها جميعا  -

و قيل: متعلق بحصول جميع الأمور المذكورة من 

جعل الرواسي من فوقها و المباركة فيها و تقدير أقواتها و 
التقدير و حصول ذلك كله في تتمة أربعة أيام و فيه حذف 

 و تقدير كثير. 
و جعل الزمخشري في الكشاف، الظرف متعلقا بخبر 

ين من غير تقدير مضاف و التقدير كل ذلك مبتدإ محذوف

https://madrasatalwahy.org/


  985 
 

يهامٍ }كائن في أربعة أيام فيكون قوله: 
َ
رْبَعَةِ أ

َ
من قبيل  {فِِ أ

الفذلكة كأنه قيل: خلق الأرض في يومين و أقواتها و غير 

 ذلك في يومين فكل ذلك في أربعة أيام. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  986 
 

قالوا: و إنما لم يجز حمل الآية على أن جعل الرواسي و  

قيبه أو تقدير الأقوات في أربعة أيام لأن لازمه ما ذكر ع

كون خلق الأرض و ما فيها في ستة أيام و قد ذكر بعده أن 
السماوات خلقت في يومين فيكون المجموع ثمانية أيام و 
قد تكرر في كلامه تعالى أنه خلق السماوات و الأرض في 

ستة أيام فهذا هو الوجه في حمل الآية على أحد الوجوه 
 بقة على ما فيها من ارتكاب الحذف و التقدير. السا

قوَْاتَهَا }و الإنصاف أن الآية أعني قوله: 
َ
رَ فيِهَا أ وَ قَده

ائلِيَِ  يهامٍ سَوَاءً للِسه
َ
رْبَعَةِ أ

َ
ظاهرة في غير ما ذكروه و  {فِِ أ

القرائن الحافة بها تؤيد كون المراد بها تقدير أقواتها في 
ونها ميل الشمس الشمالي و الفصول الأربعة التي يك

الجنوبي بحسب ظاهر الحس فالأيام الأربعة هي الفصول 

 الأربعة. 
و الذي ذكر في هذه الآيات من أيام خلق السماوات و 

الأرض أربعة أيام يومان لخلق الأرض و يومان لتسوية 
السماوات سبعا بعد كونها دخانا و أما أيام الأقوات فقد 

لخلقها، و ما تكرر في كلامه تعالى  ذكرت أياما لتقديرها لا

https://madrasatalwahy.org/


  987 
 

هو خلق السماوات و الأرض في ستة أيام لا مجموع خلقها 

و تقدير أمرها فالحق أن الظرف قيد للجملة الأخيرة فقط 

و لا حذف و لا تقدير في الآية و المراد بيان تقدير أقوات 
 الأرض و أرزاقها في الفصول الأربعة من السنة. 

ِ }و قوله:  ائلِيَِ سَوَاءً ل مفعول مطلق لفعل مقدر  {لسه

أي استوت الأقوات المقدرة استواء للسائلين أو حال من 
الأقوات أي قدرها حال كونها مستوية للسائلين يقتاتون 

 بها جميعا و تكفيهم من دون زيادة أو نقيصة. 

و السائلون هم أنواع النبات و الحيوان و الإنسان 
لأرزاق و الأقوات فهم فإنهم محتاجون في بقائهم إلى ا

مَاوَاتِ وَ }قال تعالى:   1سائلون ربهم يسَْئَلُهُ مَنْ فِِ الَسه
رضِْ 

َ
ِ مَا }، و قال: 29الرحمن: {الَْْ

وَ آتاَكُمْ مِنْ كُل
لِْمُُوهُ 

َ
 . 34إبراهيم:  {سَأ

                            
ظاهر الآيتين و إن كان اختصاصهما بذوي العقول لكنهما و خاصة الثانية   1

تفيدان أن المراد بالسؤال هو الحاجة و الاستعداد و عليه فالآية تعم النبات و 
 الإتيان بضمير أولي العقل للتغليب. 

https://madrasatalwahy.org/


  988 
 

مَاءِ وَ هَِِ دُخَانٌ فَقَالَ  ثُمه اسِْتَوى} قوله تعالى: إلََِ الَسه
 ِ وْ لهََا وَ ل

َ
رضِْ ائِتْيَِا طَوعًَْ أ

َ
 لَْ

  

https://madrasatalwahy.org/


  989 
 

تيَنَْا طَائعِِيَ 
َ
الاستواء على ما ذكره  {كَرهْاً قاَلَِاَ أ

الَرهحَْْنُ }الراغب إذا عدي بعلى أفاد معنى الاستيلاء نحو 
، و إذا عدي بإلى أفاد معنى الانتهاء {عَََ الَعَْرشِْ اسِْتَوى

 إليه. 
تح الكاف المشتقة بف و أيضا في المفردات: أن الكره

التي تنال الإنسان من خارج فيما يحمل عليه بإكراه، و 
 بضم الكاف ما تناله من ذاته و هو يعافه.  الكره

مَاءِ  ثُمه اسِْتَوى}فقوله:  أي توجه إليها و  {إلََِ الَسه

قصدها بالخلق دون القصد المكاني الذي لا يتم إلا 
ن جهة إلى جهة بانتقال القاصد من مكان إلى مكان و م

 لتنزهه تعالى على ذلك. 

و ظاهر العطف بثم تأخر خلق السماوات عن الأرض 

لإفادة التراخي بحسب الخبر لا  {ثُمه }لكن قيل: إن 
مَاءُ }بحسب الوجود و التحقق و يؤيده قوله تعالى مِ الَسه

َ
أ

رضَْ بَعْدَ ذَلكَِ دَحَاهَا } -إلى أن قال  - {بَنَاهَا 
َ
وَ الَْْ

خْ 
َ
رسَْاهَاأ

َ
بَالَ أ  {رَجَ مِنهَْا مَاءَهَا وَ مَرعََْهَا وَ الَِْْ

 فإنه يفيد تأخر الأرض عن السماء خلقا.  32النازعات: 

https://madrasatalwahy.org/


  990 
 

و الاعتراض عليه بأن مفاده تأخر دحو الأرض عن 

بناء السماء و دحوها غير خلقها مدفوع بأن الأرض كروية 

على فليس دحوها و بسطها غير تسويتها كرة و هو خلقها 
أنه تعالى أشار بعد ذكر دحو الأرض إلى إخراج مائها و 
مرعاها و إرساء جبالها و هذه بعينها جعل الرواسي من 

فوقها و المباركة فيها و تقدير أقواتها التي ذكرها في 
الآيات التي نحن فيها مع خلق الأرض و عطف عليها 
خلق السماء بثم فلا مناص عن حمل ثم على غير التراخي 

أظهر في  {بَعْدَ ذَلكَِ }ماني فإن قوله في آية النازعات: الز
فيه في آية حم السجدة و  {ثُمه }التراخي الزماني من لفظة 

 الله أعلم. 

حال من السماء أي استوى  {وَ هَِِ دُخَانٌ }و قوله: 

إلى السماء بالخلق حال كونها شيئا سماه الله دخانا و هو 
ها سبع سماوات بعد ما مادتها التي ألبسها الصورة و قضا

لم تكن معدودة متميزا بعضها من بعض، و لذا أفرد السماء 
مَاءِ  اسِْتَوى}فقال:   . {إلََِ الَسه

https://madrasatalwahy.org/


  991 
 

وْ كَرهْاً }و قوله: 
َ
رضِْ ائِتْيَِا طَوعًَْ أ

َ
 {فَقَالَ لهََا وَ للَِْ

تفريع على استوائه إلى السماء و المورد مورد التكوين بلا 

وْ كَرهْاً }شك فقوله لها و للأرض: 
َ
كلمة  {ائِتْيَِا طَوعًَْ أ

ء أراد وجوده: كن، قال إيجاد و أمر تكويني كقوله لشي
نْ يَقُولَ لََُ كُنْ }تعالى: 

َ
رَادَ شَيئْاً أ

َ
مْرُهُ إذَِا أ

َ
مَا أ يس:  {إنِه

83 . 
  

https://madrasatalwahy.org/


  992 
 

تيَنَْا}إلخ و قولهما له:  {ائِتْيَِا}ع قوله لهما: و مجمو
َ
 {أ

إلخ تمثيل لصفة الإيجاد و التكوين على الفهم الساذج 

العرفي و حقيقة تحليلية بناء على ما يستفاد من كلامه تعالى 
ء من سراية العلم في الموجودات و كون تكليم كل شي

فيما بحسب ما يناسب حاله، و قد أوردنا بعض الكلام فيه 

ء شطر من الكلام فيه في تقدم من المباحث، و سيجي
نْطَقَ كُه شَْ }تفسير قوله

َ
ِي أ ُ الََّه نطَْقَنَا الَلَّه

َ
الآية  {ءٍ قاَلوُا أ

 من السورة إن شاء الله.  21

إلخ أمرهما  {ائِتْيَِا}و قول بعضهم: إن المراد بقوله: 
ر بأن توجدا بإظهار ما فيهما من الآثار و المنافع دون الأم

و تكونا مدفوع بأن تكون السماء مذكور فيما بعد و لا معنى 

 لتقديم الأمر بإظهار الآثار و المنافع قبل ذكر التكون. 

وْ كَرهْاً }و في قوله: 
َ
إيجاب الإتيان  {ائِتْيَِا طَوعًَْ أ

عليهما و تخييرهما بين أن تفعلا ذلك بطوع أو كره، و لعل 

و هما بوجه قبول الفعل و نوع  -المراد بالطوع و الكره 
ملاءمة و عدمه هو الاستعداد السابق للكون و عدمه 

وْ كَرهْاً }فيكون قوله: 
َ
كناية عن وجوب  {ائِتْيَِا طَوعًَْ أ

https://madrasatalwahy.org/


  993 
 

إتيانهما بلا مناص و أنه أمر لا يتخلف البتة أرادتا أو كرهتا 

سألتاه أو لم تسألا فأجابتا أنهما يمتثلان الأمر عن استعداد 

تيَنَْا }و قبول ذاتي و سؤال فطري إذ قالتا:  سابق
َ
أ

 . {طَائعِِيَ 
وْ كَرهْاً }و قول بعضهم: إن قوله: 

َ
تمثيل  {طَوعًَْ أ

لتحتم تأثير قدرته تعالى فيهما و استحالة امتناعهما من ذلك 
قاَلَِاَ }لا إثبات الطوع و الكره لهما. مدفوع بقوله بعد: 

تيَنَْا طَائعِِيَ 
َ
الترديد المذكور تمثيلا فقط من إذ لو كان  {أ

 غير إثبات كما ذكره لم يكن لإثبات الطوع في الجواب وجه. 
تيَنَْا طَائعِِيَ }و قوله: 

َ
جواب السماء و  {قاَلَِاَ أ

الأرض لخطابه تعالى باختيار الطوع، و التعبير باللفظ 

لمكان المخاطبة و  -طائعين  -الخاص بأولي العقل 

أولي العقل، و التعبير بلفظ  الجواب و هما من خواص
الجمع دون أن تقولا: أتينا طائعتين لعله تواضع منهما بعد 

أنفسهما غير متميزة من سائر مخلوقاته تعالى المطيعة لأمره 
فأجابتا عن لسان الجميع، نظير ما قيل في قوله تعالى: 

 . 5الحمد:  {إيِهاكَ نَعْبُدُ وَ إيِهاكَ نسَْتَعِيُ }

https://madrasatalwahy.org/


  994 
 

 {ائِتْيَِا}ك الأرض مع السماء في خطاب ثم إن تشري

إلخ مع ذكر خلقها و تدبير أمرها قبلا لا يخلو من إشعار 

 بأن بينهما نوع ارتباط في الوجود و اتصال في النظام الجاري 
  

https://madrasatalwahy.org/


  995 
 

فيهما و هو كذلك فإن الفعل و الانفعال و التأثير و  

 التأثر دائر بين أجزاء العالم المشهود. 

رضِْ }و في قوله: 
َ
تلويح على أي حال  {فَقَالَ لهََا وَ للَِْ

للتراخي بحسب  {ثُمه اسِْتَوى}في قوله:  {ثُمه }إلى كون 
 رتبة الكلام. 

فَقَضَاهُنه سَبعَْ سَمَاوَاتٍ فِِ يوَمَْيِْ وَ } قوله تعالى:
وحَْ

َ
مْرَهَا أ

َ
ِ سَمَاءٍ أ

الأصل في معنى القضاء فصل  {فِِ كُل
سَبعَْ }للسماء على المعنى، و  {فَقَضَاهُنه }الأمر، و ضمير 

متعلق  {فِِ يوَمَْيِْ }حال من الضمير و  {سَمَاوَاتٍ 
بقضاهن فتفيد الجملة أن السماء لما استوى سبحانه إليها و 
هي دخان كان أمرها مبهما غير مشخص من حيث فعلية 

الوجود ففصل تعالى أمرها بجعلها سبع سماوات في 

 يومين. 
ن القضاء في الآية مضمن معنى التصيير و و قيل: إ

مفعوله الثاني، و قيل فيها وجوه أخر لا  {سَبعَْ سَمَاوَاتٍ }
 يهمنا إيرادها. 

https://madrasatalwahy.org/


  996 
 

 }و الآية و ما قبلها ناظرة إلى تفصيل ما أجمل في قوله
َ
أ

رضَْ كََنَتَا رَتقْاً 
َ
مَاوَاتِ وَ الَْْ نه الَسه

َ
ِينَ كَفَرُوا أ وَ لمَْ يرََ الََّه

 . 30الأنبياء:  {تَقْنَاهُمَافَفَ 
وحَْ}و قوله: 

َ
مْرَهَا وَ أ

َ
ِ سَمَاءٍ أ

قيل: المراد  {فِِ كُل
بأمر السماء ما تستعد له أو تقتضيه الحكمة فيها من وجود 

ملك أو كوكب و ما أشبه ذلك، و الوحي هو الخلق و 
مقيدة  {فَقَضَاهُنه }الإيجاد، و الجملة معطوفة على قوله: 

ذكور للمعطوف عليه، و المعنى و خلق في بالوقت الم

 كل سماء ما فيها من الملائكة و الكواكب و غيرها. 
و أنت خبير بأن إرادة الخلق من الوحي و أمثال 
الملك و الكوكب من الأمر تحتاج إلى عناية زائدة لا تثبت 

إلا بدليل بين، و كذا تقيد الجملة المعطوفة بالوقت 

 . المذكور في المعطوف عليها
و قيل: المراد بالأمر التكليف الإلهي المتوجه إلى 

أهل كل سماء من الملائكة و الوحي بمعناه المعروف و 
المعنى و أوحى إلى أهل كل سماء من الملائكة ما أمرهم 

 به من العبادة. 

https://madrasatalwahy.org/


  997 
 

ِ سَمَاءٍ }و فيه أن ظاهر الآية و قد قال تعالى: 
 {فِِ كُل

 لك الموافقة. و لم يقل: إلى كل سماء لا يوافقه ت

و قيل: المراد بأمرها ما أراده الله منها، و هذا الوجه 
 في الحقيقة راجع إلى أحد 

  

https://madrasatalwahy.org/


  998 
 

الوجهين السابقين فإن أريد بالوحي الخلق و الإيجاد  

رجع إلى أول الوجهين و إن أريد به معناه المعروف رجع 

 إلى ثانيهما. 
و الذي وقع في كلامه تعالى من الأمر المتعلق بوجه 
بالسماء يلوح إلى معنى أدق مما ذكروه فقد قال تعالى: 

رضِْ ثُمه يَعْرُجُ إلَِِهِْ }
َ
مَاءِ إلََِ الَْْ مْرَ مِنَ الَسه

َ
الم  {يدَُبلرُِ الَْْ
ِي خَلَقَ سَبعَْ سَمَاوَاتٍ وَ مِنَ }، و قال: 5السجدة:  ُ الََّه الَلَّه

مْرُ بيَنَْهُنه 
َ
لُ الَْْ رضِْ مِثلَْهُنه يَتَنَْه

َ
، و قال: 12الطلاق:  {الَْْ

وَ لقََدْ خَلقَْنَا فوَقَْكُمْ سَبعَْ طَرَائقَِ وَ مَا كُنها عَنِ الََْْلقِْ }
 . 17المؤمنون:  {غََفلِيَِ 

دلت الآية الأولى على أن السماء مبدأ لأمره تعالى 

الثانية على أن الأمر يتنزل بين  النازل إلى الأرض بوجه و

السماوات من سماء إلى سماء حتى ينتهي إلى الأرض، و 
الثالثة على أن السماوات طرائق لسلوك الأمر من عند ذي 

العرش أو لسلوك الملائكة الحاملين للأمر إلى الأرض كما 
وحُ فيِهَا بإِذِْ }: يشير إليه قوله لُ الَمَْلَائكَِةُ وَ الَرُّ نِ رَبلهِِمْ تنََْه

https://madrasatalwahy.org/


  999 
 

مْرٍ 
َ
ِ أ

مْرٍ }، و قوله: 4القدر:  {مِنْ كُل
َ
فيِهَا يُفْرَقُ كُُّ أ

 . 4الدخان:  {حَكِيمٍ 

و لو كان المراد بالأمر أمره تعالى التكويني و هو 
رَادَ  }كلمة الإيجاد كما يستفاد من قوله: 

َ
مْرُهُ إذَِا أ

َ
مَا أ إنِه

نْ يَقُولَ لََُ كُنْ 
َ
، أفادت الآيات 82يس:  {شَيئْاً أ

بانضمام بعضها إلى بعض أن الأمر الإلهي الذي مضيه في 
العالم الأرضي هو خلق الأشياء و حدوث الحوادث تحمله 
الملائكة من عند ذي العرش تعالى و تسلك في تنزيله 

طرق السماوات فتنزله من سماء إلى سماء حتى تنتهي به إلى 
 الأرض. 

 من دونهم كما يستفاد و إنما تحمله ملائكة كل سماء إلى

ِعَ عَنْ قُلوُبهِِمْ قاَلوُا مَا ذَا قَالَ }من قوله:  حَتَّه إذَِا فُزل
و قد  23سبأ:  {رَبُّكُمْ قاَلوُا الََْْقه وَ هُوَ الَعَْلَُِّ الَكَْبيُِْ 

تقدم الكلام فيه و السماوات مساكن الملائكة كما يستفاد 

مَاوَاتِ وَ كَمْ مِنْ مَلَكٍ فِِ اَ }من قوله:  ، 26النجم:  {لسه
عَْ }و قوله: 

َ
عُونَ إلََِ الَمَْلََِ الَْْ مه ِ  لَا يسَه

وَ يُقْذَفوُنَ مِنْ كُل
 . 8الصافات:  {جَانبٍِ 

https://madrasatalwahy.org/


  1000 
 

فللأمر نسبة إلى كل سماء باعتبار الملائكة الساكنين 

فيها، و نسبة إلى كل قبيل من الملائكة الحاملين له باعتبار 

يه إليهم فإن الله سبحانه سماه قولا كما تحميله لهم و هو وح
مَا قوَْلُناَ لشََِْ }: قال نْ نَقُولَ لََُ كُنْ إنِه

َ
رَدْناَهُ أ

َ
 {ءٍ إذَِا أ

 . 40النحل: 

وحَْ}فتحصل بما مر أن معنى قوله: 
َ
ِ سَمَاءٍ  وَ أ

فِِ كُل
مْرَهَا

َ
 أوحى في كل  {أ

  

https://madrasatalwahy.org/


  1001 
 

نسوب سماء إلى أهلها من الملائكة الأمر الإلهي. الم 

إلى تلك السماء المتعلق بها، و أما كون اليومين المذكورين 

في الآية ظرفا لهذا الوحي كما هما ظرف لخلق السماوات 
 سبعا فلا دليل عليه من لفظ الآية. 

نيَْا بمَِصَابيِحَ وَ حِفْظاً } قوله تعالى: مَاءَ الَدُّ وَ زَيهنها الَسه
توصيف هذه السماء بالدنيا  {يمِ ذَلكَِ تَقْدِيرُ الَعَْزِيزِ الَعَْلِ 

للدلالة على أنها أقرب السماوات من الأرض و هي طباق 
 {خَلقََ سَبعَْ سَمَاوَاتٍ طِبَاقاً }: بعضها فوق بعض كما قال

 . 3الملك: 
و الظاهر من معنى تزيينها بمصابيح و هي الكواكب 

نيَْا بزِِينَ }: كما قال مَاءَ الَدُّ  {ةٍ الَكَْوَاكبِِ إنِها زَيهنها الَسه

أن الكواكب في السماء الدنيا أو دونها  6الصافات: 

كالقناديل المعلقة و لو كانت متفرقة في جميع السماوات 
من غير حجب بعضها بعضا لكون السماوات شفافة كما 

قيل كانت زينة لجميعها و لم تختص الزينة ببعضها كما يفيده 
الجميع لكن لكونها  السياق فلا وجه لقول القائل: إنها في

 ترى متلألئة على السماء الدنيا عدت زينة لها. 

https://madrasatalwahy.org/


  1002 
 

ُ سَبعَْ سَمَاوَاتٍ }و أما قوله  لمَْ ترََوْا كَيفَْ خَلقََ الَلَّه
َ
أ

اجاً  مْسَ سَِِ  {طِبَاقاً وَ جَعَلَ الَقَْمَرَ فيِهِنه نوُراً وَ جَعَلَ الَشه

ليل و فهو بالنسبة إلينا معاشر المستضيئين بال 16نوح: 
اجاً }النهار كقوله:  اجاً وَهه  . 13النبأ:  {وَ جَعَلنَْا سَِِ
أي و حفظناها من الشياطين  {وَ حِفْظاً }و قوله: 

ِ شَيطَْانٍ رجَِيمٍ إلِاه }: حفظا كما قال
وَ حَفِظْنَاهَا مِنْ كُل

تبَْعَهُ شِهَابٌ مُبيٌِ 
َ
مْعَ فَأ قَ الَسه  . 18الحجر:  {مَنِ اسِْتَََ

إشارة إلى ما  {ذَلكَِ تَقْدِيرُ الَعَْزِيزِ الَعَْليِمِ }: و قوله

 تقدم من النظم و الترتيب. 
 )كلام فيه تتميم( ]في معنى السماء[ 

 قد تحصل مما تقدم: 
أولا: أن المستفاد من ظاهر الآيات الكريمة و ليست 

بنص أن السماء الدنيا من هذه السبع هي عالم النجوم و 
 الكواكب فوقنا. 

و ثانيا: أن هذه السماوات السبع المذكورة جميعا من 

 الخلق الجسماني فكأنها طبقات 
  

https://madrasatalwahy.org/


  1003 
 

سبع متطابقة من عالم الأجسام أقربها منا عالم النجوم  

و الكواكب، و لم يصف القرآن شيئا من السماوات الست 

 الباقية دون أن ذكر أنها طباق. 
ام و ثالثا: أن ليس المراد بالسماوات السبع الأجر

 العلوية أو خصوص بعضها كالشمس و القمر أو غيرهما. 

و رابعا: أن ما ورد من كون السماوات مساكن 
للملائكة و أنهم ينزلون منها بأمر الله حاملين له و 
يعرجون إليها بكتب الأعمال، و أن للسماء أبوابا لا تفتح 

للكفار و أن الأشياء و الأرزاق تنزل منها و غير ذلك مما 
إليه متفرقات الآيات و الروايات يكشف عن أن لهذه تشير 

الأمور نوع تعلق بهذه السماوات لا كتعلق ما نراه من 

الأجسام بمحالها و أماكنها الجسمانية الموجبة لحكومة 

النظام المادي فيها و تسرب التغير و التبدل و الدثور و 
 الفتور إليها. 

م و ذلك أن من الضروري اليوم أن لهذه الأجرا
العلوية كائنة ما كانت كينونة عنصرية جسمانية تجري فيها 

نظائر الأحكام و الآثار الجارية في عالمنا الأرضي 

https://madrasatalwahy.org/


  1004 
 

العنصري و النظام الذي يثبت للسماء و أهلها و الأمور 

الجارية فيها مما أشرنا إليه يباين هذا النظام العنصري 

 المشهود. أضف إلى ذلك ما ورد أن الملائكة خلقوا من
نور، و أن غذاءهم التسبيح، و ما ورد من توصيف 
خلقهم، و ما ورد في توصيف خلق السماوات و ما خلق 

 فيها إلى غير ذلك. 
فللملائكة عوالم ملكوتية سبعة مترتبة سميت 
سماوات سبعا و نسبت ما لها من الخواص و الآثار إلى 

ظاهر هذه السماوات بلحاظ ما لها من العلو و الإحاطة 
 بة إلى الأرض تسهيلا للفهم الساذج. بالنس

 )بحث روائي( 

في الدر المنثور، أخرج ابن أبي شيبة و عبد بن حميد و  

أبو يعلى و الحاكم و صححه و ابن مردويه و أبو نعيم و 
البيهقي كلاهما في الدلائل و ابن عساكر عن جابر بن عبد 
الله قال: اجتمع قريش يوما فقالوا: انظروا أعلمكم 

بالسحر و الكهانة و الشعر فليأت هذا الرجل الذي قد 

https://madrasatalwahy.org/


  1005 
 

جماعتنا، و شتت أمرنا و عاب ديننا فليكلمه و لينظر  فرق

 ما ذا يرد 
  

https://madrasatalwahy.org/


  1006 
 

عليه؟ فقالوا: ما نعلم أحدا غير عتبة بن ربيعة قالوا: 

 أنت يا أبا الوليد. 

فأتاه فقال: يا محمد أنت خير أم عبد الله؟ أنت خير أم 
عبد المطلب؟ فسكت رسول الله )صلى الله عليه وآله و 

عم أن هؤلاء خير منك فقد عبدوا سلم( قال: فإن كنت تز

الآلهة التي عبدت و إن كنت تزعم أنك خير منهم فتكلم 
 حتى نسمع منك. 

أما و الله ما رأينا سلحة قط أشأم على قومك منك 

فرقت جماعتنا، و شتت أمرنا و عبت ديننا، و فضحتنا في 
العرب حتى لقد طار فيهم أن في قريش ساحرا، و أن في 

 ما ننتظر إلا مثل صيحة الحبلى أن يقوم قريش كاهنا و الله

بعضنا إلى بعض بالسيوف. يا أيها الرجل إن كان نما بك 

الحاجة جمعنا لك حتى تكون أغنى قريش رجلا واحدا و 
إن كان نما بك الباءة فاختر أي نساء قريش شئت 

 فلنزوجك عشرا. 
فقال رسول الله )صلى الله عليه وآله و سلم(: 

فقال رسول الله )صلى الله عليه وآله و  فرغت؟ قال: نعم.

https://madrasatalwahy.org/


  1007 
 

ِ الَرهحَْْنِ الَرهحِيمِ حم تنَِْْيلٌ مِنَ الَرهحَْْنِ }سلم(:  بسِْمِ الَلَّه
لتَْ آياَتهُُ قُرْآناً عَرَبيًِّا لقَِوْمٍ يَعْلمَُونَ  ِ  {الَرهحِيمِ كتَِابٌ فصُل

نذَْرْتكُُمْ صَاعِقَةً }حتى بلغ 
َ
عْرَضُوا فَقُلْ أ

َ
مِثلَْ  فَإنِْ أ

 . {صَاعِقَةِ عََدٍ وَ ثَمُودَ 
فقال عتبة: حسبك. ما عندك غير هذا؟ قال: لا فرجع 

إلى قريش فقالوا: ما وراءك؟ قال: ما تركت شيئا أرى 
أنكم تكلمون به إلا كلمته قالوا: فهل أجابك؟ قال: و 
الذي نصبها بنية ما فهمت شيئا مما قال غير أنه قال: 

نذَْرْتكُُمْ صَاعِقَ }
َ
قالوا:  {ةً مِثلَْ صَاعِقَةِ عََدٍ وَ ثَمُودَ أ

ويلك يكلمك الرجل بالعربية و ما تدري ما قال؟ قال: لا 
 و الله ما فهمت شيئا مما قال غير ذكر الصاعقة. 

و رواه عن عدة من الكتب قريبا منه، و في  أقول:

بعض الطرق: قالوا: ما وراءك يا أبا الوليد؟ قال: و الله إني 
ولا ما سمعت بمثله قط، و الله ما هو بالشعر قد سمعت ق

و لا بالسحر و لا بالكهانة، و الله ليكونن لقوله الذي 
 سمعت نبأ، و في بعضها غير ذلك. 

https://madrasatalwahy.org/


  1008 
 

آيات أول  و في تلاوته )صلى الله عليه وآله و سلم(

السورة على الوليد بن المغيرة رواية أخرى ستوافيك إن 

ذَرْنِِ } ذيل قوله تعالى: شاء الله في تفسير سورة المدثر في
 )الآيات(.  {وَ مَنْ خَلَقْتُ وحَِيداً 

جاء اليهود  و فيه، أخرج ابن جرير عن أبي بكر قال: 

إلى رسول الله )صلى الله عليه وآله و سلم( فقالوا: يا محمد 
أخبرنا ما خلق الله من الخلق في هذه الأيام الستة؟ فقال: 

 خلق الله 
  

https://madrasatalwahy.org/


  1009 
 

الإثنين، و خلق الجبال يوم  الأرض يوم الأحد و 

الثلاثاء، و خلق المدائن و الأقوات و الأنهار و عمرانها و 

خرابها يوم الأربعاء، و خلق السماوات و الملائكة يوم 
الخميس إلى ثلاث ساعات يعني من يوم الجمعة، و خلق 
في أول ساعة الآجال و في الثانية الآفة و في الثالثة آدم. 

ت فعرف النبي )صلى الله عليه وآله قالوا: صدقت إن تمم
نَا مِنْ } و سلم( ما يريدون فغضب فأنزل الله وَ مَا مَسه

 . {مَا يَقُولوُنَ  لغُُوبٍ فاَصْبَِْ عََ 

و روي ما يقرب منه عن ابن عباس و عبد الله  أقول:
بن سلام و عن عكرمة و غيره و قد ورد في بعض أخبار 

تممت أي تممت كلامك الشيعة، و قوله: قالوا: صدقت إن 

في الخلق بأن تقول: إنه تعالى فرغ من الخلق يوم السبت و 

 استراح فيه. 
 ء: و الروايات لا تخلو من شي

أما أولا: فمن جهة اشتمالها على تصديق اليهود ما ذكر 
فيها من ترتيب الخلق و هو مخالف لما ورد في أول سفر 

ه خلق النور و التكوين من التوراة مخالفة صريحة ففيها أن

https://madrasatalwahy.org/


  1010 
 

الظلمة النهار و الليل يوم الأحد، و خلق السماء يوم 

الإثنين، و خلق الأرض و البحار و النبات يوم الثلاثاء و 

خلق الشمس و القمر و النجوم يوم الأربعاء و خلق 
دواب البحر و الطير يوم الخميس، و خلق حيوان البر و 

ت و استراح الإنسان يوم الجمعة و فرغ من الخلق يوم السب

فيه، و القول بأن التوراة الحاضرة غير ما كان في عهد النبي 
 )صلى الله عليه وآله و سلم( كما ترى. 

و أما ثانيا: فلأن اليوم من الأسبوع و هو نهار مع ليلته 

يتوقف في كينونته على حركة الأرض الوضعية دورة 
واحدة قبال الشمس فما معنى خلق الأرض في يومين و لم 

لق السماء و السماويات بعد و لا تمت الأرض كرة يخ

متحركة؟ و نظير الإشكال جار في خلق السماء و 

 السماويات و منها الشمس و لا يوم حيث لا شمس بعد. 
و أما ثالثا: فلأنه عد فيها يوم لخلق الجبال و قد جزم 

الفحص العلمي بأنها تخلق تدريجا، و نظير الإشكال جار 
 الأنهار و الأقوات.  في خلق المدائن و

https://madrasatalwahy.org/


  1011 
 

و في روضة الكافي، بإسناده عن محمد بن عطية عن  

ء الذي جميع و خلق الشيأبي جعفر )عليه السلام( أنه قال: 

الأشياء منه و هو الماء الذي خلق الأشياء منه فجعل نسب 
ء إلى الماء و لم يجعل للماء نسبا يضاف إليه، و خلق كل شي

 الريح من الماء. 

لريح على الماء فشققت الريح متن الماء حتى ثم سلط ا
 ثار من الماء زبد على قدر 

  

https://madrasatalwahy.org/


  1012 
 

ما شاء أن يثور فخلق من ذلك الزبد أرضا بيضاء نقية 

ليس فيها صدع و لا ثقب و لا صعود و لا هبوط و لا 

 شجرة ثم طواها فوضعها فوق الماء. 
ثم خلق الله النار من الماء فشققت النار متن الماء حتى 
ثار من الماء دخان على قدر ما شاء الله أن يثور فخلق من 

ذلك الدخان سماء صافية نقية ليس فيها صدع و لا ثقب 
مَاءُ بَنَاهَا} و ذلك قوله:  . {الَسه

و في هذه المعنى بعض روايات أخر، و يمكن  أقول:

ة و كذا مضامين الآيات على ما تسلمته تطبيق ما في الرواي
الأبحاث العلمية اليوم في خلق العالم و هيئته غير أنا تركنا 
ذلك احترازا من تحديد الحقائق القرآنية بالأحداس و 

الفرضيات العلمية ما دامت فرضية غير مقطوع بها من 

 طريق البرهان العلمي. 
وات فمن شواهد خلقه خلق السما و في نهج البلاغة: 

موطدات بلا عمد قائمات بلا سند، دعاهن فأجبن 
طائعات مذعنات غير متلكئات و لا مبطئات، و لو لا 

إقرارهن له بالربوبية، و إذعانهن له بالطواعية لما جعلهن 

https://madrasatalwahy.org/


  1013 
 

موضعا لعرشه، و لا مسكنا لملائكته و لا مصعدا للكلم 

 الطيب و العمل الصالح من خلقه. 

 إلى فضيل الرسان قال: و في كمال الدين، بإسناده 
كتب محمد بن إبراهيم إلى أبي عبد الله )عليه السلام(: 
أخبرنا ما فضلكم أهل البيت؟ فكتب إليه أبو عبد الله 

)عليه السلام(: إن الكواكب جعلت أمانا لأهل السماء 
فإذا ذهبت نجوم السماء جاء أهل السماء ما كانوا يوعدون، 

ه وآله و سلم(: جعل أهل و قال رسول الله )صلى الله علي

بيتي أمانا لأمتي فإذا ذهب أهل بيتي جاء أمتي ما كانوا 
 يوعدون.

 و ورد هذا المعنى في غير واحد من الروايات.  أقول: 

عن ابن نباتة و في البحار، عن كتاب الغارات بإسناده 

قال: سئل أمير المؤمنين )عليه السلام( كم بين السماء و 
  و دعوة المظلوم. الأرض؟ قال: مد البصر

و هو من لطائف كلامه )عليه السلام( يشير به  أقول:
 إلى ظاهر السماء و باطنها كما تقدم. 

https://madrasatalwahy.org/


  1014 
 

 [٢٥الی  ١٣(: الآیات ٤١]سورة فصلت )

نذَْرْتكُُمْ صَاعِقَةً مِثلَْ صَاعِقَةِ }
َ
عْرَضُوا فَقُلْ أ

َ
فإَنِْ أ

  ١٣عََدٍ وَ ثَمُودَ 
  

https://madrasatalwahy.org/


  1015 
 

لاه  إذِْ جَاءَتْهُمُ الَرُّسُلُ 
َ
يدِْيهِمْ وَ مِنْ خَلفِْهِمْ أ

َ
مِنْ بيَِْ أ

نزَْلَ مَلَائكَِةً فإَنِها بمَِا 
َ
َ قاَلوُا لوَْ شَاءَ رَبُّنَا لَْ تَعْبُدُوا إلِاه الَلَّه

رسِْلتُْمْ بهِِ كََفرُِونَ 
ُ
رضِْ بغَِيِْْ  ١٤أ

َ
وا فِِ الَْْ ا عََدٌ فاَسْتَكْبََُ مه

َ
فأَ

ِ وَ قاَلوُا مَنْ  ِي  الََْْقل َ الََّه نه الَلَّه
َ
 وَ لمَْ يرََوْا أ

َ
شَدُّ مِنها قوُهةً أ

َ
أ

شَدُّ مِنهُْمْ قوُهةً وَ كََنوُا بآِياَتنَِا يََحَْدُونَ 
َ
 ١٥خَلقََهُمْ هُوَ أ

يهامٍ نََسَِاتٍ لِنذُِيقَهُمْ 
َ
صَِاً فِِ أ رسَْلنَْا عَليَهِْمْ ريِحاً صَِْ

َ
فأَ

خْزىعَذَابَ الَْْزِْيِ فِِ الََْْيَ 
َ
نيَْا وَ لعََذَابُ الَِْخِرَةِ أ وَ  اةِ الَدُّ

ونَ  ا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فاَسْتَحَبُّوا الَعَْمًّ ١٦هُمْ لاَ يُنصََُْ مه
َ
 وَ أ

خَذَتْهُمْ صَاعِقَةُ الَعَْذَابِ الَهُْونِ بمَِا كََنوُا  عَََ الَهُْدى
َ
فأَ

ِينَ آمَنُ  ١٧يكَْسِبُونَ  وَ يوَمَْ  ١٨وا وَ كََنوُا يَتهقُونَ وَ نََهينَْا الََّه
ِ إلََِ الَنهارِ فَهُمْ يوُزعَُونَ  عْدَاءُ الَلَّه

َ
حَتَّه إذَِا مَا  ١٩يُُشَُْْ أ

بصَْارهُُمْ وَ جُلُودُهُمْ بمَِا 
َ
جَاؤهَُا شَهِدَ عَليَهِْمْ سَمْعُهُمْ وَ أ

تُمْ عَليَنَْا قاَلوُا وَ قاَلوُا لُِْلوُدِهمِْ لمَِ شَهِدْ  ٢٠كََنوُا يَعْمَلوُنَ 
نطَْقَ كُه شَْ 

َ
ِي أ ُ الََّه نطَْقَنَا الَلَّه

َ
ةٍ أ لَ مَره وه

َ
ءٍ وَ هُوَ خَلقََكُمْ أ

نْ يشَْهَدَ عَليَكُْمْ  ٢١وَ إلَِِهِْ ترُجَْعُونَ 
َ
ونَ أ وَ مَا كُنتُْمْ تسَْتَتَُِ

بصَْاركُُمْ وَ لَا جُلوُدُكُمْ وَ لَكِنْ 
َ
سَمْعُكُمْ وَ لَا أ

https://madrasatalwahy.org/


  1016 
 

ا تَعْمَلوُنَ ظَ  َ لَا يَعْلَمُ كَثيِْاً مِمه نه الَلَّه
َ
وَ ذَلكُِمْ  ٢٢نَنتُْمْ أ

ِي ظَنَنتُْمْ برَِبلكُِمْ   ظَنُّكُمُ الََّه
  

https://madrasatalwahy.org/


  1017 
 

صْبَحْتُمْ مِنَ الََْْاسِِِينَ 
َ
رْدَاكُمْ فَأ

َ
وا  ٢٣أ فإَنِْ يصَْبَُِ

 ٢٤فاَلنهارُ مَثوْىً لهَُمْ وَ إنِْ يسَْتَعْتبُِوا فَمَا هُمْ مِنَ الَمُْعْتَبيَِ 
يدِْيهِمْ وَ مَا خَلفَْهُمْ 

َ
وَ قَيهضْنَا لهَُمْ قُرَناَءَ فَزَيهنُوا لهَُمْ مَا بيََْ أ

مَمٍ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبلْهِِمْ مِنَ وَ حَقه عَلَ 
ُ
يهِْمُ الَقَْوْلُ فِِ أ

هُمْ كََنوُا خَاسِِِينَ  نسِْ إنِه ِ وَ الَِْْ نل   {٢٥الَِْْ
 )بيان( 

الآيات تتضمن الإنذار بالعذاب الدنيوي الذي 
ابتليت به عاد و ثمود بكفرهم بالرسل و جحدهم لآيات 

ه أعداء الله من الله، و بالعذاب الأخروي الذي سيبتلى ب

أهل الجحود الذين حقت عليهم كلمة العذاب، و فيها 
إشارة إلى كيفية إضلالهم في الدنيا و إلى استنطاق أعضائهم 

 في الآخرة. 

نذَْرْتكُُمْ صَاعِقَةً } قوله تعالى:
َ
عْرَضُوا فَقُلْ أ

َ
فإَنِْ أ

الصاعقة  قال في المجمع: {مِثلَْ صَاعِقَةِ عََدٍ وَ ثَمُودَ 
ء انتهى، و قال الراغب: قال بعض هلكة من كل شيالم

أهل اللغة: الصاعقة على ثلاثة أوجه: الموت كقوله: 

مَاوَاتِ } خَذَتْهُمُ }و قوله:  {فصََعقَِ مَنْ فِِ الَسه
َ
فأَ

https://madrasatalwahy.org/


  1018 
 

اعِقَةُ  نذَْرْتكُُمْ صَاعِقَةً مِثلَْ }و العذاب كقوله:  {الَصه
َ
أ

وَاعِقَ }ه: و النار كقول {صَاعِقَةِ عََدٍ وَ ثَمُودَ  وَ يرُسِْلُ الَصه
و ما ذكره فهو أشياء حاصلة من  {فَيُصِيبُ بهَِا مَنْ يشََاءُ 

الصاعقة فإن الصاعقة هي الصوت الشديد من الجو ثم 
ء يكون نار فقط أو عذاب أو موت و هي في ذاتها شي

 واحد، و هذه الأشياء تأثيرات منها. انتهى. 
ذابي عاد و ثمود و و على ما مر تنطبق الصاعقة على ع

هما الريح و الصيحة، و التعبير بالماضي في قوله: 

نذَْرْتكُُمْ }
َ
 للدلالة على التحقق و الوقوع.  {أ

يدِْيهِمْ وَ مِنْ } قوله تعالى:
َ
إذِْ جَاءَتْهُمُ الَرُّسُلُ مِنْ بيَِْ أ

 َ لاه تَعْبُدُوا إلِاه الَلَّه
َ
إلخ ظرف للصاعقة الثانية  {خَلفِْهِمْ أ

إن الإنذار بالصاعقة بالحقيقة إنذار بوقوعها و حلولها ف

 فالمعنى مثل حلول صاعقة عاد و ثمود إذ جاءتهم إلخ. 
مع أن الذي  -ء إلى الرسل و هو جمع و نسبة المجي

باعتبار أن  -ذكر في قصتهم رسولان هما هود و صالح 
الرسل دعوتهم واحدة و المبعوث منهم إلى قوم مبعوث 

 لآخرين 

https://madrasatalwahy.org/


  1019 
 

  

https://madrasatalwahy.org/


  1020 
 

و كذا القوم المكذبون لأحدهم مكذبون لآخرين  

بتَْ عََدٌ الَمُْرسَْليَِ }قال تعالى:  و  123الشعراء: {كَذه

بتَْ ثَمُودُ الَمُْرسَْليَِ }قال:  ، و قال: 141الشعراء:  {كَذه
بتَْ قوَمُْ لوُطٍ الَمُْرسَْليَِ } إلى غير  160الشعراء:  {كَذه

 ذلك. 

الرسل و هو جمع على هود  و قول بعضهم: إن إطلاق
و صالح )عليه السلام( و هما اثنان من إطلاق الجمع على 
ما دون الثلاثة و هو شائع، و من هذا القبيل إرجاع ضمير 

 إلى عاد و ثمود.  {إذِْ جَاءَتْهُمُ }الجمع في قوله: 
ممنوع بما تقدم، و أما إرجاع ضمير الجمع إلى عاد و 

 معين جمعا مثلهما. ثمود فإنما هو لكون مجموع الج

يدِْيهِمْ وَ مِنْ خَلفِْهِمْ }و قوله: 
َ
أي من جميع  {مِنْ بيَِْ أ

الجهات فاستعمال هاتين الجهتين في جميع الجهات شائع، و 
جوز أن يكون المراد به الماضي و المستقبل فقوله: 

يدِْيهِمْ وَ مِنْ خَلفِْهِمْ }
َ
ة كناي {جَاءَتْهُمُ الَرُّسُلُ مِنْ بيَِْ أ

عن دعوتهم لهم من جميع الطرق الممكنة خلوة و جلوة و 

https://madrasatalwahy.org/


  1021 
 

فرادى و مجتمعين بالتبشير و الإنذار و لذلك فسر مجيئهم 

َ }كذلك بعد بقوله:  لاه تَعْبُدُوا إلِاه الَلَّه
َ
 و هو التوحيد.  {أ

نزَْلَ مَلَائكَِةً }و قوله: 
َ
رد منهم  {قاَلوُا لوَْ شَاءَ رَبُّنَا لَْ

لرسالتهم بأن الله لو شاء إرسال رسول إلينا لأرسل من 
الملائكة، و قد تقدم كرارا معنى قولهم هذا و أنه مبني على 

 إنكارهم نبوة البشر. 
رسِْلتُْمْ بهِِ كََفرُِونَ }و قوله: 

ُ
تفريع على  {فإَنِها بمَِا أ

ل النفي المفهوم من الجملة السابقة أي فإذا لم يشأ و لم يرس

 فإنا بما أرسلتم به و هو التوحيد كافرون. 
رضِْ بغَِيِْْ } قوله تعالى:

َ
وا فِِ الَْْ ا عََدٌ فاَسْتَكْبََُ مه

َ
فأَ

إلخ رجوع إلى تفصيل حال من كل الفريقين على  {الََْْقلِ 

قيد  {بغَِيِْْ الََْْقلِ }حدته، من كفرهم و وبال ذلك، و قوله: 

غير الحق دائما، و توضيحي للاستكبار في الأرض فإنه ب
 الباقي ظاهر. 

يهامٍ } قوله تعالى:
َ
صَِاً فِِ أ رسَْلنَْا عَليَهِْمْ ريِحاً صَِْ

َ
فأَ

إلخ فسر الصرصر بالريح الشديدة السموم، و  {نََسَِاتٍ 

بالريح الشديدة البرد، و بالريح الشديدة الصوت و تلازم 

https://madrasatalwahy.org/


  1022 
 

بكسر الحاء صفة مشبهة من  شدة الهبوب، و النحسات

نحس نحسا خلاف سعد فالأيام النحسات الأيام نحس ي

 المشئومات. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  1023 
 

و قيل: أيام نحسات أي ذوات الغبار و التراب لا  

يرى فيها بعضهم بعضا، و يؤيده قوله في سورة 

وْدِيتَهِِمْ قاَلوُا هَذَا }الأحقاف
َ
وْهُ عََرضِاً مُسْتَقْبلَِ أ

َ
ا رَأ فَلمَه

 ِ سْتَعْجَلتُْمْ بهِِ ريِحٌ فيِهَا عَذَابٌ عََرضٌِ مُمْطِرُناَ بلَْ هُوَ مَا ا
لِِمٌ 

َ
 . 24الأحقاف:  {أ

ونَ }و قوله:  أي لا منج ينجيهم و لا  {وَ هُمْ لاَ يُنصََُْ
 شفيع يشفع لهم، و الباقي ظاهر. 

ا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فاَسْتَحَبُّوا الَعَْمًَّ } قوله تعالى: مه
َ
وَ أ

يتهم إراءتهم الطريق و إلخ المراد بهدا {عَََ الَهُْدىَ 
دلالتهم على الحق ببيان حق الاعتقاد و العمل لهم، و 
المراد بالاستحباب الإيثار و الاختيار، و لعله بالتضمين 

و لذا عدي إلى المفعول الثاني بعلى و المراد بالعمى 

الضلال استعارة، و في مقابله الهدى له إيماء إلى أن الهدى 
مصدر بمعنى الذل و  و الهونبصر كما أن الضلالة عمى، 

توصيف العذاب به للمبالغة أو بحذف ذي و التقدير 
 صاعقة العذاب ذي الهون. 

https://madrasatalwahy.org/


  1024 
 

و المعنى: و أما قوم ثمود فدللناهم على طريق الحق 

و عرفناهم الهدى بتمييزه من الضلال فاختاروا الضلال 

الذي هو عمى على الهدى الذي هو بصر فأخذتهم صيحة 
لة أو أخذهم العذاب بناء على كون العذاب ذي المذ

الصاعقة بمعنى العذاب و الإضافة بيانية بما كانوا 

 يكسبون. 
ِينَ آمَنُوا وَ كََنوُا يَتهقُونَ } قوله تعالى: ضم  {وَ نََهينَْا الََّه

وَ كََنوُا }التقوى إلى الإيمان معبرا عن التقوى بقوله: 
الدال على الاستمرار للدلالة على جمعهم بين  {يَتهقُونَ 

الإيمان و العمل الصالح و ذلك هو السبب لنجاتهم من 
ا }عذاب الاستئصال على ما وعده الله بقوله وَ كََنَ حَقًّ

 . 47الروم:  {عَليَنَْا نصََُْ الَمُْؤْمِنيَِ 

و الظاهر أن الآية متعلقة بالقصتين جميعا متممة لهما و 
 ر المفسرين تعلقها بالقصة الثانية. إن كان ظاه

ِ إلََِ الَنهارِ فَهُمْ } قوله تعالى: عْدَاءُ الَلَّه
َ
وَ يوَمَْ يُُشَُْْ أ

الحشر إخراج الجماعة عن مقرهم و إزعاجهم  {يوُزعَُونَ 

 {يوُزعَُونَ }عنه إلى الحرب و نحوها. كذا قال الراغب، و 

https://madrasatalwahy.org/


  1025 
 

هم و هو حبس أول القوم ليلحق بهم آخر من الوزع

 فيجتمعوا. 

قيل: المراد بحشرهم إلى النار إخراجهم إلى المحشر 
 للسؤال و الحساب، و جعل 

  

https://madrasatalwahy.org/


  1026 
 

النار غاية لحشرهم لأن عاقبتهم إليها، و الدليل عليه 

ما ذكره من أمر شهادة الأعضاء فإنها في الموقف قبل 

 الأمر بهم إلى النار. 
ن و قيل: المراد حشرهم إلى النار نفسها و من الممك

أن يستشهد عليهم مرتين مرة في الموقف و مرة على شفير 

 جهنم و هو كما ترى. 
المكذبون بالنبي  -على ما قيل  -و المراد بأعداء الله 

)صلى الله عليه وآله و سلم( من مشركي قومه لا مطلق 

وَ حَقه عَليَهِْمُ الَقَْوْلُ فِِ }الكفار و الدليل عليه قوله الآتي: 
مَمٍ قَدْ خَ 

ُ
 )الآية(.  {لتَْ مِنْ قَبلْهِِمْ أ

حَتَّه إذَِا مَا جَاؤهَُا شَهِدَ عَليَهِْمْ سَمْعُهُمْ } قوله تعالى:
بصَْارهُُمْ وَ جُلوُدُهُمْ بمَِا كََنوُا يَعْمَلوُنَ 

َ
إذَِا }في  {مَا} {وَ أ

 زائد للتأكيد و الضمير للنار.  {مَا جَاؤهَُا
ذكرها و  و شهادة الأعضاء أو القوى يوم القيامة

إخبارها ما تحملته في الدنيا من معصية صاحبها فهي 
شهادة أداء لما تحملته، و لو لا التحمل في الدنيا حين العمل 

كما لو جعل الله لها شعورا و نطقا يوم القيامة فعلمت ثم 

https://madrasatalwahy.org/


  1027 
 

أخبرت بما عملته أو أوجد الله عندها صوتا يفيد معنى 

ليه الشهادة، و الإخبار من غير شعور منها به لم يصدق ع

 لا تمت بذلك على العبد المنكر حجة و هو ظاهر. 
و بذلك يظهر فساد قول بعضهم: إن الله يخلق يوم 
القيامة للأعضاء علما و قدرة على الكلام فتخبر بمعاصي 

صاحبيها و هو شهادتها و قول بعضهم: إنه يخلق عندها 
أصواتا في صورة كلام مدلوله الشهادة، و كذا قول 

م: إن معنى الشهادة دلالة الحال على صدور معصية بعضه

 كذائية منهم. 
و ظاهر الآية أن شهادة السمع و البصر أداؤهما ما 
تحملاه و إن لم يكن معصية مأتيا بها بواسطتهما كشهادة 

السمع أنه سمع آيات الله تتلى عليه فأعرض عنها صاحبه 

بصر أو أنه سمع صاحبه يتكلم بكلمة الكفر، و شهادة ال
أنه رأى الآيات الدالة على وحدانية الله تعالى فأعرض 

عنها صاحبه أو أنه رأى صاحبه يستمع إلى الغيبة أو سائر 
إنِه }ما يحرم الإصغاء إليه فتكون الآية على حد قوله تعالى

https://madrasatalwahy.org/


  1028 
 

ولَئكَِ كََنَ عَنهُْ مَسْؤُلاً 
ُ
مْعَ وَ الََْْصَََ وَ الَفُْؤَادَ كُُّ أ  {الَسه

  .36إسراء: 
  

https://madrasatalwahy.org/


  1029 
 

و على هذا يختلف السمع و الأبصار و الجلود فيما  

شهدت عليه فالسمع و الأبصار تشهد على معصية العبد 

و إن لم تكن بسببهما و الجلود تشهد على المعصية التي 
كانت هي آلات لها بالمباشرة، و هذا الفرق هو السبب 

لمَِ شَهِدْتُمْ } :لتخصيصهم الجلود بالخطاب في قولهم
 ء. على ما سيجي {نَاعَليَْ 

و المراد بالجلود على ظاهر إطلاق الآية مطلق الجلود 
و شهادتها على أنواع المعاصي التي تتم بالجلود من 

التمتعات المحرمة كالزنا و نحوه، و يمكن حينئذ أن 
تعمم الجلود بحيث تشمل شهادتها ما شهدت الأيدي و 

فوَْاههِِمْ وَ  مُ عََ الََِْومَْ نَُتِْ }الأرجل المذكورة في قوله
َ
أ

رجُْلُهُمْ 
َ
يدِْيهِمْ وَ تشَْهَدُ أ

َ
 على بعد.  65يس:  {تكَُللمُِنَا أ

و قيل: المراد بالجلود الفروج و قد كني بها عنها 
 تأدبا. 

 {وَ قاَلوُا لُِْلوُدِهمِْ لمَِ شَهِدْتُمْ عَليَنَْا} قوله تعالى:
م، و اعتراض و عتاب منهم لجلودهم في شهادتها عليه

قيل: الاستفهام للتعجب فهو سؤال عن السبب لرفع 

https://madrasatalwahy.org/


  1030 
 

التعجب و إنما خصوها بالسؤال دون سمعهم و أبصارهم 

مع اشتراكها في الشهادة لأن الجلود شهدت على ما كانت 

هي بنفسها أسبابا و آلات مباشرة له بخلاف السمع و 
 الأبصار فإنها كسائر الشهداء تشهد بما ارتكبه غيرها. 

تخصيص الجلود بالذكر تقريع لهم و زيادة و قيل: 

تشنيع و فضاحة و خاصة لو كان المراد بالجلود الفروج 
 و قيل غير ذلك. 

نْطَقَ كُه شَْ } قوله تعالى:
َ
ِي أ ُ الََّه نطَْقَنَا الَلَّه

َ
 {ءٍ قاَلوُا أ

إلخ إرجاع ضمير أولي العقل إلى الجوارح لمكان نسبة 
 من شئون أولي العقل. الشهادة و النطق إليها و ذلك 

و المتيقن من معنى النطق إذا استعمل على الحقيقة 

من غير تجوز هو إظهار ما في الضمير من طريق التكلم 

فيتوقف على علم و كشفه لغيره، قال الراغب: و لا يكاد 
يستعمل النطق في غير الإنسان إلا تبعا و بنوع من التشبيه 

و ظاهر سياق الآيات و ما فيها من ألفاظ القول و التكلم 
 الشهادة و النطق أن المراد بالنطق ما هو حقيقة معناه.  و

https://madrasatalwahy.org/


  1031 
 

فشهادة الأعضاء على المجرمين كانت نطقا و تكلما 

ُ }حقيقة عن علم تحملته سابقا بدليل قولها:  نطَْقَنَا الَلَّه
َ
. {أ

ُ }ثم إن قولها:  نطَْقَنَا الَلَّه
َ
 جوابا عن قول المجرمين:  {أ

  

https://madrasatalwahy.org/


  1032 
 

اءة منها للسبب الذي أوجب ؟ إر{لمَِ شَهِدْتُمْ عَليَنَْا}

نطقها و كشف عن العلم المدخر عندها المكنون في 

ضميرها فهي ملجؤه إلى التكلم و النطق، و لا يضر ذلك 
نفوذ شهادتها و تمام الحجة بذلك فإنها إنما ألجئت إلى 
الكشف عما في ضميرها لا على الستر عليه و الإخبار 

شهادة و تمام بخلافه كذبا و زورا حتى ينافي جواز ال
 الحجة. 

نْطَقَ كُه شَْ }و قوله: 
َ
ِي أ توصيف لله سبحانه  {ءٍ الََّه

و إشارة إلى أن النطق ليس مختصا بالأعضاء حتى تختص 
ء و السبب هي بالسؤال بل هو عام شامل لكل شي

 الموجب له هو الله سبحانه. 

ةٍ وَ إلَِِهِْ تُ }و قوله:  لَ مَره وه
َ
 {رجَْعُونَ وَ هُوَ خَلَقَكُمْ أ

من تتمة الكلام السابق أو هو من كلامه، و هو احتجاج 
 على علمه بأعمالهم و قد أنطق الجوارح بما علم. 

يقول: إن وجودكم يبتدئ منه تعالى و ينتهي إليه تعالى 
فعند ما تظهرون من كتم العدم و هو خلقكم أول مرة 

يعطيكم الوجود و يملككم الصفات و الأفعال فتنسب 

https://madrasatalwahy.org/


  1033 
 

م ثم ترجعون و تنتهون إليه فيرجع ما عندكم من إليك

ظاهر الملك الموهوب إليه فلا يبقى ملك إلا و هو لله 

 سبحانه. 
فهو سبحانه المالك لجميع ما عندكم أولا و آخرا فما 

ء في أول وجودكم هو الذي أعطاكموه و عندكم من شي

ملكه لكم و هو أعلم بما أعطى و أودع، و ما عندكم من 
ء حينما ترجعون إليه هو الذي يقبضه منكم إليه و شي

يملكه فكيف لا يعلمه، و انكشافه له سبحانه حينما يرجع 

 قه لكم و شهادتكم على أنفسكم عنده. إليه إنطا
وَ هُوَ }و بما مر من البيان يظهر وجه تقييد قوله: 

ةٍ }بقوله:  {خَلقََكُمْ  لَ مَره وه
َ
 فالمراد به أول وجودهم.  {أ

ُ }و لهم في قوله:  نطَْقَنَا الَلَّه
َ
في معنى الإنطاق  {قاَلوُا أ

قوال فمن من الأ {شَهِدَ عَليَهِْمْ }نظائر ما تقدم في قوله: 
قائل: إن الله يخلق لهم يومئذ العلم و القدرة على النطق 

فينطقون، و من قائل: إنه يخلق عند الأعضاء أصواتا 
شبيهة بنطق الناطقين و هو المراد بنطقهم، و من قائل: إن 

 المراد بالنطق دلالة ظاهر الحال على ذلك. 

https://madrasatalwahy.org/


  1034 
 

نطَْقَ كُه شَْ }و كذا في عموم قوله: 
َ
هو  فقيل: {ءٍ أ

 مخصص بكل حي نطق إذ 
  

https://madrasatalwahy.org/


  1035 
 

ء و لا كل حي ينطق بالنطق الحقيقي و ليس كل شي 

مثل هذا التخصيص شائع و منه قوله تعالى في الريح 

ِرُ كُه شَْ  }المرسلة إلى عاد  . 25الأحقاف:  {ءٍ تدَُمل
نطَْقَنَا}و قيل: النطق في 

َ
بمعناه الحقيقي و في قوله:  {أ

نطَْقَ كُه شَْ }
َ
بمعنى الدلالة فيبقى الإطلاق على  {ءٍ أ

 حاله. 
و يرد عليهما أن تخصيص الآية أو حملها على المعنى 
المجازي مبني على تسلم كون غير ما نعده من الأشياء 

حيا ناطقا كالإنسان و الحيوان و الملك و الجن فاقدا 
 للعلم و النطق على ما نراه من حالها. 

ما استثنيناه  لكن لا دليل على فقدان الأشياء غير

للشعور و الإرادة سوى أنا في حجاب من بطون ذواتها لا 

طريق لنا إلى الاطلاع على حقيقة حالها، و الآيات القرآنية 
و خاصة الآيات المتعرضة لشئون يوم القيامة ظاهرة في 

 عموم العلم. 

https://madrasatalwahy.org/


  1036 
 

 )بحث إجمالي قرآني( ]في سراية العلم[ 

لى أن الظاهر كررنا الإشارة في الأبحاث المتقدمة إ
من كلامه تعالى أن العلم صار في الموجودات عامة كما 

ءٍ إلِاه يسَُبلحُِ بََِمْدِهِ وَ إنِْ مِنْ شَْ }تقدم في تفسير قوله تعالى
وَ }فإن قوله:  44إسراء:  {وَ لَكِنْ لاَ تَفْقَهُونَ تسَْبيِحَهُمْ 

هم نعم الدليل على كون التسبيح من {لَكِنْ لَا تَفْقَهُونَ 

 عن علم و إرادة لا بلسان الحال. 
رضِْ ائِتْيَِا }و من هذا القبيل قوله: 

َ
فَقَالَ لهََا وَ للَِْ

تيَنَْا طَائعِِيَ 
َ
وْ كَرهْاً قاَلََِا أ

َ
و قد تقدم تفسيره في  {طَوعًَْ أ

 السورة. 
نْ يدَْعُوا مِنْ }و من هذا القبيل قوله ضَلُّ مِمه

َ
وَ مَنْ أ

ِ مَنْ  لَا يسَْتَجِيبُ لََُ إلََِ يوَمِْ الَقْيَِامَةِ وَ هُمْ عَنْ  دُونِ الَلَّه
عْدَاءً وَ كََنوُا 

َ
دُعََئهِِمْ غََفلِوُنَ وَ إذَِا حُشَِْ الَنهاسُ كََنوُا لهَُمْ أ

فالمراد بمن لا يستجيب  6الأحقاف:  {بعِبَِادَتهِِمْ كََفرِِينَ 
ثُ يوَمَْئذٍِ تََُ  }الأصنام فقط أو هي و غيرها، و قوله ِ دل

وحََْ لهََا
َ
نه رَبهكَ أ

َ
خْبَارهََا بأِ

َ
 . 5الزلزال:  {أ

https://madrasatalwahy.org/


  1037 
 

و من هذا القبيل الآيات الدالة على شهادة الأعضاء و 

 نطقها و تكليمها لله و السؤال 
  

https://madrasatalwahy.org/


  1038 
 

منها و خاصة ما ورد في ذيل الآيات الماضية آنفا من  

نطَْقَ كُه شَْ }قوله: 
َ
ِي أ ُ الََّه نطَْقَنَا الَلَّه

َ
 )الآية(.  {ءٍ أ

لا يقال: لو كان غير الإنسان و الحيوان كالجماد و 
النبات ذا شعور و إرادة لبانت آثاره و ظهر منها ما يظهر 
من الإنسان و الحيوان من الأعمال العلمية و الأفعال و 

 الانفعالات الشعورية. 
لأنه يقال: لا دليل على كون العلم ذا سنخ واحد حتى 

شحة منه فمن الممكن أن يكون ذا تتشابه الآثار المتر

 مراتب مختلفة تختلف باختلافها آثارها. 
على أن الآثار و الأعمال العجيبة المتقنة المشهودة من 
النبات و سائر الأنواع الطبيعية في عالمنا هذا لا تقصر في 

إتقانها و نظمها و ترتيبها عن آثار الأحياء كالإنسان و 

 الحيوان. 
 ي( ]في سراية العلم[ )بحث إجمالي فلسف

حقق في مباحث العلم من الفلسفة أن العلم و هو 

ء يساوق الوجود المجرد لكونه ما له ء لشيحضور شي

من فعلية الكمال حاضرا عنده من غير قوة فكل وجود 

https://madrasatalwahy.org/


  1039 
 

مجرد يمكنه أن يوجد حاضرا لمجرد غيره أو يوجد له مجرد 

 غيره و ما أمكن لمجرد بالإمكان العام فهو له بالضرورة. 

و مجرد و كذا كل معلوم و ينعكسان فكل عالم فه
بعكس النقيض إلى أن المادة و ما تألف منها ليس بعالم و 

 لا معلوم. 

فالعلم يساوق الوجود المجرد، و الوجودات المادية 
ء لكن لها، على كونها لا يتعلق بها علم و لا لها علم بشي

مادية متغيرة متحركة لا تستقر على حال، ثبوتا من غير 

 لا تحول لا ينقلب عما وقع عليه. تغير و 
فلها من هذه الجهة تجرد و العلم سار فيها كما هو سار 

 في المجردات المحضة العقلية و المثالية فافهم ذلك. 
 ]بيان[ 

نْ يشَْهَدَ عَليَكُْمْ } قوله تعالى:
َ
ونَ أ وَ مَا كُنتُْمْ تسَْتَتَُِ

بصَْاركُُمْ وَ لَا جُلوُدُكُ 
َ
  {مْ سَمْعُكُمْ وَ لَا أ

  

https://madrasatalwahy.org/


  1040 
 

ء لا موجد إلخ لا شك أن الله سبحانه خالق كل شي

ء و لا يحجب خلقه من غيره فلا يحول بين خلقه و بينه شي

ء أينما كان و كيفما كان قال حاجب فهو تعالى مع كل شي
َ عََ }تعالى:  ِ شَْ  إنِه الَلَّه

و قال:  17الحج:  {ءٍ شَهِيدٌ كُل
ُ عََ }  . 52الأحزاب:  {ءٍ رَقيِباً  شَْ كُلِ  وَ كََنَ الَلَّه

فالإنسان أينما كان كان الله معه، و أي عمل عمله كان 
الله مع عمله، و أي عضو من أعضائه استعمله و أي سبب 
أو أداة أو طريق اتخذه لعمله كان مع ذلك العضو و السبب 

يْنَ مَا }و الأداة و الطريق قال تعالى: 
َ
وَ هُوَ مَعَكُمْ أ

 فَمَنْ هُوَ قاَئمٌِ عََ }، و قال: 4الحديد:  {كُنتُْمْ 
َ
ِ نَفْسٍ  أ

كُل
 {إنِه رَبهكَ لَْاِلمِْرصَْادِ }، و قال: 33الرعد:  {بمَِا كَسَبَتْ 

 . 14الفجر: 

 -و هو جار في عمله  -و من هنا يستنتج أن الإنسان 
من كل منها ربه و يرقبه و  واقع بين مراصد كثيرة يرصده

يشهده فمرتكب المعصية و هو متوغل في سيئته غافل عنه 
تعالى في جهل عظيم بمقام ربه و استهانة به سبحانه و هو 

 يرصده و يرقبه. 

https://madrasatalwahy.org/


  1041 
 

وَ }و هذه الحقيقة هي التي تشير إليه الآية أعني قوله: 
ونَ   إلخ على ما يعطيه السياق.  {مَا كُنتُْمْ تسَْتَتَُِ

ونَ }ه: فقول نفي لاستتارهم و هم  {وَ مَا كُنتُْمْ تسَْتَتَُِ
نْ يشَْهَدَ }في المعاصي قبلا و هم في الدنيا و قوله: 

َ
إلخ  {أ

 منصوب بنزع الخافض و التقدير من أن يشهد إلخ. 

َ لاَ يَعْلَمُ }و قوله:  نه الَلَّه
َ
استدراك  {وَ لَكِنْ ظَنَنتُْمْ أ

يه صدر الآية، و في معنى الإضراب عن محذوف يدل عل
التقدير و لم تظنوا أنها لا تعلم أعمالكم و لكن ظننتم إلخ و 

الآية تقريع و توبيخ للمشركين أو لمطلق المجرمين يوجه 
 إليهم يوم القيامة من قبله تعالى. 

و محصل المعنى و ما كنتم تستخفون في الدنيا عند 

المعاصي من شهادة أعضائكم التي تستعملونها في معصية 

الله و لم يكن ذلك لظنكم أنها لا إدراك فيها لعملكم بل 
لظنكم أن الله لا يعلم كثيرا مما تعملون أي لم تستهينوا عند 

 المعصية بشهادة أعضائكم و إنما استهنتم بشهادتنا. 

https://madrasatalwahy.org/


  1042 
 

فالاستدراك و معنى الإضراب في الآية نظير ما في 

َ رَمِوَ مَا رَمَيتَْ إذِْ رَمَيتَْ وَ لَكِ }قوله تعالى:   {نه الَلَّه

نفُْسَهُمْ }، و قوله17الأنفال: 
َ
  وَ مَا ظَلمَُوناَ وَ لَكِنْ كََنوُا أ

  

https://madrasatalwahy.org/


  1043 
 

 . 57البقرة:  {يَظْلمُِونَ  

ا تَعْمَلوُنَ }و قوله:  و لم يقل: لا يعلم ما  {كَثيِْاً مِمه

تعملون و لعل ذلك لكونهم معتقدين بالله و بصفاته العليا 
تقدون فيه العلم في الجملة لكن التي منها العلم فهم يع

 حالهم في المعاصي حال من لا يرى علمه بكثير من أعماله. 

و يستفاد من الآية أن شهادة الشهود شهادته تعالى 
وَ لَا تَعْمَلوُنَ مِنْ عَمَلٍ إلِاه كُنها }بوجه قال تعالى: 

 . 61يونس:  {عَليَكُْمْ شُهُوداً إذِْ تفُيِضُونَ فيِهِ 

توجيه معنى الآية أقوال أخر لا يساعد عليها  و لهم في
 السياق و لا تخلو من تكلف أضربنا عن التعرض لها. 

ِي ظَنَنتُْمْ برَِبلكُِمْ } قوله تعالى: وَ ذَلكُِمْ ظَنُّكُمُ الََّه
صْبَحْتُمْ مِنَ الََْْاسِِِينَ 

َ
رْدَاكُمْ فَأ

َ
الإرداء من الردى  {أ

مبتدأ و خبر و  {مُ ذَلكُِمْ ظَنُّكُ }بمعنى الهلاك، و 
رْدَاكُمْ }

َ
 {ظَنُّكُمُ }خبر بعد خبر، و يمكن أن يكون  {أ

 . {ذَلكُِمْ }بدلا من 

https://madrasatalwahy.org/


  1044 
 

و معنى الآية على الأول و ذلكم الظن الذي ذكر ظن 

ظننتموه لا يغني من الحق شيئا و العلم و الشهادة على 

 حالها أهلككم ذلك الظن فأصبحتم من الخاسرين. 
لذي ظننتم بربكم أنه لا يعلم و على الثاني و ظنكم ا

كثيرا مما تعملون أهلككم إذ هون عليكم أمر المعاصي و 

 أدى بكم إلى الكفر فأصبحتم من الخاسرين. 
وا فاَلنهارُ مَثوْىً لهَُمْ وَ إنِْ } قوله تعالى: فإَنِْ يصَْبَُِ

الثواء  في المفردات: {يسَْتَعْتبُِوا فَمَا هُمْ مِنَ الَمُْعْتَبيَِ 

 قامة مع الاستقرار. انتهى، و في المجمع، الاستعتابالإ
 طلب العتبى و هي الرضا و هو الاسترضاء، و الإعتاب

الإرضاء، و أصل الإعتاب عند العرب استصلاح الجلد 

بإعادته في الدباغ ثم أستعير فيما يستعطف به البعض بعضا 

 لإعادته ما كان من الألفة. انتهى. 
ا فالنار مأواهم و مستقرهم و معنى الآية فإن يصبرو

و إن يطلبوا الرضا و يعتذروا لينجوا من العذاب فليسوا 
ممن يرضى عنهم و يقبل أعتابهم و معذرتهم فالآية في معنى 

https://madrasatalwahy.org/


  1045 
 

وا سَوَاءٌ عَليَكُْمْ }قوله وْ لَا تصَْبَُِ
َ
وا أ  {اصِْلَوهَْا فَاصْبَُِ

 . 16الطور: 

 فَزَيهنُوا لهَُمْ مَا بيََْ وَ قَيهضْنَا لهَُمْ قُرَناَءَ } قوله تعالى:
يدِْيهِمْ وَ مَا خَلفَْهُمْ 

َ
 إلى آخر  {أ

  

https://madrasatalwahy.org/


  1046 
 

التبديل، و  -كما في المجمع  -الآية. أصل التقييض  

 القرناء جمع قرين و هو معروف. 

إشارة إلى أنهم لو آمنوا  {وَ قَيهضْنَا لهَُمْ قُرَناَءَ }فقوله: 
: و اتقوا لأيدهم الله بمن يسددهم و يهديهم كما قال

يهدَهُمْ برُِوحٍ مِنهُْ }
َ
يمَانَ وَ أ ولئَكَِ كَتَبَ فِِ قُلوُبهِِمُ الَِْْ

ُ
 {أ

لكنهم كفروا و فسقوا فبدل الله لهم قرناء  22المجادلة: 
بهم  من الشياطين يقارنونهم و يلازمونهم، و إنما يفعل ذلك

 مجازاة لكفرهم و فسوقهم. 

و قيل: المعنى بدلناهم قرناء سوء من الجن و الإنس 
مكان قرناء الصدق الذين أمروا بمقارنتهم فلم يفعلوا، و 

 لعل ما قدمناه أحسن. 

يدِْيهِمْ وَ مَا خَلفَْهُمْ }و قوله: 
َ
 {فَزَيهنُوا لهَُمْ مَا بيََْ أ

م مكبون عليها في لعل المراد التمتعات المادية التي ه
 الحال و ما تعلقت به آمالهم و أمانيهم في المستقبل. 

و قيل: ما بين أيديهم ما قدموه من أعمالهم السيئة حتى 
ارتكبوها، و ما خلفهم ما سنوه لغيرهم ممن يأتي بعدهم، 

 و يمكن إدراج هذا الوجه في سابقه. 

https://madrasatalwahy.org/


  1047 
 

و قيل: ما بين أيديهم هو ما يحضرهم من أمر الدنيا 

فيؤثرونه و يقبلون إليه و يعملون له، و ما خلفهم هو أمر 

الآخرة حيث يدعوهم قرناؤهم إلى أنه لا بعث و لا نشور 
و لا حساب و لا جنة و لا نار، و هو وجه بعيد إذ لا يقال 

 لمن ينكر الآخرة أنها زينت له. 

مَمٍ قَدْ خَلتَْ مِنْ وَ حَقه }و قوله: 
ُ
عَليَهِْمُ الَقَْوْلُ فِِ أ

نسِْ  ِ وَ الَِْْ نل أي ثبت و وجب عليهم كلمة  {قَبلْهِِمْ مِنَ الَِْْ
العذاب حال كونهم في أمم مماثلين لهم ماضين قبلهم من 

ِينَ }الجن و الإنس و كلمة العذاب قوله تعالى:  وَ الََّه
بوُا بآِياَتنَِا   كَفَرُوا وَ كَذه

ُ
صْحَابُ الَنهارِ هُمْ فيِهَا أ

َ
ولئَكَِ أ

ونَ  نه جَهَنهمَ مِنكَْ وَ }كقوله:  39البقرة:  {خَالِدُ
َ
مْلََ

َ
لَْ

نْ  جََْعِيَ  مِمه
َ
هُمْ كََنوُا }. و قوله: 85ص:  {تبَعَِكَ مِنهُْمْ أ إنِه

تعليل لوجوب كلمة العذاب عليهم أو لجميع  {خَاسِِِينَ 
 ما تقدم. 

أن حكم الموت جار في الجن مثل و يظهر من الآية 
 الإنس. 

  

https://madrasatalwahy.org/


  1048 
 

 )بحث روائي( 

في الفقيه، عن أمير المؤمنين )عليه السلام( في وصيته  
نْ } قال الله تعالى:لابن الحنفية: 

َ
ونَ أ وَ مَا كُنتُْمْ تسَْتَتَُِ

بصَْاركُُمْ وَ لَا 
َ
يشَْهَدَ عَليَكُْمْ سَمْعُكُمْ وَ لَا أ

  لفروج.يعني بالجلود ا {جُلوُدُكُمْ 

بإسناده عن أبي عمرو الزبيري عن  و في تفسير القمي

يعني بالجلود الفروج أبي عبد الله )عليه السلام( في الآية: 
  و الأفخاذ.

ينبغي و في المجمع، قال الصادق )عليه السلام(: 

للمؤمن أن يخاف الله خوفا كأنه يشرف على النار، و 
وَ } تعالى يقول:يرجوه رجاء كأنه من أهل الجنة إن الله 

ِي ظَنَنتُْمْ برَِبلكُِمْ  )الآية(، ثم قال:  {ذَلكُِمْ ظَنُّكُمُ الََّه

  إن الله عند ظن عبده إن خيرا فخير و إن شرا فشر.
بإسناده عن عبد الرحمن بن الحجاج  و في تفسير القمي

عن أبي عبد الله )عليه السلام( في حديث قال رسول الله 

ليس من عبد يظن بالله عز سلم(:  )صلى الله عليه وآله و

https://madrasatalwahy.org/


  1049 
 

وَ } و جل خيرا إلا كان عند ظنه به و ذلك قوله عز و جل:
ِي ظَنَنتُْمْ برَِبلكُِمْ   )الآية(.  {ذَلكُِمْ ظَنُّكُمُ الََّه

و في الدر المنثور، أخرج أحمد و الطبراني و عبد بن 
حميد و مسلم و أبو داود و ابن ماجة و ابن حبان و ابن 

جابر قال: قال رسول الله )صلى الله عليه وآله مردويه عن 

لا يموتن أحدكم إلا و هو يحسن الظن بالله فإن و سلم(: 
وَ }قوما قد أرداهم سوء ظنهم بالله عز و جل قال الله: 

صْبَحْتُمْ 
َ
رْدَاكُمْ فَأ

َ
ِي ظَنَنتُْمْ برَِبلكُِمْ أ ذَلكُِمْ ظَنُّكُمُ الََّه

 . {مِنَ الََْْاسِِِينَ 
قد روي في سبب نزول بعض الآيات السابقة  و أقول:

ما لا يلائم سياقها تلك الملاءمة و لذلك أغمضنا عن 

 إيراده. 
 [٣٩الی  ٢٦(: الآیات ٤١]سورة فصلت )

ِينَ كَفَرُوا لاَ تسَْمَعُوا لهَِذَا الَقُْرْآنِ وَ الِغَْوْا } وَ قاَلَ الََّه
ِينَ كَفَرُوا عَذَاباً فَلنَُذِيقَنه  ٢٦فيِهِ لَعَلهكُمْ تَغْلبُِونَ   الََّه

ِي كََنوُا يَعْمَلوُنَ   الََّه
َ
سْوَأ

َ
ذَلكَِ  ٢٧شَدِيداً وَ لَنجَْزِيَنههُمْ أ

ِ الَنهارُ لهَُمْ فيِهَا دَارُ  عْدَاءِ الَلَّه
َ
 جَزَاءُ أ

https://madrasatalwahy.org/


  1050 
 

  

https://madrasatalwahy.org/


  1051 
 

ِينَ  ٢٨الَُْْلَِْ جَزَاءً بمَِا كََنوُا بآِياَتنَِا يََحَْدُونَ  وَ قاَلَ الََّه
نسِْ كَفَرُو ِ وَ الَِْْ نل ضَلاهناَ مِنَ الَِْْ

َ
ينِْ أ َ رنِاَ الََّه

َ
ا رَبهنَا أ

سْفَليَِ 
َ
قدَْامِنَا لِِكَُوناَ مِنَ الَْْ

َ
ِينَ  ٢٩نََعَْلهُْمَا تََتَْ أ إنِه الََّه

لاه 
َ
لُ عَلَيهِْمُ الَمَْلَائكَِةُ أ ُ ثُمه اسِْتَقَامُوا تَتَنَْه قاَلوُا رَبُّنَا الَلَّه

وا باِلَْْنهةِ الَهتَِّ كُنتُْمْ توُعَدُونَ تََّاَفُ  بشُِْْ
َ
 ٣٠وا وَ لَا تََزَْنوُا وَ أ

نيَْا وَ فِِ الَِْخِرَةِ وَ لَكُمْ فيِهَا  وْلِِاَؤكُُمْ فِِ الََْْيَاةِ الَدُّ
َ
نََنُْ أ

عُونَ  نْفُسُكُمْ وَ لَكُمْ فيِهَا مَا تدَه
َ
نزُُلاً مِنْ  ٣١مَا تشَْتَهِِ أ
ِ وَ  ٣٢مٍ غَفُورٍ رحَِي نْ دَعََ إلََِ الَلَّه حْسَنُ قوَْلًا مِمه

َ
وَ مَنْ أ

وَ لَا تسَْتَويِ  ٣٣عَمِلَ صَالِْاً وَ قَالَ إنِهنِى مِنَ الَمُْسْلمِِيَ 
ِي  حْسَنُ فإَذَِا الََّه

َ
يلئَِةُ ادِْفَعْ باِلهتَِّ هَِِ أ الََْْسَنَةُ وَ لَا الَسه

 
َ
اهَا إلِاه  ٣٤نههُ وَلٌِِّ حَْيِمٌ بيَنَْكَ وَ بيَنَْهُ عَدَاوَةٌ كَأ وَ مَا يلُقَه

ٍ عَظِيمٍ  اهَا إلِاه ذُو حَظل وا وَ مَا يلُقَه ِينَ صَبََُ ا  ٣٥الََّه وَ إمِه
مِيعُ  ِ إنِههُ هُوَ الَسه يطَْانِ نزَْغٌ فاَسْتَعِذْ باِللَّه ينَْْغََنهكَ مِنَ الَشه

مْسُ وَ الَقَْمَرُ وَ مِنْ آياَتهِِ الَلهيْ  ٣٦الَعَْليِمُ  لُ وَ الَنههَارُ وَ الَشه
ِي  ِ الََّه مْسِ وَ لَا للِقَْمَرِ وَ اسُْجُدُوا لِلَّه لَا تسَْجُدُوا للِشه

ِينَ  ٣٧خَلقََهُنه إنِْ كُنتُْمْ إيِهاهُ تَعْبُدُونَ  وا فاَلَّه فَإنِِ اسِْتَكْبََُ

https://madrasatalwahy.org/


  1052 
 

مُونَ عِندَْ رَبلكَِ يسَُبلحُِونَ لََُ باِللهيلِْ وَ الَنه 
َ
هَارِ وَ هُمْ لَا يسَْأ

رضَْ  ٣٨
َ
نهكَ ترََى الَْْ

َ
 وَ مِنْ آياَتهِِ أ

  

https://madrasatalwahy.org/


  1053 
 

نزَْلْناَ عَليَهَْا الَمَْاءَ اهِْتََهتْ وَ رَبَتْ إنِه 
َ
خَاشِعَةً فإَذَِا أ

حْيَاهَا لمَُحِْْ الَمَْوْتِ
َ
ِي أ ِ شَْ  إنِههُ عََ  الََّه

  {٣٩ءٍ قَدِيرٌ كُل
 )بيان( 

 حديث كفرهم بالقرآن المذكور في أول رجوع إلى
السورة و ذكر كيدهم لإبطال حجته، و في الآيات ذكر 

الكفار و بعض ما في عقبى ضلالتهم و أهل الاستقامة من 

 المؤمنين و بعض ما لهم في الآخرة و متفرقات أخر. 
ِينَ كَفَرُوا لَا تسَْمَعُوا لهَِذَا } قوله تعالى: وَ قاَلَ الََّه

اللغو من الأمر ما  {آنِ وَ الِغَْوْا فيِهِ لعََلهكُمْ تَغْلبُِونَ الَقُْرْ 

لا أصل له و من الكلام ما لا معنى له يقال: لغا يلغى و 
يلغو لغوا أي أتى باللغو، و الإشارة إلى القرآن مع ذكر 

 اسمه دليل على كمال عنايتهم بالقرآن لإعفاء أثره. 

مة القرآن و الآية تدل على نهاية عجزهم عن مخاص
بإتيان كلام يعادله و يماثله أو إقامة حجة تعارضه حتى أمر 
بعضهم بعضا أن لا ينصتوا له و يأتوا بلغو الكلام عند 

قراءة النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( القرآن ليختل به 

 قراءته و لا تقرع أسماع الناس آياته فيلغو أثره و هو الغلبة. 

https://madrasatalwahy.org/


  1054 
 

ِينَ كَفَرُوا عَذَاباً شَدِيداً } قوله تعالى:  {فلَنَُذِيقَنه الََّه

إلخ اللام للقسم، و المراد بالذين كفروا بحسب مورد 

الآية هم الذين قالوا: لا تسمعوا لهذا القرآن و إن كانت 
 الآية مطلقة بحسب اللفظ. 

ِي كََنوُا يَعْمَلوُنَ }و قوله:   الََّه
َ
سْوَأ

َ
 {وَ لَنجَْزِيَنههُمْ أ

المراد العمل السيئ الذي كانوا يعملون بتجريد  قيل:
أفعل عن معنى التفضيل، و قيل: المراد بيان جزاء ما هو 

 أسوأ أعمالهم و سكت عن الباقي مبالغة في الزجر. 

ِ الَنهارُ } قوله تعالى: عْدَاءِ الَلَّه
َ
ذَلكَِ }إلخ  {ذَلكَِ جَزَاءُ أ

بدل أو عطف بيان من  {الَنهارُ }مبتدأ و خبر و  {جَزَاءُ 
أو خبر مبتدإ محذوف و التقدير هي النار أو مبتدأ  {ذَلكَِ }

 . {لهَُمْ فيِهَا دَارُ الَُْْلَِْ }خبره 

أي النار محيطة بهم  {لهَُمْ فيِهَا دَارُ الَُْْلَِْ }و قوله: 
 جميعا و لكل منهم فيها دار 

  

https://madrasatalwahy.org/


  1055 
 

 تخصه خالدا فيها.  

ِ }و قوله:  مفعول  {آياَتنَِا يََحَْدُونَ جَزَاءً بمَِا كََنوُا ب

مطلق لفعل مقدر، و التقدير يجزون جزاء أو للمصدر 
فإَنِه }نظير قوله:  {ذَلكَِ جَزَاءُ }المتقدم أعني قوله: 

 . 63إسراء:  {جَهَنهمَ جَزَاؤكُُمْ جَزَاءً مَوفُْوراً 

يْ } قوله تعالى: َ رنِاَ الََّه
َ
ِينَ كَفَرُوا رَبهنَا أ نِ وَ قاَلَ الََّه

نسِْ  ِ وَ الَِْْ نل ضَلاهناَ مِنَ الَِْْ
َ
محكي قول يقولونه و هم في  {أ

النار، يسألون الله أن يريهم متبوعيهم من الجن و الإنس 

ليجعلوهما تحت أقدامهم إذلالا لهما و تشديدا لعذابهما كما 
قدَْامِنَا لِِكَُوناَ مِنَ }يشعر به قولهم ذيلا: 

َ
نََعَْلهُْمَا تََتَْ أ

 
َ
 . {سْفَليَِ الَْْ

ُ ثُمه اسِْتَقَامُوا } قوله تعالى: ِينَ قاَلوُا رَبُّنَا الَلَّه إنِه الََّه
لُ عَليَهِْمُ الَمَْلَائكَِةُ  إلخ قال الراغب: الاستقامة  {تَتَنَْه

تقال في الطريق الذي يكون على خط مستو، و به شبه 

اطَ الَمُْسْتَقيِمَ }طريق الحق نحو  َ ِ قال: و  .{اهِْدِناَ الَصَل
إنِه }استقامة الإنسان لزومه المنهج المستقيم نحو قوله: 

https://madrasatalwahy.org/


  1056 
 

ُ ثُمه اسِْتَقَامُوا ِينَ قاَلوُا رَبُّنَا الَلَّه  . انتهى. و في الصحاح:{الََّه

 الاستقامة الاعتدال يقال: استقام له الأمر. انتهى. 

لزوم وسط الطريق  {ثُمه اسِْتَقَامُوا}فالمراد بقوله: 
و انحراف و الثبات على القول الذي قالوه،  من غير ميل

التوبة:  {فَمَا اسِْتَقَامُوا لَكُمْ فاَسْتَقيِمُوا لهَُمْ }قال تعالى: 

هْوَاءَهُمْ }و قال:  7
َ
مِرتَْ وَ لَا تتَهبعِْ أ

ُ
 {وَ اسِْتَقِمْ كَمَا أ

و ما ورد فيها من مختلف التفاسير يرجع إلى  15الشورى: 
 ما ذكر. 

ا يتلوها بيان حسن حال المؤمنين كما و الآية و م
 كانت الآيات قبلها بيان سوء حال الكافرين. 

لاه تََّاَفوُا وَ لَا }و قوله: 
َ
لُ عَليَهِْمُ الَمَْلَائكَِةُ أ تَتَنَْه

وا باِلَْْنهةِ الَهتَِّ كُنتُْمْ توُعَدُونَ  بشُِْْ
َ
إخبار عما  {تََزَْنوُا وَ أ

ة قلوبهم و تطييب سيستقبلهم به الملائكة من تقوي
 نفوسهم و البشرى بالكرامة. 

فالملائكة يؤمنونهم من الخوف و الحزن، و الخوف 
إنما يكون من مكروه متوقع كالعذاب الذي يخافونه و 

 الحرمان من الجنة الذي يخشونه، و الحزن إنما يكون من 

https://madrasatalwahy.org/


  1057 
 

  

https://madrasatalwahy.org/


  1058 
 

مكروه واقع و شر لازم كالسيئات التي يحزنون من  

التي يحزنون لفوتها عنهم فيطيب اكتسابها و الخيرات 

الملائكة أنفسهم أنهم في أمن من أن يخافوا شيئا أو يحزنوا 
 ء فالذنوب مغفورة لهم و العذاب مصروف عنهم. لشي

وا }ثم يبشرونهم بالجنة الموعودة بقولهم:  بشُِْْ
َ
وَ أ

كُنتُْمْ }و في قولهم:  {باِلَْْنهةِ الَهتَِّ كُنتُْمْ توُعَدُونَ 
دلالة على أن تنزلهم بهذه البشرى عليهم إنما هو  {ونَ توُعَدُ 

 بعد الحياة الدنيا. 

نيَْا وَ فِِ } قوله تعالى: يَاةِ الَدُّ وْلِِاَؤكُُمْ فِِ الََْْ
َ
نََنُْ أ

إلخ من تتمة البشارة، و على هذا فذكر ولايتهم  {الَِْخِرَةِ 
لهم في الحياة الدنيا مع انقضاء وقتها كما تقدم من باب 

طئة و التمهيد إلى ذكر الآخرة للإشارة إلى أن ولاية التو

الآخرة مترتبة على ولاية الدنيا فكأنه قيل نحن أولياؤكم 
في الآخرة كما كنا لما كنا أولياءكم في الحياة الدنيا و سنتولى 

 أمركم بعد هذا كما توليناه قبل. 
و كون الملائكة أولياء لهم لا ينافي كونه تعالى هو 

م وسائط الرحمة و الكرامة ليس لهم من الأمر الولي لأنه

https://madrasatalwahy.org/


  1059 
 

ء، و لعل ذكر ولايتهم لهم في الآية دون ولايته تعالى شي

للمقابلة و المقايسة بين أوليائه تعالى و أعدائه إذ قال في 

إلخ و قال في حق  {وَ قَيهضْنَا لهَُمْ قُرَناَءَ }حق أعدائه: 
وْلَِِاؤُ }أوليائه عن لسان ملائكته: 

َ
 . {كُمْ نََنُْ أ

و بالمقابلة يستفاد أن المراد ولايتهم لهم بالتسديد و 

التأييد فإن الملائكة المسددين هم المخصوصون بأهل 
ولاية الله و أما الملائكة الحرس و موكلو الأرزاق و 

 الآجال و غيرهم فمشتركون بين المؤمن و الكافر. 

 و قيل: الآية من كلام الله دون الملائكة. 
نفُْسُكُمْ وَ لَكُمْ وَ }و قوله: 

َ
 لَكُمْ فيِهَا مَا تشَْتَهِِ أ

عُونَ  في الموضعين للآخرة،  {فيِهَا}ضمير  {فيِهَا مَا تدَه

و أصل الشهوة نزوع النفس بقوة من قواها إلى ما تريده 

تلك القوة و تلتذ به كشهوة الطعام و الشراب و النكاح، 
و أصل الادعاء و هو افتعال من الدعاء هو الطلب 

عُونَ }فالجملة الثانية أعني قوله:   {وَ لَكُمْ فيِهَا مَا تدَه
لَكُمْ فيِهَا مَا تشَْتَهِِ }قوله: أوسع نطاقا من الأولى أعني 

https://madrasatalwahy.org/


  1060 
 

نفُْسُكُمْ 
َ
فإن الشهوة طلب خاص و مطلق الطلب أعم  {أ

 منها. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  1061 
 

فالآية تبشرهم بأن لهم في الآخرة ما يمكن أن تتعلق 

به شهواتهم من أكل و شرب و نكاح و غير ذلك بل ما هو 

أوسع من ذلك و أعلى كعبا و هو أن لهم ما يشاءون فيها 
 . 35 -: ق {لهَُمْ مَا يشََاؤُنَ فيِهَا}: كما قال تعالى

ِ وَ } قوله تعالى: نْ دَعََ إلََِ الَلَّه حْسَنُ قوَْلًا مِمه
َ
وَ مَنْ أ

)الآية( اتصال  {عَمِلَ صَالِْاً وَ قاَلَ إنِهنِى مِنَ الَمُْسْلمِِيَ 
ِينَ كَفَرُوا لَا تسَْمَعُوا لهَِذَا }بقوله السابق:  وَ قاَلَ الََّه

)الآية( فإنهم كانوا يخاصمون النبي  {رْآنِ وَ الِغَْوْا فيِهِ الَقُْ 

)صلى الله عليه وآله و سلم( كما ينازعون القرآن، و قد ذكر 
ا تدَْعُوناَ }في أول السورة قولهم:  كِنهةٍ مِمه

َ
قُلوُبُنَا فِِ أ

)الآية( فأيد سبحانه في هذه الآية نبيه بأن قوله و هو  {إلَِِهِْ 

 لقول. دعوته أحسن ا

ِ }فقوله:  نْ دَعََ إلََِ الَلَّه حْسَنُ قوَْلاً مِمه
َ
المراد  {وَ مَنْ أ

به النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( و إن كان لفظ الآية 

يعم كل من دعا إلى الله و لما أمكن أن يدعو الداعي إلى الله 
لغرض فاسد و ليست الدعوة التي هذا شأنها من القول 

فإن العمل  {وَ عَمِلَ صَالِْاً } الأحسن قيده بقوله:

https://madrasatalwahy.org/


  1062 
 

الصالح يكشف عن نية صالحة غير أن العمل الصالح لا 

يكشف عن الاعتقاد الحق و الالتزام به، و لا حسن في قول 

وَ قاَلَ إنِهنِى مِنَ }لا يقول به صاحبه و لذا قيده بقوله: 
و المراد بالقول الرأي و الاعتقاد على ما  {الَمُْسْلمِِيَ 

 لسياق. يعطيه ا

فإذا تم الإسلام لله و العمل الصالح للإنسان ثم دعا 
إلى الله كان قوله أحسن القول لأن أحسن القول أحقه و 
أنفعه و لا قول أحق من كلمة التوحيد و لا أنفع منها و 

 هي الهادية للإنسان إلى حاق سعادته. 
يلئَِةُ } قوله تعالى:  {لَا تسَْتَويِ الََْْسَنَةُ وَ لَا الَسه

)الآية( لما ذكر أحسن القول و أنه الدعوة إلى الله و القائم 

به حقا هو النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( التفت إليه 

ببيان أحسن الطريق إلى الدعوة و أقربها من الغاية 
لَا }المطلوبة منها و هي التأثير في النفوس فخاطبه بقوله: 

 إلخ.  {تسَْتَويِ

https://madrasatalwahy.org/


  1063 
 

يلئَِةُ لَا تسَْتَوِ }فقوله:  أي  {ي الََْْسَنَةُ وَ لَا الَسه

الخصلة الحسنة و السيئة من حيث حسن التأثير في 

يلئَِةُ }في  {لاَ }النفوس، و   زائدة لتأكيد النفي.  {لَا الَسه
حْسَنُ }و قوله: 

َ
استئناف في معنى  {ادِْفَعْ باِلهتَِّ هَِِ أ

 {لَا تسَْتَويِ}دفع الدخل كأن المخاطب لما سمع قوله: 

 إلخ و المعنى  {ادِْفَعْ }إلخ قال: فما ذا أصنع؟ فقيل: 
  

https://madrasatalwahy.org/


  1064 
 

ادفع بالخصلة التي هي أحسن الخصلة السيئة التي  

تقابلها و تضادها فادفع بالحق الذي عندك باطلهم لا 

 بباطل آخر و بحلمك جهلهم و بعفوك إساءتهم و هكذا. 
ِي بيَنَْكَ وَ بيَنَْهُ عَدَاوَةٌ }و قوله:  نههُ وَلٌِِّ  فإَذَِا الََّه

َ
كَأ

بيان لأثر الدفع بالأحسن و نتيجته و المراد أنك  {حَْيِمٌ 

إن دفعت بالتي هي أحسن فاجأك أن عدوك صار كأنه ولي 
ِي بيَنَْكَ وَ بيَنَْهُ عَدَاوَةٌ }شفيق. قيل:  أبلغ من  {الََّه

 و لذا اختاره عليه مع اختصاره. « عدوك»

أحسن و مدحه ثم عظم الله سبحانه الدفع بالتي هي 
اهَا إلِاه }أحسن التعظيم و أبلغ المدح بقوله:  وَ مَا يلُقَه

ٍ عَظِيمٍ  اهَا إلِاه ذُو حَظل وا وَ مَا يلُقَه ِينَ صَبََُ أي ذو  {الََّه

 نصيب وافر من كمال الإنسانية و خصال الخير. 

و في الآية مع ذلك دلالة ظاهرة على أن الحظ العظيم 
 خاصة. إنما يوجد لأهل الصبر 

يطَْانِ نزَْغٌ } قوله تعالى: ا ينَْْغََنهكَ مِنَ الَشه وَ إمِه
مِيعُ الَعَْليِمُ  ِ إنِههُ هُوَ الَسه النخس و هو  النزغ {فاَسْتَعِذْ باِللَّه

غرز جنب الدابة أو مؤخرها بقضيب و نحوه ليهيج، و 

https://madrasatalwahy.org/


  1065 
 

ا} ا ينَْْغََنهكَ }في  {إمِه زائدة و الأصل و إن ينزغنك  {إمِه

 فاستعذ. 

و النازغ هو الشيطان أو تسويله و وسوسته، و الأول 
هو الأنسب لمقام النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( فإنه 
لا سبيل للشيطان إليه بالوسوسة غير أنه يمكن أن يقلب 

له الأمور بالوسوسة على المدعوين من أهل الكفر و 
ه فلا الجحود فيبالغوا في جحودهم و مشاقتهم و إيذائهم ل

يؤثر فيهم الدفع بالأحسن و يؤول هذا إلى نزغ من 

مِنْ بَعْدِ }الشيطان بتشديد العداوة في البين كما في قوله: 
يطَْانُ بَينِْى وَ بيََْ إخِْوَتِِ  نْ نزََغَ الَشه

َ
، قال 100يوسف:  {أ

رسَْلنَْا مِنْ قَبلْكَِ مِنْ رسَُولٍ وَ لاَ نبََِلٍ إلِاه }تعالى: 
َ
 إذَِا وَ مَا أ

مْنيِهتهِِ 
ُ
يطَْانُ فِِ أ لقَِْ الَشه

َ
 . 52)الآية( الحج:  «{تَمَنىه أ

و لو حمل على الوجه الثاني فالمتعين حمله على مطلق 
إياك أعني و »الدستور تتميما للأمر، و هو بوجه من باب 

 «. اسمعي يا جارة
مِيعُ الَْ }و قوله:  ِ إنِههُ هُوَ الَسه العوذ  {عَليِمُ فاَسْتَعِذْ باِللَّه

و العياذ بكسر العين و المعاذ و الاستعاذة بمعنى و هو 

https://madrasatalwahy.org/


  1066 
 

الالتجاء و المعنى فالتجئ بالله من نزغه إنه هو السميع 

لمسألتك العليم بحالك أو السميع لأقوالكم العليم 

 بأفعالكم. 
مْسُ وَ } قوله تعالى: وَ مِنْ آياَتهِِ الَلهيلُْ وَ الَنههَارُ وَ الَشه

 إلخ لما ذكر سبحانه  {الَقَْمَرُ 
  

https://madrasatalwahy.org/


  1067 
 

أحسن  كون دعوته )صلى الله عليه وآله و سلم( 

القول و وصاه أن يدفع بأحسن الخصال عاد إلى أصل 

الدعوة فاحتج على الوحدانية و المعاد في هذه الآيات 
 الثلاث. 

إلخ احتجاج  {نْ آياَتهِِ الَلهيلُْ وَ الَنههَارُ وَ مِ }فقوله: 

بوحدة التدبير و اتصاله على وحدة الرب المدبر، و بوحدة 
لَا }الرب على وجوب عبادته وحده، و لذلك عقبه بقوله: 

مْسِ وَ لَا للِقَْمَرِ   إلخ.  {تسَْجُدُوا للِشه

وَ مِنْ }فالكلام في معنى دفع الدخل كأنه لما قيل: 
 ِ إلخ فأثبت وحدته في ربوبيته قيل:  {هِ الَلهيلُْ وَ الَنههَارُ آياَت

مْسِ وَ لَا للِقَْمَرِ }فما ذا نصنع؟ فقيل   {لَا تسَْجُدُوا للِشه
هما مخلوقان مدبران من خلقه بل خصوه بالسجدة و 

اعبدوه وحده، و عامة الوثنيين كانوا يعظمون الشمس و 
على ما قيل، و ضمير  القمر و إن لم يعبدهما غير الصابئين

 لليل و النهار و الشمس و القمر.  {خَلقََهُنه }
أي إن عبادته لا  {إنِْ كُنتُْمْ إيِهاهُ تَعْبُدُونَ }و قوله: 

 تجامع عبادة غيره. 

https://madrasatalwahy.org/


  1068 
 

ِينَ عِندَْ رَبلكَِ } قوله تعالى: وا فاَلَّه فإَنِِ اسِْتَكْبََُ
مُونَ يسَُبلحُِونَ لََُ باِللهيلِْ وَ الَنههَارِ وَ 

َ
السأمة  {هُمْ لَا يسَْأ

ِينَ عِندَْ رَبلكَِ }الملال، و المراد بـ  الملائكة و  {فاَلَّه
المخلصون من عباد الله و قد تقدم كلام في ذلك في تفسير 

ونَ عَنْ عِبَادَتهِِ وَ }قوله ِينَ عِندَْ رَبلكَِ لَا يسَْتَكْبَُِ إنِه الََّه
 . 206الأعراف:  {يسَُبلحُِونهَُ وَ لََُ يسَْجُدُونَ 

و لم يقل: يسبحونه للدلالة  {يسَُبلحُِونَ لََُ }و قوله: 
على الحصر و الاختصاص أي يسبحونه خاصة، و قوله: 

أي دائما لا ينقطع فإن الملائكة ليس  {باِللهيلِْ وَ الَنههَارِ }
 عندهم ليل و لا نهار. 

و المعنى: فإن استكبر هؤلاء الكفار عن السجدة لله 

بادته تعالى لا ترتفع من الوجود فهناك من يسبحه وحده فع

 تسبيحا دائما لا ينقطع من غير سأمة و هم الذين عند ربك. 
رضَْ خَاشِعَةً } قوله تعالى:

َ
نهكَ ترََى الَْْ

َ
 {وَ مِنْ آياَتهِِ أ

التذلل، و الاهتزاز التحرك الشديد، و الربو  إلخ الخشوع
لأرض و ربوها تحركها النشوء و النماء و العلو، و اهتزاز ا

 بنباتها و ارتفاعه. 

https://madrasatalwahy.org/


  1069 
 

  

https://madrasatalwahy.org/


  1070 
 

و في الآية استعارة تمثيلية شبهت فيها الأرض في  

جدبها و خلوها عن النبات ثم اخضرارها و نمو نباتها و 

علوه بشخص كان وضيع الحال رث الثياب متذللا 
خاشعا ثم أصاب ما لا يقيم أوده فلبس أفخر الثياب و 

 في وجهه نضرة النعيم. انتصب ناشطا متبخترا يعرف 

و الآية مسوقة للاحتجاج على المعاد، و قد تكرر 
 البحث عن مضمونها في السور المتقدمة. 

 )بحث روائي( 

ضَلاهناَ}في المجمع في قوله تعالى: 
َ
ينِْ أ َ رنِاَ الََّه

َ
 {أ

يعنون إبليس الأبالسة و قابيل بن آدم أول من أبدع 
 لام(.المعصية روي ذلك عن علي )عليه الس

 و لعله من نوع الجري فالآية عامة.  أقول: 

ُ ثُمه }و فيه في قوله تعالى:  ِينَ قاَلوُا رَبُّنَا الَلَّه إنِه الََّه
: روي عن أنس قال: قرأ علينا رسول الله {اسِْتَقَامُوا

)صلى الله عليه وآله و سلم( هذه الآية ثم قال: قد قالها 

يموت فقد استقام ناس ثم كفر أكثرهم فمن قالها حتى 

 عليها. 

https://madrasatalwahy.org/


  1071 
 

لُ عَليَهِْمُ الَمَْلَائكَِةُ }في قوله تعالى:  و فيه  يعني  {تَتَنَْه

عند الموت عن مجاهد و السدي و روي ذلك عن أبي عبد 

 الله )عليه السلام(.
وْلِِاَؤكُُمْ فِِ }: في قوله تعالى و في تفسير القمي 

َ
نََنُْ أ

نيَْا وَ فِِ }قال: كنا نحرسكم من الشياطين  {الََْْيَاةِ الَدُّ
 أي عند الموت.  {الَِْخِرَةِ 

وْلِِاَؤكُُمْ فِِ }و في المجمع في الآية قيل: 
َ
نََنُْ أ

نيَْا أي نحرسكم في الدنيا و عند الموت في  {الََْْيَاةِ الَدُّ

 الآخرة. 
ادِْفَعْ باِلهتَِّ هَِِ }: في قوله تعالى و في تفسير القمي

حْسَنُ 
َ
قال: ادفع سيئة من أساء إليك بحسنتك حتى  {أ

 يكون الذي بينك و بينه عداوة كأنه ولي حميم.
 [ ٥٤الی  ٤٠(: الآیات ٤١]سورة فصلت )

 فَمَنْ }
َ
ِينَ يلُحِْدُونَ فِِ آياَتنَِا لاَ يََفَْوْنَ عَليَنَْا أ إنِه الََّه

 يلُقَِْ فِِ الَنهارِ 
  

https://madrasatalwahy.org/


  1072 
 

تِِ آمِناً يوَمَْ الَقِْيَامَةِ اعِْمَلوُا مَا شِئتُْمْ }
ْ
مْ مَنْ يأَ

َ
خَيٌْْ أ

ا  ٤٠إنِههُ بمَِا تَعْمَلوُنَ بصَِيٌْ  ِكْرِ لمَه ِينَ كَفَرُوا باِلَّل إنِه الََّه
تيِهِ الَْْاَطِلُ مِنْ بيَِْ  ٤١جَاءَهُمْ وَ إنِههُ لكَِتَابٌ عَزِيزٌ 

ْ
لَا يأَ

مَا يُقَالُ  ٤٢مِنْ خَلفِْهِ تنَِْْيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَْيِدٍ يدََيهِْ وَ لَا 
و مَغْفِرَةٍ  لكََ إلِاه مَا قَدْ قيِلَ للِرُّسُلِ مِنْ قَبلْكَِ إنِه رَبهكَ لََُّ

لِِمٍ 
َ
عْجَمِيًّا لَقَالوُا لوَْ  ٤٣وَ ذُو عِقَابٍ أ

َ
وَ لوَْ جَعَلنَْاهُ قُرْآناً أ

عْ 
َ
لتَْ آياَتهُُ ءَ أ ِ ِينَ آمَنُوا لَا فصُل جَمًٌِّّ وَ عَرَبٌِّّ قُلْ هُوَ للَِّه

ِينَ لَا يؤُْمِنُونَ فِِ آذَانهِِمْ وَقرٌْ وَ هُوَ  هُدىً وَ شِفَاءٌ وَ الََّه
ولئَكَِ يُنَادَوْنَ مِنْ مَكََنٍ بعَيِدٍ 

ُ
وَ لَقَدْ آتيَنَْا  ٤٤عَليَهِْمْ عَمًًّ أ

 كََمَِةٌ سَبَقَتْ مِنْ مُوسََ الَكِْتَابَ فَاخْتُلفَِ فيِهِ وَ لوَْ لاَ 
هُمْ لَفِِ شَكلٍ مِنهُْ مُرِيبٍ  مَنْ  ٤٥رَبلكَِ لقَُضِىَ بيَنَْهُمْ وَ إنِه

سَاءَ فَعَليَهَْا وَ مَا رَبُّكَ 
َ
عَمِلَ صَالِْاً فَلنَِفْسِهِ وَ مَنْ أ

اعَةِ وَ مَا تََّرُْجُ مِنْ  ٤٦بظَِلاهمٍ للِعَْبيِدِ  إلَِِهِْ يرَُدُّ عِلمُْ الَسه
نثْى

ُ
كْمَامِهَا وَ مَا تََمِْلُ مِنْ أ

َ
وَ لَا تضََعُ إلِاه  ثَمَرَاتٍ مِنْ أ

كََئيِ قاَلوُا آذَنهاكَ مَا مِنها مِنْ  يْنَ شََُ
َ
بعِِلمِْهِ وَ يوَمَْ يُنَادِيهِمْ أ

وَ ضَله عَنهُْمْ مَا كََنوُا يدَْعُونَ مِنْ قَبلُْ وَ ظَنُّوا  ٤٧شَهِيدٍ 

https://madrasatalwahy.org/


  1073 
 

نسَْانُ مِنْ دُعََءِ الََْْيِْْ وَ  ٤٨يصٍ مَا لهَُمْ مِنْ مَُِ  مُ الَِْْ
َ
لَا يسَْأ
ُّ فَيَؤُسٌ قَنُوطٌ  هُ الَشْه   ٤٩إنِْ مَسه

  

https://madrasatalwahy.org/


  1074 
 

تهُْ لَِقَُولَنه  اءَ مَسه ذَقْنَاهُ رحََْْةً مِنها مِنْ بَعْدِ ضََه
َ
وَ لئَنِْ أ

اعَةَ قَائمَِةً وَ لَئنِْ رجُِعْتُ  ظُنُّ الَسه
َ
ِ إنِه  إلَِ هَذَا لَِ وَ مَا أ رَبّل

ِينَ كَفَرُوا بمَِا عَمِلوُا وَ  لَِ عِندَْهُ للَحُْسْنى فَلنَُنبَلئََِه الََّه
نسَْانِ  ٥٠لَنذُِيقَنههُمْ مِنْ عَذَابٍ غَليِظٍ  نعَْمْنَا عَََ الَِْْ

َ
وَ إذَِا أ

عْرَضَ وَ نأَى
َ
ُّ فَذُو دُعََءٍ عَرِ  أ هُ الَشْه يضٍ بِِاَنبِهِِ وَ إذَِا مَسه
ِ ثُمه كَفَرْتُمْ بهِِ مَنْ  ٥١ يْتُمْ إنِْ كََنَ مِنْ عِندِْ الَلَّه

َ
 رَأ

َ
قلُْ أ

نْ هُوَ فِِ شِقَاقٍ بعَِيدٍ  ضَلُّ مِمه
َ
سَنَُِيهِمْ آياَتنَِا فِِ الَِْفَاقِ  ٥٢أ

 وَ لمَْ يكَْفِ 
َ
نههُ الََْْقُّ أ

َ
َ لهَُمْ أ نفُْسِهِمْ حَتَّه يتَبََيه

َ
وَ فِِ أ

 ِ نههُ عََ برَِبل
َ
ِ شَْ  كَ أ

هُمْ فِِ مِرْيَةٍ مِنْ  ٥٣ءٍ شَهِيدٌ كُل لَا إنِه
َ
أ

ِ شَْ 
لَا إنِههُ بكُِلل

َ
  {٥٤ءٍ مُُيِطٌ لقَِاءِ رَبلهِِمْ أ

 )بيان(  

عودة أخرى إلى حديث القرآن و كفرهم به على ظهور 

آيته و رفعة درجته و ما فرطوا في جنبه و رميهم النبي 
ه وآله و سلم( و جحدهم الحق و كفرهم )صلى الله علي

 بالآيات و ما يتبع ذلك، و تختتم السورة. 

ِينَ يلُحِْدُونَ فِِ }و الآية الأولى أعني قوله:  إنِه الََّه
)الآية( كالبرزخ الرابط بين هذا الفصل و الفصل  {آياَتنَِا

https://madrasatalwahy.org/


  1075 
 

ِينَ كَفَرُوا }السابق من الآيات لما وقعت بين قوله:  إنِه الََّه
 ِ ا جَاءَهُمْ ب ِكْرِ لمَه ِينَ })الآية( و بين قوله:  {الَّل وَ قاَلَ الََّه

وَ مِنْ })الآية( و قوله:  {كَفَرُوا لَا تسَْمَعُوا لهَِذَا الَقُْرْآنِ 
 إلخ.  {آياَتهِِ الَلهيلُْ وَ الَنههَارُ 

ِينَ يلُحِْدُونَ فِِ آياَتنَِا لَا يََفَْوْنَ } قوله تعالى: إنِه الََّه
 إلخ سياق تهديد  {ينَْاعَلَ 

  

https://madrasatalwahy.org/


  1076 
 

لملحدي هذه الأمة كما يؤيده الآية التالية، و الإلحاد  

 الميل. 

يشمل  {آياَتنَِا}و قوله:  {يلُحِْدُونَ }و إطلاق قوله: 
كل إلحاد في كل آية فيشمل الإلحاد في الآيات التكوينية 
كالشمس و القمر و غيرهما فيعدونها آيات لله سبحانه ثم 

ونها، و يشمل آيات الوحي و النبوة فيعدون يعودون فيعبد
القرآن افتراء على الله و تقولا من النبي )صلى الله عليه وآله 
و سلم( أو يلغون فيه لتختل تلاوته فلا يسمعه سامع أو 

يفسرونه من عند أنفسهم أو يؤولونه ابتغاء الفتنة فكل 
ذلك إلحاد في آيات الله بوضعها في غير موضعها و الميل 

 ا إلى غير مستقرها. به

 فَمَنْ يلُقِْ}و قوله: 
َ
تِِ آمِناً  أ

ْ
مْ مَنْ يأَ

َ
فِِ الَنهارِ خَيٌْْ أ

إيذان بالجزاء و هو الإلقاء في النار يوم  {يوَمَْ الَقْيَِامَةِ
القيامة قسرا من غير أي مؤمن متوقع كشفيع أو ناصر أو 

أن عذر مسموع فليس لهم إلا النار يلقون فيها، و الظاهر 
تِِ آمِناً يوَمَْ الَقِْيَامَةِ}قوله 

ْ
مْ مَنْ يأَ

َ
لإبانة أنهما قبيلان لا  {أ

https://madrasatalwahy.org/


  1077 
 

ثالث لهما فمستقيم في الإيمان بالآيات و ملحد فيها و يظهر 

 به أن أهل الاستقامة في أمن يوم القيامة. 

 {اعِْمَلوُا مَا شِئتُْمْ إنِههُ بمَِا تَعْمَلوُنَ بصَِيٌْ }و قوله: 
 هديد. تشديد في الت

ا جَاءَهُمْ } قوله تعالى: ِكْرِ لمَه ِينَ كَفَرُوا باِلَّل  {إنِه الََّه

المراد بالذكر القرآن لما  {مِنْ حَكِيمٍ حَْيِدٍ } -إلى قوله  -
ا جَاءَهُمْ }فيه من ذكر الله، و تقييد الجملة بقوله:  يدل  {لمَه

على أن المراد بالذين كفروا هم مشركو العرب 

 ن من قريش و غيرهم. المعاصرين للقرآ
و يمكن أن يستظهر من  {إنِه }و قد اختلفوا في خبر 

ِينَ يلُحِْدُونَ }السياق أنه محذوف يدل عليه قوله:  إنِه الََّه
إلخ فإن الكفر بالقرآن من مصاديق الإلحاد في  {فِِ آياَتنَِا

آيات الله فالتقدير إن الذين كفروا بالذكر لما جاءهم 
م القيامة، و إنما حذف ليذهب فيه وهم يلقون في النار يو

 السامع أي مذهب ممكن و الكلام مسوق للوعيد. 

https://madrasatalwahy.org/


  1078 
 

 و إلى هذا المعنى يرجع قول الزمخشري في الكشاف:

ِينَ كَفَرُوا}إن قوله:  إنِه }إلخ بدل من قوله:  {إنِه الََّه
ِينَ يلُحِْدُونَ فِِ آياَتنَِا  . {الََّه

 }و قيل: خبر إن قوله الآتي: 
ُ
ولئَكَِ يُنَادَوْنَ مِنْ مَكََنٍ أ

تيِهِ الَْْاَطِلُ مِنْ بيَِْ يدََيهِْ }، و قيل: الخبر قوله: {بعَيِدٍ 
ْ
لاَ يأَ

 بحذف ضمير عائد إلى اسم إن  {وَ لَا مِنْ خَلفِْهِ 
  

https://madrasatalwahy.org/


  1079 
 

و التقدير لا يأتيه منهم أي لا يأتيه من قبلهم ما يبطله  

عوضا من  و لا يقدرون على ذلك أو بجعل أل في الباطل

 الضمير و المعنى لا يأتيه باطلهم. 
إلخ قائم مقام  {وَ إنِههُ لكَِتَابٌ عَزِيزٌ }و قيل: إن قوله: 

الخبر، و التقدير إن الذين كفروا بالذكر كفروا به و إنه 

 لكتاب عزيز. 
إلخ بحذف  {مَا يُقَالُ لكََ }و قيل: الخبر قوله: 

و المعنى ما يقال لك في الذين كفروا « فيهم»الضمير و هو 

بالذكر إلا ما قد قيل للرسل من قبلك إن لهم عذاب 
الاستئصال في الدنيا و عذاب النار في الآخرة، و وجوه 

 التكلف في هذه الوجوه غير خفية على المتأمل البصير. 

ير للذكر و هو الضم {وَ إنِههُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ }و قوله: 

القرآن، و العزيز عديم النظير أو المنيع الممتنع من أن 
لَا }يغلب، و المعنى الثاني أنسب لما يتعقبه من قوله: 

تيِهِ الَْْاَطِلُ مِنْ بيَِْ يدََيهِْ وَ لَا مِنْ خَلفِْهِ 
ْ
 . {يأَ

تيِهِ الَْْاَطِلُ مِنْ بيَِْ يدََيهِْ وَ لَا مِنْ }و قوله: 
ْ
لَا يأَ

إتيان الباطل إليه وروده فيه و صيرورة بعض  {لفِْهِ خَ 

https://madrasatalwahy.org/


  1080 
 

أجزائه أو جميعها باطلا بأن يصير ما فيه من المعارف الحقة 

أو بعضها غير حقة أو ما فيه من الأحكام و الشرائع و ما 

 يلحقها من الأخلاق أو بعضها لغا لا ينبغي العمل به. 
مِنْ بيَِْ يدََيهِْ وَ لَا مِنْ }و عليه فالمراد بقوله: 

زمانا الحال و الاستقبال أي زمان النزول و ما  {خَلفِْهِ 

بعده إلى يوم القيامة، و قيل: المراد بما بين يديه و من خلفه 
جميع الجهات كالصباح و المساء كناية عن الزمان كله فهو 
مصون من البطلان من جميع الجهات و هذا العموم على 

لَا }ول مستفاد من إطلاق النفي في قوله: الوجه الأ
تيِهِ 

ْ
 . {يأَ

و المدلول على أي حال أنه لا تناقض في بياناته، و لا 

كذب في إخباره، و لا بطلان يتطرق إلى معارفه و حكمه 

و شرائعه، و لا يعارض و لا يغير بإدخال ما ليس منه فيه 
 أو بتحريف آية من وجه إلى وجه. 

ِكْرَ وَ إنِها لََُ }ولهفالآية تجري مجرى ق لْناَ الََّل إنِها نََنُْ نزَه
 . 9الحجر:  {لََْافظُِونَ 

https://madrasatalwahy.org/


  1081 
 

بمنزلة التعليل  {تنَِْْيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَْيِدٍ }و قوله: 

 لكونه كتابا عزيزا لا يأتيه ـ 
  

https://madrasatalwahy.org/


  1082 
 

أي كيف لا يكون كذلك و هو منزل من « إلخ»الباطل 

على  حكيم متقن في فعله لا يشوب فعله وهن، محمود

 الإطلاق. 
مَا يُقَالُ لكََ إلِاه مَا قَدْ قيِلَ للِرُّسُلِ مِنْ } قوله تعالى:

نافية، و القائلون هم  {مَا يُقَالُ لكََ }في  {مَا}إلخ  {قَبلْكَِ 

الذين كفروا حيث قالوا: إنه ساحر أو مجنون أو شاعر لاغ 
في كلامه أو يريد أن يتأمر علينا، و القائلون لما قد قيل 

 رسل أممهم. لل

و المعنى: ما يقال لك من قبل كفار قومك حيث 
أرسلت إليهم فدعوتهم فرموك بما رموك إلا ما قد قيل 

 للرسل من قبلك أي مثل ما قد قيل لهم. 

لِِمٍ }و قوله: 
َ
و مَغْفِرَةٍ وَ ذُو عِقَابٍ أ في  {إنِه رَبهكَ لََُّ

موضع التهديد و الوعيد أي إن ربك ذو هاتين الصفتين 
أي فانظر أو فلينظروا ما ذا يصيبهم من ربهم و هم يقولون 

ما يقولونه لرسوله؟ أ هو مغفرة أم عقاب؟ فالآية في معنى 
أي ما  {اعِْمَلوُا مَا شِئتُْمْ إنِههُ بمَِا تَعْمَلُونَ بصَِيٌْ }قوله: 

 عملتم من حسنة أو سيئة أصابكم جزاؤه بعينه. 

https://madrasatalwahy.org/


  1083 
 

هؤلاء الذين  و قيل: المعنى ما يوحى إليك في أمر

كفروا بالذكر إلا ما قد أوحي للرسل من قبلك و هو أن 

ربك لذو مغفرة و ذو عقاب أليم فالمراد بالقول الوحي، 
 إلخ بيان لما قد قيل.  {إنِه رَبهكَ }و 

عْجَمِيًّا لقََالوُا لوَْ لَا } قوله تعالى:
َ
وَ لوَْ جَعَلنَْاهُ قُرْآناً أ

عْجَ 
َ
لتَْ آياَتهُُ ءَ أ ِ العجمة  قال الراغب: {مًٌِّّ وَ عَرَبٌِّّ فصُل

 خلاف العرب و العجمي خلاف الإبانة. قال: و العجم
من في لسانه عجمة عربيا كان  منسوب إليهم، و الأعجم

أو غير عربي اعتبارا بقلة فهمهم عن العجم. انتهى. 
فالأعجمي غير العربي البليغ سواء كان من غير أهل اللغة 

نهم و هو غير مفصح للكنة في لسانه، و العربية أو كان م

 إطلاق الأعجمي على الكلام كإطلاق العربي من المجاز. 

فالمعنى: و لو جعلنا القرآن أعجميا غير مبين 
لمقاصده غير بليغ في نظمه لقال الذين كفروا من قومك: 

هلا فصلت و بينت آياته و أجزاؤه فانفصلت و بانت 
غة أ كتاب مرسل بعضها من بعض بالعربية و البلا

 أعجمي و مرسل إليه عربي؟ أي يتنافيان و لا يتناسبان. 

https://madrasatalwahy.org/


  1084 
 

  

https://madrasatalwahy.org/


  1085 
 

و لم يقل: عربيون أو عربية مع  {عَرَبٌِّّ }و إنما قال:  

كون من أرسل إليه جمعا و هم جماعة العرب، إذ القصد إلى 

مجرد العربية من دون خصوصية للكثرة بل المراد بيان 
ب به لا بيان كون التنافي بين الكلام و بين المخاط

 المخاطب واحدا أو كثيرا. 

فإن قلت: كيف يصح أن يراد  قال في الكشاف:
بالعربي المرسل إليهم و هم أمة العرب؟ قلت: هو على ما 
يجب أن يقع في إنكار المنكر لو رأى كتابا عجميا كتب إلى 

قوم من العرب يقول: كتاب أعجمي و مكتوب إليه عربي 
كار على تنافر حالتي الكتاب و و ذلك لأن مبني الإن

المكتوب إليه لا على أن المكتوب إليه واحد أو جماعة 

فوجب أن يجرد لما سيق إليه من الغرض و لا يوصل به ما 

يخل غرضا آخر أ لا تراك تقول و قد رأيت لباسا طويلا 
على امرأة قصيرة: اللباس طويل و اللابس قصير و لو 

و لكنة و فضول قول قلت و اللابس قصيرة جئت بما ه
لأن الكلام لم يقع في ذكورة اللابس و أنوثته إنما وقع في 

 غرض وراءهما. 

https://madrasatalwahy.org/


  1086 
 

ِينَ آمَنُوا هُدىً وَ شِفَاءٌ }و قوله:  بيان أن  {قلُْ هُوَ للَِّه

أثر القرآن و خاصته لا يدور مدار لغته بل الناس تجاهه 

صنفان و هم الذين آمنوا و الذين لا يؤمنون، و هو هدى 
شفاء للذين آمنوا يهديهم إلى الحق و يشفي ما في قلوبهم و 

من مرض الشك و الريب. و هو عمى على الذين لا 

يعميهم فلا  -و هم الذين في آذانهم وقر  -يؤمنون 
 يبصرون الحق و سبيل الرشاد. 

و في توصيف الذين لا يؤمنون بأن في آذانهم وقرا إيماء 

وَ فِِ }أول السورة:  إلى اعترافهم بذلك المنقول عنهم في
 . {آذَاننَِا وَقرٌْ 

ولئَكَِ يُنَادَوْنَ مِنْ مَكََنٍ بعَيِدٍ }و قوله: 
ُ
أي فلا  {أ

يسمعون الصوت و لا يرون الشخص و هو تمثيل لحالهم 

 حيث لا يقبلون العظة و لا يعقلون الحجة. 
وَ لقََدْ آتيَنَْا مُوسََ الَكِْتَابَ فاَخْتُلفَِ } قوله تعالى:

إلخ تسلية للنبي )صلى الله عليه وآله و سلم( عن  {فيِهِ 
 جحود قومه و كفرهم بكتابه. 

https://madrasatalwahy.org/


  1087 
 

وَ لوَْ لَا كََمَِةٌ سَبَقَتْ مِنْ رَبلكَِ لَقُضِىَ }و قوله: 
رضِْ مُسْتَقَرٌّ وَ }: الكلمة هي قوله {بيَنَْهُمْ 

َ
وَ لَكُمْ فِِ الَْْ

 . 24الأعراف:  {حِيٍ  مَتَاعٌ إلَِ
أي في شك  {هُمْ لَفِِ شَكلٍ مِنهُْ مُرِيبٍ وَ إنِه }و قوله: 

مريب من كتاب موسى )عليه السلام(. بيان حال قومه 

ليتسلى به النبي )صلى الله عليه وآله و سلم( فيما يرى من 
 قومه. 

  

https://madrasatalwahy.org/


  1088 
 

سَاءَ } قوله تعالى: 
َ
مَنْ عَمِلَ صَالِْاً فَلنَِفْسِهِ وَ مَنْ أ

إلخ أي إن العمل قائم بصاحبه ناعت له فلو كان  {فَعَليَهَْا

صالحا نافعا انتفعت به نفسه و إن كان سيئا ضارا تضررت 
به نفسه فليس في إيصاله تعالى نفع العمل الصالح إلى 
صاحبه و هو الثواب و لا في إيصال ضرر العمل السيئ 

ء في غير إلى صاحبه و هو العقاب ظلم و وضع للشي
 موضعه. 

ن ذلك ظلما كان تعالى في إثابته و تعذيبه من لا و لو كا

يحصى من العباد في ما لا يحصى من الأعمال ظلاما للعبيد 
لكنه ليس بظلم و لا أنه تعالى ظلام لعبيده و بذلك يظهر 

وَ مَا رَبُّكَ بظَِلاهمٍ }وجه التعبير باسم المبالغة في قوله: 
 و لم يقل: و ما ربك بظالم.  {للِعَْبيِدِ 

اعَةِ} له تعالى:قو  -إلى قوله  - {إلَِِهِْ يرَُدُّ عِلمُْ الَسه
ارتداد علم الساعة إليه اختصاصه به فلا  {إلِاه بعِِلمِْهِ }

 يعلمها إلا هو، و قد تكرر ذلك في كلامه تعالى. 
كْمَامِهَا}و قوله: 

َ
 {وَ مَا تََّرُْجُ مِنْ ثَمَرَاتٍ مِنْ أ

زائدة للتأكيد كقوله:  {مِنْ }و  {تََّرُْجُ }فاعل  {ثَمَرَاتٍ }

https://madrasatalwahy.org/


  1089 
 

ِ شَهِيداً  وَ كَفِ} جمع كم و هو  ، و أكمام79النساء:  {باِللَّه

و المعنى و  {إلِاه بعِِلمِْهِ }مبتدأ خبره  {مَا}وعاء الثمرة و 

ليس تخرج ثمرات من أوعيتها و لا تحمل أنثى و لا تضع 
حملها إلا مصاحبا لعلمه أي هو تعالى يعلم جزئيات 

 ء. كل شي حالات

فهو تعالى على كونه خالقا للأشياء محولا لأحوالها عالم 
بها و بجزئيات حالاتها مراقب لها، و هذا هو أحسن 
التدبير فهو الرب وحده، ففي الآية إشارة إلى توحده تعالى 

وَ }في الربوبية و الألوهية، و لذا ذيل هذا الصدر بقوله: 
 ِ كََئ يْنَ شََُ

َ
 إلخ.  {ييوَمَْ يُنَادِيهِمْ أ

كََئيِ قاَلوُا آذَنهاكَ } قوله تعالى: يْنَ شََُ
َ
وَ يوَمَْ يُنَادِيهِمْ أ

الظرف  {مِنْ مَُيِصٍ } -إلى قوله  - {مَا مِنها مِنْ شَهِيدٍ 

و قيل: ظرف لمضمر مؤخر قد ترك  {قاَلوُا}متعلق بقوله: 
ُ }إيذانا بقصور البيان عنه كما في قوله تعالى:   يوَمَْ يََمَْعُ الَلَّه

، و قيل: متعلق بمحذوف نحو اذكر، و لعل الوجه {الَرُّسُلَ 
الأول أنسب لصدر الآية بالمعنى الذي ذكرناه فتكون 

https://madrasatalwahy.org/


  1090 
 

الآية مسوقة لنفي الشركاء ببيان قيام التدبير به تعالى و 

 اعتراف المشركين بذلك يوم القيامة. 

الاعلام، و المراد بالشهادة الشهادة القولية  و الإيذان
الشهادة بمعنى الرؤية الحضورية و على الثاني فقوله: أو 
عطف تفسير  {وَ ضَله عَنهُْمْ مَا كََنوُا يدَْعُونَ مِنْ قَبلُْ }

 يبين به سبب انتفاء الشهادة. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  1091 
 

على ما  -الظن  {وَ ظَنُّوا مَا لهَُمْ مِنْ مَُيِصٍ }و قوله:  

المهرب و المفر، و  بمعنى اليقين، و المحيص -قيل 

على  -عنى: و يوم ينادي الله المشركين: أين شركائي؟ الم
قالوا: أعلمناك ما منا من يشهد عليك بالشركاء  -زعمكم 

أو ما منا من يشاهد الشركاء و غاب عنهم ما كانوا يدعون 

من دون الله في الدنيا، و أيقنوا أن ليس لهم مهرب من 
 العذاب. 

نسَْانُ مِ } قوله تعالى: مُ الَِْْ
َ
نْ دُعََءِ الََْْيِْْ وَ إنِْ لَا يسَْأ

ُّ فَيَؤُسٌ قَنُوطٌ  هُ الَشْه السأمة الملال، و اليأس و  {مَسه
 القنوط بمعنى و هو انقطاع الرجاء، و الدعاء الطلب. 

شروع في ختم الكلام في السورة ببيان ما هو السبب 

في جحودهم و دفعهم الحق الصريح، و هو أن الإنسان 

شر يعجز عن دفعه يئس من الخير و مغتر بنفسه فإذا مسه 
تعلق بذيل الدعاء و المسألة و توجه إلى ربه، و إذا مسه 

خير اشتغل به و أعجب بنفسه و أنساه ذلك كل حق و 
 حقيقة. 

https://madrasatalwahy.org/


  1092 
 

و المعنى: لا يمل الإنسان من طلب الخير و هو ما 

يراه نافعا لحياته و معيشته و إن مسه الشر فكثير اليأس و 

سقوط الأسباب التي كان يستند إليها،  القنوط لما يرى من
 و هذا لا ينافي تعلق رجائه إذ ذاك بالله سبحانه كما سيأتي. 

اءَ } قوله تعالى: ذَقْنَاهُ رحََْْةً مِنها مِنْ بَعْدِ ضََه
َ
وَ لئَنِْ أ

تهُْ لَِقَُولَنه هَذَا لَِ  إلخ الأصل بالنظر إلى مضمون  {مَسه
اق خيرا قال: هذا لي لكن الآية السابقة أن يقال: و إن ذ

ذَقْنَاهُ }بدل ذاق من 
َ
 {رحََْْةً مِنها}من قوله: « و خيرا {أ

ليدل على أن الخير الذي ذاقه هو رحمة من الله أذاقه إياها 
و ليس بمصيبة برأسه و لا هو يملكه و لو كان يملكه لم 

وَ لئَنِْ }ينفك عنه و لم يمسسه الضراء، و لذا قيد قوله: 
ذَقْنَاهُ 

َ
تهُْ }إلخ بقوله:  {أ اءَ مَسه  . {مِنْ بَعْدِ ضََه

أي أنا أملكه فلي أن أفعل  {لَِقَُولَنه هَذَا لَِ }و قوله: 
فيه ما أشاء و أتصرف فيه كيف أريد، فليس لأحد أن 

ء منه أو يحاسبني على فعل، و لهذا المعنى يمنعني من شي
اعَةَ قاَئمَِةً }عقبه بقوله:  ظُنُّ الَسه

َ
فإن الساعة هي  {وَ مَا أ

 يوم الحساب. 

https://madrasatalwahy.org/


  1093 
 

ِ إنِه لَِ عِندَْهُ }و قوله:  وَ لئَنِْ رجُِعْتُ إلََِ رَبّل
أي للمثوبة الحسنى أو للعاقبة الحسنى، و هذا  {للَحُْسْنىَ 

مبني على ما يراه لنفسه من الكرامة و استحقاق الخير كأنه 
يقول: ما ملكته من الخير لو كان من الله فإنما هو لكرامة 

فسي عليه و على هذا فإن قامت الساعة و رجعت إلى ربي ن

 كانت لي عنده العاقبة الحسنى. 
  

https://madrasatalwahy.org/


  1094 
 

فالمعنى: و أقسم لئن أذقنا الإنسان رحمة هي منا و  

لا يستحقها و لا يملكها فأذقناها من بعد ضراء مسته و 

ذلك يدله على أنه لا يملك ما أذيقه نسي ما كان من قبل و 
شخص النعمة و لا يسميها رحمة و  قال: هذا لي يشير إلى

ليس لأحد أن يمنعني عما أفعل فيه و يحاسبني عليه و ما 

قائمة، و أقسم لئن  -و هي يوم الحساب  -أظن الساعة 
رجعت إلى ربي و قامت ساعة كانت لي عنده العاقبة 

 الحسنى لكرامتي عليه كما أنعم علي من النعمة. 

نْ }نةو الآية نظيرة قوله في قصة صاحب الج
َ
ظُنُّ أ

َ
مَا أ

اعَةَ قَائمَِةً وَ لَئنِْ رُدِدْتُ إلَِ ظُنُّ الَسه
َ
بدَاً وَ مَا أ

َ
 تبَيِدَ هَذِهِ أ

جِدَنه خَيْْاً مِنهَْا مُنقَْلبَاً 
َ
ِ لَْ . و قد تقدم 36الكهف:  {رَبّل

 بعض الكلام فيه. 

ِينَ كَفَرُوا بمَِا عَمِلوُا وَ }و قوله:  فَلنَُنبَلئََِه الََّه
 تهديد و وعيد.  {لَنذُِيقَنههُمْ مِنْ عَذَابٍ غَليِظٍ 

عْرَضَ وَ نأَى} قوله تعالى:
َ
نسَْانِ أ نعَْمْنَا عَََ الَِْْ

َ
 وَ إذَِا أ

ُّ فَذُو دُعََءٍ عَرِيضٍ  هُ الَشْه  النأي {بِِاَنبِهِِ وَ إذَِا مَسه

عاد، و المراد بالجانب الجارحة و هي الجنب أو المراد الابت

https://madrasatalwahy.org/


  1095 
 

كناية عن الابتعاد  {بِِاَنبِهِِ  نأَى}الجهة و المكان فقوله: 

بنفسه و هو كناية عن التكبر و الخيلاء، و المراد بالعريض 

الوسيع، و الدعاء العريض كالدعاء الطويل كناية عما 
ذم الإنسان و استمر و أصر عليه الداعي، و الآية في مقام 

توبيخه أنه إذا أنعم الله عليه أعرض عنه و تكبر و إذا سلب 

 النعمة ذكر الله و أقبل عليه بالدعاء مستمرا مصرا. 
ِ ثُمه } قوله تعالى: يْتُمْ إنِْ كََنَ مِنْ عِندِْ الَلَّه

َ
 رَأ

َ
قلُْ أ

نْ هُوَ فِِ شِقَاقٍ بعَِيدٍ  ضَلُّ مِمه
َ
 } {كَفَرْتُمْ بهِِ مَنْ أ

َ
أ

يْتُمْ 
َ
أي أخبروني، و الشقاق و المشاقة الخلاف، و  {رَأ

الشقاق البعيد الخلاف الذي لا يقارب الوفاق و هو 
نْ هُوَ فِِ شِقَاقٍ بعَِيدٍ }شديدة، و قوله:  كناية عن  {مِمه

المشركين و لم يقل: منكم بل أتى بالموصول و الصلة و 

ق ذلك في معنى الصفة ليدل على علة الحكم و هو الشقا
 البعيد من الحق. 

و المعنى: قل للمشركين أخبروني إن كان هذا القرآن 
من عند الله ثم كفرتم به من أضل منكم؟ أي لا أضل 

 منكم لأنكم في خلاف بعيد من حق ما فوقه حق. 

https://madrasatalwahy.org/


  1096 
 

فمفاد الآية أن القرآن يدعوكم إلى الله ناطقا بأنه من 

يكفي عند الله فلا أقل من احتمال صدقه في دعواه و هذا 

في وجوب النظر في أمره دفعا للضرر المحتمل و أي ضرر 
أقوى من الهلاك الأبدي فلا معنى لإعراضكم عنه 

 بالكلية. ـ 
  

https://madrasatalwahy.org/


  1097 
 

نْفُسِهِمْ } قوله تعالى:
َ
سَنَُيِهِمْ آياَتنَِا فِِ الَِْفَاقِ وَ فِِ أ

نههُ الََْْقُّ 
َ
َ لهَُمْ أ جمع أفق و هو  إلخ، الآفاق {حَتَّه يتَبََيه

ناحية، و الشهيد بمعنى الشاهد أو بمعنى المشهود و هو ال
 المناسب لسياق الآية. 

نههُ }و ضمير 
َ
للقرآن على ما يعطيه سياق الآية و  {أ

يؤيده الآية السابقة التي تذكر كفرهم بالقرآن، و على هذا 
فالآية تعد إراءة آيات في الآفاق و في أنفسهم حتى يتبين 

يات التي شأنها إثبات حقية بها كون القرآن حقا، و الآ

القرآن هي الحوادث و المواعيد التي أخبر القرآن أنها 
ستقع كإخباره بأن الله سينصر نبيه )صلى الله عليه وآله و 
سلم( و المؤمنين و يمكن لهم في الأرض و يظهر دينهم 

 على الدين كله و ينتقم من مشركي قريش إلى غير ذلك. 

 الله عليه وآله و سلم( فأمر الله تعالى نبيه )صلى
بالهجرة إلى المدينة و قد اشتد الأمر عليه و على من آمن به 

غايتها فلا سماء تظلهم و لا أرض تقلهم ثم قتل صناديد 
قريش في بدر و لم يزل يرفع ذكره و يفتح على يديه حتى 

فتح مكة و دانت له جزيرة العرب ثم فتح بعد رحلته 

https://madrasatalwahy.org/


  1098 
 

ى سبحانه المشركين آياته للمسلمين معظم المعمورة فأر

في الآفاق و هي النواحي التي فتحها للمسلمين و نشر فيها 

 دينهم، و في أنفسهم و هو قتلهم الذريع في بدر. 
و ليست هذه آيات في أنفسها فكم من فتح و غلبة 
يذكره التاريخ و مقاتل ذريعة يقصها لكنها آيات بما أن الله 

أخبر بها قبل وقوعها ثم سبحانه وعد بها و القرآن الكريم 
 وقعت على ما أخبر بها. 

و يمكن أن يكون المراد بإراءة الآيات و تبين الحق 

بذلك ما يستفاد من آيات أخرى أن الله سيظهر دينه بتمام 
معنى الظهور على الدين كله فلا يعبد على الأرض إلا الله 
وحده و تظل السعادة على النوع الإنساني و هي الغاية 

وعََدَ }هم، و قد تقدم استفادة ذلك من قوله تعالى: لخلقت
الَِْاتِ  ِينَ آمَنُوا مِنكُْمْ وَ عَمِلوُا الَصه ُ الََّه الَلَّه

رضِْ 
َ
و غيره و  55)الآية( النور:  {لَيَسْتَخْلفَِنههُمْ فِِ الَْْ

 أيدناه بالدليل العقلي. 
و الفرق بين الوجهين أن وجه الكلام على الأول إلى 

مكة و من يتبعهم خاصة و على الثاني إلى مشركي  مشركي

https://madrasatalwahy.org/


  1099 
 

الأمة عامة و الخطاب على أي حال اجتماعي، و يمكن 

 الجمع بين الوجهين. 

و يمكن أن يكون المراد ما يشاهده الإنسان في آخر 
لحظة من لحظات حياته الدنيا حيث تطير عنه الأوهام و 

 عز تضل عنه الدعاوي و تبطل الأسباب و لا يبقى إلا الله

 اسمه 
  

https://madrasatalwahy.org/


  1100 
 

نههُ }و يؤيده ذيل الآية و الآية التالية، و ضمير  
َ
أ

 على هذا لله سبحانه.  {الََْْقُّ 

 و لهم في الآية أقوال أخرى أغمضنا عن إيرادها. 
ِ شَْ }و قوله: 

نههُ عَََ كُل
َ
 وَ لمَْ يكَْفِ برَِبلكَِ أ

َ
ءٍ أ

و الباء زائدة، و  {برَِبلكَِ }هو  {لمَْ يكَْفِ }فاعل  {شَهِيدٌ 

ِ شَْ }
نههُ عَََ كُل

َ
بدل من الفاعل، و الاستفهام  {ءٍ شَهِيدٌ أ

للإنكار، و المعنى أ و لم يكف في تبين الحق كون ربك 
ء إلا و هو فقير من جميع ء إذ ما من شيمشهودا على كل شي

جهاته إليه متعلق به و هو تعالى قائم به قاهر فوقه فهو تعالى 
 ء و إن لم يعرفه بعض الأشياء. شي معلوم لكل

 وَ لمَْ يكَْفِ برَِبلكَِ }و اتصال الجملة أعني قوله: 
َ
 {أ

إلخ على الوجه الأخير من الوجوه  {سَنَُيِهِمْ }إلخ بقوله: 

الثلاثة الماضية ظاهر، و أما على الوجهين الأولين فلعل 
الوجه فيه أن المشركين إنما كفروا بالقرآن لدعوته إلى 

يد فانتقل من الدلالة على حقية القرآن للدلالة على التوح
حقية ما يدعو إليه إلى الدلالة على حقية ما يدعو إليه 

مستقيما من غير واسطة كأنه قيل: سنريهم آياتنا ليتبين لهم 

https://madrasatalwahy.org/


  1101 
 

أن القرآن الذي يخبرهم بها حق فيتبين أن ربك واحد لا 

منه شريك له ثم قيل: و هذا طريق بعيد هناك ما هو أقرب 

 ء؟ أ و لم يكفهم أن ربك مشهود على كل شي
لَا إنِههُمْ فِِ مِرْيَةٍ مِنْ لقَِاءِ رَبلهِِمْ } قوله تعالى:

َ
إلخ  {أ

الذي يفيده السياق أن في الآية تنبيها على أنهم لا ينتفعون 

ء بالاحتجاج على وحدانيته تعالى بكونه شهيدا على كل شي
ا لمن تعقل لأنهم و هو أقوى براهين التوحيد و أوضحه

في مرية و شك من لقاء ربهم و هو كونه تعالى غير محجوب 

 ء من خلقه. بصفاته و أفعاله عن شي
ِ شَْ }ثم نبه بقوله: 

لَا إنِههُ بكُِلل
َ
على ما  {ءٍ مُُيِطٌ أ

ترتفع به هذه المرية و تنبت من أصلها و هو إحاطته تعالى 

ائه فلا يخلو عنه ء على ما يليق بساحة قدسه و كبريبكل شي

 ء. ء و ليس في شيمكان و ليس في مكان و لا يفقده شي
 و للمفسرين في الآية أقوال لو راجعتها لرأيت عجبا. 

 )بحث روائي(

في الدر المنثور، أخرج ابن عساكر عن عكرمة في 

 فَمَنْ يلُقَِْ فِِ الَنهارِ }قوله: 
َ
 أ

  

https://madrasatalwahy.org/


  1102 
 

تِِ آمِناً يوَمَْ  
ْ
مْ مَنْ يأَ

َ
نزلت في عمار بن  {الَقْيَِامَةِخَيٌْْ أ

 ياسر و في أبي جهل. 

و رواه أيضا عن عدة من الكتب عن بشر بن  أقول:
 فَمَنْ }تميم، و روي أيضا عن ابن مردويه عن ابن عباس: 

َ
أ

تِِ }قال: أبو جهل بن هشام، و  {يلُقَِْ فِِ الَنهارِ 
ْ
مْ مَنْ يأَ

َ
أ

قال: أبو بكر الصديق، و الروايات من  {آمِناً يوَمَْ الَقْيَِامَةِ
 التطبيق. 

عن أبي جعفر  في رواية أبي الجارود و في تفسير القمي

ِكْرِ } )عليه السلام( في قوله تعالى: ِينَ كَفَرُوا باِلَّل إنِه الََّه
ا جَاءَهُمْ  تيِهِ الَْْاَطِلُ مِنْ بيَِْ } يعني القرآن {لمَه

ْ
لَا يأَ

ه الباطل من قبل التوراة و لا من قبل قال: لا يأتي {يدََيهِْ 

قال: لا يأتيه من بعده  {وَ لاَ مِنْ خَلفِْهِ } الزبور الإنجيل و

 كتاب يبطله.
و في المجمع، في الآية قيل فيه أقوال إلى أن قال و 

ثالثها معناه:أنه ليس في إخباره عما مضى باطل و لا في 
ها إخباره عما يكون في المستقبل باطل بل أخباره كل

https://madrasatalwahy.org/


  1103 
 

و هو المروي عن أبي جعفر و أبي عبد  موافقة لمخبراتها:

 الله )عليهما السلام(.

عْجَمًٌِّّ وَ عَرَبٌِّّ }: في قوله تعالى و في تفسير القمي 
َ
 {أ

قال: لو كان هذا القرآن أعجميا لقالوا: كيف نتعلمه و 
لساننا عربي و أتيتنا بقرآن أعجمي فأحب الله أن ينزله 

رسَْلنَْا مِنْ رسَُولٍ }قال الله عز و جل: بلسانهم و قد 
َ
وَ مَا أ

 . {إلِاه بلِسَِانِ قَومِْهِ 
عن أبي عبد و في روضة الكافي، بإسناده عن الطيار 

سَنَُِيهِمْ آياَتنَِا }الله )عليه السلام( في قول الله عز و جل: 
نه 
َ
َ لهَُمْ أ نفُْسِهِمْ حَتَّه يتَبََيه

َ
قال  {هُ الََْْقُّ فِِ الَِْفَاقِ وَ فِِ أ

َ لهَُمْ } خسف و مسخ و قذف. قال: قلت:  {حَتَّه يتَبََيه

 قال: دع ذا ذاك قيام القائم.

و في إرشاد المفيد، عن علي بن أبي حمزة عن أبي  
الفتن في آفاق الحسن موسى )عليه السلام( في الآية قال: 

الأرض و المسخ في أعداء الحق. و في روضة الكافي، 
ن أبي عبد الله )عليه السلام( في الآية قال: يريهم بإسناده ع

في أنفسهم المسخ، و يريهم في الآفاق انتقاض الآفاق 

https://madrasatalwahy.org/


  1104 
 

عليهم فيرون قدرة الله عز و جل في أنفسهم و في الآفاق. 

نههُ الََْْقُّ }قلت له: 
َ
َ لهَُمْ أ ؟ قال: خروج القائم {حَتَّه يتَبََيه

 لق.هو الحق عند الله عز و جل يراه الخ
 تم و الحمد لله.  

  

https://madrasatalwahy.org/


  1105 
 

 فهرس بعض المواضيع المبحوث عنها في هذا الجزء

 

 

https://madrasatalwahy.org/

	(٣٥) سورة فاطر مكية و هي خمس و أربعون آية (٤٥)
	[سورة فاطر (٣٥): آیة ١]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	(كلام في الملائكة)
	[سورة فاطر (٣٥): الآیات ٢ الی ٨]
	(بيان)
	[سورة فاطر (٣٥): الآیات ٩ الی ١٤]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	[سورة فاطر (٣٥): الآیات ١٥ الی ٢٦]
	(بيان)
	(كلام في معنى عموم الإنذار)
	(بحث روائي)
	[سورة فاطر (٣٥): الآیات ٢٧ الی ٣٨]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	[سورة فاطر (٣٥): الآیات ٣٩ الی ٤٥]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	(٣٦) سورة يس مكية و هي ثلاث و ثمانون آية (٨٣)
	[سورة يس (٣٦): الآیات ١ الی ١٢]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	[سورة يس (٣٦): الآیات ١٣ الی ٣٢]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	[سورة يس (٣٦): الآیات ٣٣ الی ٤٧]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	[سورة يس (٣٦): الآیات ٤٨ الی ٦٥]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	[سورة يس (٣٦): الآیات ٦٦ الی ٨٣]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	(٣٧) سورة الصافات مكية و هي مائة و اثنان و ثمانون آية (١٨٢)
	[سورة الصافات (٣٧): الآیات ١ الی ١١]
	(بيان)
	(كلام في معنى الشهب)
	[بيان]
	(بحث روائي)
	[سورة الصافات (٣٧): الآیات ١٢ الی ٧٠]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	[سورة الصافات (٣٧): الآیات ٧١ الی ١١٣]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	[سورة الصافات (٣٧): الآیات ١١٤ الی ١٣٢]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	(كلام في قصة إلياس (عليه السلام) )
	١ - قصته في القرآن
	٢ - الأحاديث فيه
	[سورة الصافات (٣٧): الآیات ١٣٣ الی ١٤٨]
	(بيان)
	(كلام في قصة يونس (عليه السلام) في فصول)
	١ - قصته في القرآن
	٢ - قصته عند أهل الكتاب
	٣ - ثناؤه تعالى عليه
	(بحث روائي)
	[سورة الصافات (٣٧): الآیات ١٤٩ الی ١٨٢]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	(٣٨) سورة ص مكية و هي ثمان و ثمانون آية (٨٨)
	[سورة ص (٣٨): الآیات ١ الی ١٦]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	[سورة ص (٣٨): الآیات ١٧ الی ٢٩]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	(كلام في قصص داود (عليه السلام) في فصول)
	١ - قصته في القرآن
	٢ - جميل الثناء عليه في القرآن
	٣ - حول قصة المتخاصمين
	[سورة ص (٣٨): الآیات ٣٠ الی ٤٠]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	[سورة ص (٣٨): الآیات ٤١ الی ٤٨ ]
	(بيان)
	(كلام في قصة أيوب (عليه السلام) في فصول)
	١ - قصته في القرآن
	٢ - جميل ثنائه
	٣ - قصته في الروايات
	(خبر اليسع و ذي الكفل (عليهما السلام))
	[سورة ص (٣٨): الآیات ٤٩ الی ٦٤]
	(بيان)
	[سورة ص (٣٨): الآیات ٦٥ الی ٨٨]
	(بيان)
	بحث روائي
	(٣٩) سورة الزمر مكية و هي خمس و سبعون آية (٧٥)
	[سورة الزمر (٣٩): الآیات ١ الی ١٠]
	(بيان)
	(كلام في معنى الرضا و السخط من الله)
	[بيان]
	(بحث روائي)
	[سورة الزمر (٣٩): الآیات ١١ الی ٢٠]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	[سورة الزمر (٣٩): الآیات ٢١ الی ٣٧]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	[سورة الزمر (٣٩): الآیات ٣٨ الی ٥٢]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	[ سورة الزمر (٣٩): الآیات ٥٣ الی ٦١]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	[سورة الزمر (٣٩): الآیات ٦٢ الی ٧٥]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	(٤٠) سورة المؤمن مكية و هي خمس و ثمانون آية (٨٥)
	[سورة غافر (٤٠): الآیات ١ الی ٦]
	(بيان)
	[سورة غافر (٤٠): الآیات ٧ الی ١٢]
	(بيان)
	[سورة غافر (٤٠): الآیات ١٣ الی ٢٠]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	[سورة غافر (٤٠): الآیات ٢١ الی ٥٤]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	[سورة غافر (٤٠): الآیات ٥٥ الی ٦٠]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	[سورة غافر (٤٠): الآیات ٦١ الی ٦٨]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	[سورة غافر (٤٠): الآیات ٦٩ الی ٧٨]
	(بيان)
	[سورة غافر (٤٠): الآیات ٧٩ الی ٨٥]
	(بيان)
	(٤١) (سورة حم السجدة مكية و هي أربع و خمسون آية) (٥٤)
	[سورة فصلت (٤١): الآیات ١ الی ١٢]
	(بيان)
	(كلام فيه تتميم) [في معنى السماء]
	(بحث روائي)
	[سورة فصلت (٤١): الآیات ١٣ الی ٢٥]
	(بيان)
	(بحث إجمالي قرآني) [في سراية العلم]
	(بحث إجمالي فلسفي) [في سراية العلم]
	[بيان]
	(بحث روائي)
	[سورة فصلت (٤١): الآیات ٢٦ الی ٣٩]
	(بيان)
	(بحث روائي)
	[سورة فصلت (٤١): الآیات ٤٠ الی ٥٤ ]
	(بيان)
	(بحث روائي)

